Die ewige Selighkeit und das Leid dieser Welt 3387

nun erhebt sich, ausgehend von Cluny, eine gewaltige Bulbewegung in Erwartung
des nahenden Weltendes. Ein ernster, oft diisterer asketischer Geist steht auf ...
Und schuf Totentinze. Die Kirche versuchte, den Totentanz aus der Verfallenheit
an das Dunkle zuriickzuholen oder wenigstens zuriickzubinden. Am ehesten gelingt
eine solche Riickbindung den Franziskanern dadurch, dafl sie den Gekreuzigten in
den Totentanz einfiigen“13, Wo der christliche Glaube an den Tod lebendig ist,
durchdringt der wiederkommende Christus das Dunkel des Todes. Zugleich weifl
der Glaubende, daf dieser Christus selbst der Richter ist, dem ihn der Tod aus-
liefert. ,Der Vater hat das ganze Gericht dem Sohn éibergeben“ (Joh 5, 22).

Der wirkliche Tod am Ende des diesseitigen Lebens wird fir den glaubigen
Christen die héchste und vollkommenste Verwirklichung dessen, was die Taufe
als ,Charakter® des Lebens dem Menschen eingeprégt hat und was im asketischen
Bemiihen existentiell vollzogen wurde: das Sterben mit Christus, aus dem der An-
teil an der Auferstehung des Herrn und damit das ,Leben fiir Gott in Jesus Chri-
stus“ erwichst (R6m 6, 8—11).

s 13 If{f Miiller-Erb, Die Pfeife des Todes. Hohenheimer Reihe, Heft 2. Stuttgart 1956,
. 124

Die ewige Seligkeit und das Leid dieser Welt

Von Dr. Bernhard M artin, Kassel-Wilhelmshohe
Mit einem Nachwort von Friedrich Wulf S.]J.

Vor einiger Zeit berichtete mir einec Bekannte, die nicht zur Kirche gehért, von
einem Gesprich, das sie mit einer Katholikin diber die ewige Seligkeit gefithrt
hatte. Diese hatte, nach einigem Hin und Her, erklirt, die Seligen hitten am Un-
gliik, auch an der Unseligkeit der etwa ihnen néchststehenden Menschen in keiner
Weise mehr teil; andernfalls wire ihre Seligkeit nicht vollkommen. Insbesondere
die Verlorenen, alle, die ihre Seligkeit verspielt hatten, gingen die Seligen nichts
mehr an; die Gemeinschaft zwischen diesen und jenen sei zerschnitten. Daraufhin
erklirte meine Bekannte, dann wiirde sie lieber auf Seligkeit verzichten, und sie
fragte mich, ob es Lehre der Kirche sei, dafl im ewigen Leben Selige und Nicht-
selige in dieser rigorosen Weise getrennt seien. Eine schwere Frage.

Aus dem Mittelalter ist die Vereinbarung zweier Ménche tiberliefert, die tiber
das Leben in der ewigen Seligkeit verschiedene Meinungen hatten. Die Meinung
des einen bezeichneten sie als ,taliter®, die des anderen als ,aliter” (,s0“ und ,an-
ders“), und sie vereinbarten, der zuerst Verstorbene sollte dem anderen mit einem
dieser beiden Stichworter Kunde geben. Dieser aber babe die Nachricht bekom-
nien: ,totaliter aliter“, ,ganz anders“; er blieb, mit Goethes Faust zu reden, ,so
klug als wie zuvor®.



338 Bernhard Martin

Uber den Zustand der ewigen Seligkeit ist schwer zu reden; die Sitze der Offen-
barung iiber sein Erleben sind spirlich, und es hat noch kein Verstorbener Nach-
richten dber die Lebensweise der Seligen im Himmel den noch auf Erden Leben-
den zukommen lassen. Im ganzen sind wir dafiir anf die hiesige Erfahrung voll-
" kommener Gottverbundenheit und ibernatiirlicher Frende, wie wir sie vornehm-
lich aus dem Leben der Heiligen kennen, angewiesen. Wie wird das Leben in der
ewigen Seligkeit sein?

1. Irdische Seligkeit und die Leiden der anderen

Beginnen wir mit dem, was wir selbst erleben und wovon wir eine klare Vor-
stellung haben. Auch auf Erden gibt es ,Gliick’ und ,Seligkeit’; sie schen bekannt-
lich fir verschieden Geartete sehr verschieden aus. Es gibt Menschen, die sich snb-
jektiv vollkommen zufrieden und glicklich fihlen, wenn sie und die Ihrigen ge-
sund, wohlsituiert, anerkannt und durch keinerlei Leid der Umwelt gestort sind.
Und es gibt, um gleich das andere Extrem zu nennen, solche, deren Glick und
deren Seligkeit darin bestehen, sich fiir andere tatig zn verstromen. Im Glick der
ersteren haben Schmerz und Qual keinen Raum, in dem der anderen sind sie kei-
neswegs ausgeschaltet, trotz des Gliickes und der Seligkeit. Ja, es kann zum hoch-
sten Gliick, zn der grofiten Seligkeit auf Erden gehéren, fir andere zum Guten
zu wirken, gerade dann, wenn es sich um schmerzenden Kampf gegen das Bose,
gegen die Unseligkeit im tiefsten Sinne handelt. Und in wem die Mitverantwor-
tung fiir andere aufgewacht ist, der kann sich gar kein Glick, gar keine Seligkeit
wiinschen, deren Voranssetzung das Nicht-Hinsehen auf fremdes Leid, auf fremde
Unerléstheit wire. Seligkeit und Schmerzlosigkeit sind in diesem Leben nicht iden-
tisch, und jeder, der im ,inneren Leben‘ vorangeschritten ist, kennt Zustinde, in
denen er sich ecbenso gut traurig wie freudevoll nennen kénnte. Es handelt sich
dann um Trauer in der Freude und um Freude in der Trauer, um eine Seinsform,
in der das eine vom anderen gar nicht geschieden werden kann, in der auch die
Freude schwinde, wenn die Trauer nicht mehr wire. Liebe gibt es eben nicht ohne
lebendig-titigen Bezug auf die Umwelt, auf die Mitmenschen, auf die Leidenden,
auf die Unerldsten. Zwar ist Liebe tiefer und umfassender als Mitleid. aber im
hiesigen Leben ist die Liebe vom Mitleiden-missen mit den anderen gar nicht zu
trennen. Und da die hochste Form der Seligkeit eine Frucht der Licbe ist, so ist
auch die Seligkeit des Menschen hier auf Erden dem Leide benachbart.

Im Licht dieser Tatsachen bewerten wir auch die Menschen ganz verschieden. Die
in Liebe sich Verstromenden und sich Verzehrenden, die des Mitleides Fahigen
schitzen wir hoher als diejenigen, die, vielleicht ohne ausgesprochen Béses zu ton,
doch mit sehr beschranktem Horizont leben und sich um das Schicksal anderer we-
nig oder gar nicht kimmern. Menschen, die ihr ,Glick® dngstlich hiiten, erscheinen
uns in all ihrem ,Gliick’ eigentlich recht ungliicklich; des Gliickes, das seinen Namen
verdient, teilhaftig sind die anderen, die sich verschenken und des Mitmenschen
annehmen, je in dem Grade, in dem ihnen anderes und andere wichtiger sind als
sie sich selbst. Und wer einmal tétige Liebe verkostet hat, mit all ihrer Bitterkeit,



Die ewige Seligkeit und das Leid dieser Welt 339

mit einem vielleicht kaum ertragbaren Mit-leid, der méchte nicht zuriicksinken in
eine ,Seligkeit’, die mit Ignorieren fremden Leids, fremder Unreife, fremder Un-
erldstheit erkauft wire. So wie es Stufen der Liebe gibt, so gibt es auch Stufen der
Seligkeit. Darum erscheinen uns die grofen Wohltiter der Menschheit, schon die,
die sich im Dienste fiir andere, ihnen vielleicht ganzlich Fremde, verzehren, als die
Rithmlichen, die der Seligkeit am meisten Nahen oder bereits hier Teilhaftigen,
obwohl sie dem rein irdischen Blick bedauernswert vorkommen kénnen.

2. Selighkeit im Himmel

Kann man nun aus all dem schon etwas iiber die himmlische Seligkeit, insbesondere
iiber das Verhalten der Seligen des Himmels zum Leid und den Leidenden dieser
Erde aussagen? Wir meinen, ja. Denn das Gesetz der Liebe gilt hiiben wie driiben.
Es handelt sich auch im anderen Leben um das Reich der Liebe, um die Teilnahme
an der gottlichen Liebe. Wie aber liebt Gott? Darauf hat Christus eine eindeutige
Antwort gegeben: ,So sehr hat Gott die Welt geliebt, dafl er seinen eingeborenen
Sohn dahingab“ (Joh 3, 16). Gottes Liebe ist also — wir kénnen das géttliche Ge-
heimnis nicht mehr anders ausdriicken — ein Mit-leiden mit der siindigen und ver-
lorenen Welt. Das gleiche gilt von der Liebe des verkldrten Christus. Die Heiligen
und Mystiker erleben sie — trotz der Verklirung — als eine um die Menschen
leidende Liebe, und Pascal hat einmal gesagt: ,Jesus ist in Todesangst bis ans
Ende der Welt“. Es mag fiir die Theologen schwierig sein, dieses Geheimnis zu er-
kliren, da es selbstverstindlich unverriickbar wahr bleibt, dafl Gott unendlich selig
ist und nicht leiden kann, und auch Christus nicht mehr leidet. Dennoch ist gewifl,
daf} hinter den, meinetwegen anthropomorphen Vorstellungen von der leidenden
Gottesliebe eine géttliche Realitit steht.

‘Wenn nun Gott, wenn Christus in der Herrlichkeit seines Vaters mit den Menschen
und um die Menschen ,leidet’, dann muf das gleiche auch von den Seligen des Him-
mels gelten. Tatsdchlich gehen wir in unserem praktischen christlichen Verhalten von
dieser Annahme aus. Wenn wir die Heiligen z. B. — nach dem Geheif der Kirche —
um Fiirsprache anrufen, dann ist dabei doch offensichtlich vorausgesetzt, dafl diese
nicht isoliert fiir sich leben. Wenn sie uns in irgendeiner Weise helfen kdnnen, so
miissen sie auch uns zugewandt, unseren Stimmen erreichbar und willens sein, fiir
die noch nicht Seligen oder Unseligen etwas zu tun. Dieses Tun konnte sehr wohl
von reiner, also die Seligkeit nicht stérender Solidaritdt erfiillt sein. Ist Seligkeit
nichts als Schmerzlosigkeit, gehdrt zu ihr legitimierter Subjektivismus, ist ihr Un-
gemeinschaftlichkeit eigen? Das diirfte kaum der Fall sein. ,Ganz ghiicdklich® und
»frei von allem Ubel sein — diese Pridikate spricht der Katechismus den Seligen
zu — kann nicht im Widerspruch dazu stehen, dafl ein seliger Geist in ,Jeidender*
Liebesgemeinschaft mit denen lebt, die noch auf Erden ringen und leiden oder in
die Irre gehen und in der Siinde unselig sind. Wie dieses Mit-Leiden zu denken ist,
dariiber haben wir keine Erfahrung. Aber das es so ist, sagt uns unser gliubiges
Herz. Wie konnten wir sonst unsere Not klagend hinaufrufen, wie mit unseren
Toten, die bei Gott sind, betend verbunden sein?



340 Bernhard Martin

3. Seligkeit als Zielvorstellung

Nach Gliick streben alle Menschen, viele leider ohne iiber den Augenblick des To-
des hinauszudenken, viele jedoch auch durchaus im Hinblick auf das ewige Leben.
Unter diesen ist aber, wie es kaum anders sein kann, die Ahnung oder das Wissen
davon, was Gliick eigentlich und auf der hochsten Stufe ist oder sein kann, sehr
verschieden ausgebildet und auch nur sehr verschieden aufzurufen. Damit viele auf
dem Wege der — vielleicht darf man es so ausdriicken — wenigstens anfingerhaf-
ten imitatio Christi gehalten und gefordert werden, miissen und diirfen ihnen so-
zusagen deftige Vorstellungen von dem Glick im Himmel, von der ewigen Selig-
keit als Antrieb vorgetragen werden: Sie finden ihre Verwandten und Freunde,
sofern sie ,in Christus entschlafen® sind, wieder; sie dirfen auf ein Dauerglick
hoffen, das durch nichts getriibt ist, sie werden durch nichts im Genufl der Gemein-
schaft mit den Engeln und den Heiligen, mit dem Welt-Erléser; mit Gott selbst
gestort werden usw. Diesen Zustand des Gliickes gilt es auf Erden zu ,verdienen®;
dieses Gliick ist einigen Finsatz wert; die Aussicht auf dieses Gliick halt die Strebe-
kraft wach. Dafl in dieser Gliicksvorstellung noch reichlich viel Selbstsucht steckt,
diirfte ihnen nicht gesagt werden; sonst entstinde eine Uberforderung, und statt
daf} die Strebekrafte angefacht wiirden, konnten sie bei manchem erlahmen. Die
Pastoraltheologie hat es mit den Menschen zu tun, wie sie sind, und muf} eben so
die einzelnen zu férdern trachten. Die eingangs geschilderte Szene diirfte auf einem
solchen Zustand beruhen. Die erwihnte Gesprachspartnerin meiner Bekannten ge-
hort vermutlich in den Kreis derer, fir die die Vorstellung: ,Alles Mifiliche wird
einmal dahinfallen und dem Bewufltsein vollig entschwunden sein“ den Antrieb
zum christlichen Streben abgibt. Und wer eine hohere Idee von Gliick und Selig-
keit noch nicht zu fassen vermag, dem kann mit Gewinn davon auch noch nicht ge-
sprochen werden. Man diirfte aber bei einem jeden solchen den Augenblick erhof-
fen, in dem es ihm aufzuddmmern beginnt, daf es noch ein Hoheres gibt, eine Ge-
meinschaft der Liebe, in der die Selbstsucht, sowohl die naive wie die subtile, keine
Statte mehr hat, in der man nicht von sich, sondern von anderen bestimmt ist, in der
es die titige Welt- und Menschen-Erlésung Gottes irgendwie mitzuvollziehen gilt,
in der Seligkeit primar nicht im Genufl von irgend etwas, sondern in Hingabe und
Dienst besteht. Insofern hat sich in dem am Anfang erwdhnten Gesprach die Nicht-
katholikin der Ahnung des wahren Wesens der Seligkeit als mehr teilhaftig erwie-
sen als die Katholikin.

Der Apostel Paulus hat an die Philipper (1, 23/34) geschrieben: ,Es zieht mich
nach beiden Seiten: ich m&chte aufgeldst werden und bei Christus sein — und das
wire ja bei weitem das Bessere —, aber noch im Fleische bleiben ist um euret-
willen nétiger“. Auch wenn der Apostel sagt, bei Christus sein wire ,das Bessere®,
bekundet er doch, dafl er keiner von Selbstsucht mithestimmten Idee von Seligkeit
folgen wollte. Ausschlaggebend fir seine Entscheidung ist nicht das ,Bessere®, son-
dern das ,Notige®, und etwa vor die Wahl gestellt, ob er selbst in die ewige Selig-
keit eingehen wolle, unter Auferachtlassung dessen, was irdisch fiir das Reich Got-
tes zu geschehen hat, oder ob er auf Erden weiterhin Christi Apostel sein und See-
len retten wolle, wiirde er sich fraglos fiir das Zweite entschieden haben. Die Agape



Die ewige Seligkeit und das Leid dieser Welt 341

ist eben frei von jeglichem Planen fiir den eigenen Vorteil, fiir das eigene Gliik,
ja auch fiir die eigene Seligkeit. Wir sind zwar angehalten, ebenfalls nach einem
Wort des Vilkerapostels, zu ,schaffen®, dafl wir .selig“ werden, und wie vieles
hat Jesus Christus selbst nach dieser Richtung gesagt! Dem steht aber gegeniiber:
+Wer sein Leben erhalten will, der wird es verlieren!“ Seligkeit auf der Hochstufe
ist eben reflexionslos, absichtslos, eine ungesuchte Zugabe zu dem Leben in der
Licbe. Deswegen kann eigentlich doch nicht die Seligkeit Ziel legitimen Strebens
sein, sondern das Leben in der Liebe. Wer in der Liebe lebt, der hat die Seligkeit
dazu; wer aber nach der Seligkeit strebt, der kann auf unteren, auf Vorstufen der
eigentlichen Liebe festgehalten werden.

Das alles 1ifit sich auf Erden, im eigenen Leben, im menschlichen Umkreis, an
manchen Gestalten der Geschichte, leicht ablesen, und mufl darin nicht ein Real-
Hinweis auf das unser wartende ewige Geschick, also die ewige Seligkeit liegen?
Christus selbst hat ja auch in keinem Augenblick seines Lebens nach Glick und
Seligkeit getrachtet, sondern nur in Liebeskraft und -auftrag gelebt, und sollte er
nicht auch darin Vorbild sein? Man kann sagen, dies sei die Folge seiner gott-
lichen Natur, die jedes andere von vornherein ausschlsse. Aber in der imitatio
Christi handelt es sich ja auch darum, dafl der Mensch ,der gottlichen Natur teil-
haftig werde und entsprechend lebe. Christus hat die Mdglichkeit hierzu auf die
Erde gebracht, und an seiner Liebe, gleich Liebesweise, hat derjenige am meisten
teil, der sie am meisten nicht etwa geniefit, sondern mitvollzieht. Die Seligkeit,
Wesensart, Wirkweise, Menschenliebe Christi ist unser Ziel, nicht die Entlastung
von irgend etwas. Man kénnte sagen: das Kreuz, an dem die Liebe hingt, ein
Kreuz, viele Kreuze in die unermefliche Ewigkeit hineinzutragen, die Bereitschaft
hierzu fohre in den eigentlichen, den Kernzustand der Seligkeit hinein. Wir sollen
gewill danach trachten, ,selig® zu werden, aber dies diirfte am besten geschehen,
wenn wir es vertrauensvoll Gott im Himmel tberlassen, was er in der Ewigkeit aus
uns etwa machen will, und wenn wir unsererseits einfach und so gut es eben geht,
in der Agape zu wachsen suchen.

Auch dieses hat der hl. Paulus in wunderbarer Weise bekundet, und wenn auch
seine Bemerkung nicht wértlich zu nehmen, sondern nur eine Gesinnungsbekun-
dung ist, wohnt ihr doch weisende Kraft inne. Wenn er seine Stammesgenossen, die
Juden, dadurch erldsen kdnne, so hat er einmal geschrieben (Rém 9, 8), dann sei er
bereit, sich selbst in die Hélle verdammen zu lassen. Nun, es wird niemandem, der
eine solche Opferbereitschaft besitzt, geschehen, dafl er ,in die Hélle verdammt®
wird; die bekundete Bereitschaft dazu aber ist das Kennzeichen der wahren Licbe,
die ungesucht und selbstverstindlich die Seligkeit in sich enthilt. ,Der Liebende
steigt um des Geliebten willen auch in Tiefen hinab, die thm fremd sind oder fremd
zu sein scheinen®, las ich einmal. Eben auf diese Weise wird Liebe verwirklicht, eben
auf diese Weise wird Seligkeit erfahren. Denn was will man denn ,geniefen®,
schmerzlos, gliicklich, unbehelligt, wenn ringsum Leid und Schmerz, Schidliches und
Bases, Ungottliches und Seelentotendes walten? ,Genieflen macht gemein®, heif}t
es in Goethes Faustdichtung. Nun, vielleicht nicht das Genieflen, das einem unge-
sucht gegeben wird, jedoch jegliches Genufistreben. Genieflen in einem selbstsiichti-
gen Sinn ist in Gott wesentlich unmdéglich. Es"diirfte also geniigen, ja am besten



342 Bernhard Martin

sein, unmittelbar nur nach der Liebe zu streben und nicht das Leben in menschlich
oder allzumenschlich verstandener ,ewiger Seligkeit” als Ziel zu setzen.

4. Seligkeit als Leben in der Liebe

Damit ist auf hohe und hochste Gedanken gedeutet, die nicht jedermanns Sache
sein konnen; eines bestimmten Menschenkreises Sache aber kdnnen, sollen, miissen
sie sein. Die Frage ist, ob nicht in jedem Falle mit ihnen eine Uberforderung aus-
gesprochen sei. Das tigliche Leben und der — so werden es viele bei sich finden -—
durchaus diirftige und an Liebe schwache Zustand, in dem man sich befindet, —
legitimieren sie es, dafl von so hohen und héchsten und eigentlich unerfiillbaren Ge-
danken gesprochen wird? Ich glaube:. ja; denn hinter dem, was wir sein sollen,
bleiben wir so und so zuriick, und bekanntlich haben sich die ,grofiten® Heiligen
allemal auch fiir die gréften Stinder gehalten. Sich auf den Weg zur Heiligkeit
begeben, heifit nicht, die eigene menschliche Kraft iiberschitzen, Stufen iibersprin-
gen zu wollen, Noch-nicht-Vorhandenes irrigerweise zu usurpieren. Fasse ich aber
hohe und hochste Gedanken, so schiitzen sie mich erstens davor, mich mit weniger
hohen zu begniigen, zweitens aber fithren sie im Sinne ihrer Verwirklichung Kréfte
zu, die gar nicht erschienen, wenn man sie nicht heranzurufen trachtete.

Es wird sich niemand, der, statt nach ,Seligkeit” in vulgirer Vorstellung zu trach-
ten, absichtslos in der gottlichen Agape zu leben sucht, fiir besser oder bedeutender
oder erloster halten als die vielen, die dessen nicht fihig oder evidenterweise er-
l6sungsbediirftiger sind. Trachteten wir aber allesamt nur danach, nach dem Tode in
einen schmerzfreien, vor jedem Unglicks-Findruck abgeschirmten Gliicks- und Se-
ligkeitszustand zu gelangen, so fehlte Entscheidendes in der christlichen Welt. Auch
hier gilt es somit, Mut und Demut zu vereinen, einen Auftrag zu erfiillen, einfach
zu helfen und zu dienen. Christus allein ist unser, ist der Welt Erloser, und durch
ihn allein empfangen wir alle, Bedeutende und Unbedeutende, Gereifte und Un-
reife, Vorgeschrittene und Anfinger, mehr schon des Heils Teilhaftige und des
Heils vielleicht gar unbewuft noch Wartende, die ,Seligkeit®. Trotzdem mufl, wie
wiederum der hl. Paulus deutlich bezeugt hat, auch durch Menschen auf Erden
an der Erlosung der Welt mitgewirkt werden. Damit dieses geschehe, ist vor allem
die Bereitschaft, der Entschluf dazu vonnéten, und eben dieser wird angefacht,
wenn wir primir nicht nach der ,ewigen Seligkeit“, sondern nach der gottlichen
Liebe trachten.

Und wer weifl denn, wodurch in praxi oder in concreto, diesem Ziel am meisten
gedient wird? Bekanntlich wird dem Reiche Gottes nicht nur durch das Tun, son-
dern auch durch das Leiden gedient, wofern es in Opfergesinnung ausgehalten oder
' dargebracht wird. Auflerdem sind Gesinnungen, sind Gedanken nicht nichts, sie
sind vielmehr Realitédten, die viel wirkkriftiger sein kénnen als ersichtliche Hand-
lungen und ersichtliche Erfolge. Auflere Erfolge besagen nichts von Belang fiir das
Gottesreich; was aber auf Krankenlagern oder in sonstigen Leidensformen zur Er-
losung der Welt beigetragen werden kann, wer kann das wissen? Hier kommt be-
reits in Betracht, dafl es ,driiben® ,totaliter aliter® ist, und der Glaube allein kann
die Briicke vom dunklen Hier ins lichtere Dort schlagen.



Die ewige Seligheit und das Leid dieser Welt 343

Da es sich aber sowohl im Hier wie im Dort um das Schicksal der Seelen handelt,
muf} irgend eine Kontinuitat bestechen. Das ,duflere“ Wie des ,Driiben® kénnen
wir uns nicht vorstellen, sein sittlich-geistiges Wie hingegen kénnen wir doch we-
nigstens ahnen, auf Grund der Offenbarung Jesu Christi, und wohl anch durch cine
tiefere Selbsterkenntnis, die Frkenntnis unseres Wesens, da ja die menschliche
Natur durch die Erbsiinde nicht zerstort, sondern nur verwundet ist, und im Chri-
sten nicht nur die eigene Verderbnis, sondern auch die gnadenhafterweise ge-
schenkte neue Natur zu finden ist. Das Samenkorn — so ist es gesagt — mufl zwar
in die Erde fallen und sterben, wenn es neu oder weiter leben will. Aber aus dem
Samenkorn wird je und je nur die Pflanze, deren Same eben in die Erde getan
ward und in ihr gestorben ist, und es dirfte hier weder Willkiir noch Ungesetz-
lichkeit geben. So wird auch aus dem ,Samenkorn“ Mensch, gewifl in unvorstell-
barer Form, je das, was aus seinem irdischen Wesen auf Grund seines irdischen
Seins hervorgehen muf}, eindeutig, als Frucht und Folge dessen, was er hier ver-
anlagt oder vorbereitet hat. Pointiert gesprochen: wir kénnen, sofern wir iber-
haupt im Bannkreis Christi leben, die ,ewige Seligkeit* mit einem Frei-sein von
Trauer und Schmerz, und wir konnen sie mit einem Leben in der gottlichen Liebe
gleichsetzen. Mit beiden Intentionen kann man, da die Barmherzigkeit Gottes un-
endlich ist, der ewigen Vollendung und Seligkeit teilhaftig werden. Die zweite zielt
aber gewifl, gerade weil sie absichtslos, unsubjektiv, dienend ist, auf ein hoheres
Gliick als die erste. Es kann, glaube ich, ganz legitim, die Gesinnung gepflegt wer-
den: ,Ich wiinsche mir keine ewige Seligkeit, solange es soviel Unselige gibt, die
der Erlésung warten, und solange sie da sind, und solange ich es vermag, will ich za
ihrem Heil mitwirken®.

Aus dieser Haltung mag dann in der Ewigkeit werden, was will oder was Gott
gibt. Jedenfalls hat auch der hl. Franziskus einmal eine dhnliche Bereitschaft be-
kundet, wie sie von Sankt Paulus hier angefohrt wurde, und die ,kleine hl. The-
resia“ hat es deutlicher ausgesprochen, in der Ewigkeit und vom Himmel aus wolle
sie an der Erl8sung der Erlésungsbediirftigen weiterhin, ja gerade dann erst, mit-
wirken und nicht etwa ,ewige Seligkeit® geniefen. Gott ist der Welt zugewandt,
Christus ist der Welt zugewandt, alle Heiligen — wieso und wofiir riefen wir sie
sonst an? — sind der Welt zngewandt, und der Mensch der imitatio Christi muf} des-
gleichen der Welt zugewandt sein, nicht um sie zu genieflen, sondern um sie zu be-
freien, unegoistisch, selbstlos, von Agape oder von dem Streben nach Agape er-
fullt. Und sei diese noch so gering und habe man, vielleicht wieder und wieder, An-
laB, sich ihres fast gdnzlichen Fehlens anzuklagen, das Ziel darf und muf bleiben.
Es ist das Gegenziel zu dem schandbaren, verduferlichenden, seclentotenden Ziel,
dem die heutige Vulgdrwelt nachjagt, und wenn nicht dieses oberste Ziel im christ-
lichen Kernbewufitsein lebendig erhalten und, se gut wie méglich, zur Lebensnorm
gemacht wiirde, so erlahmte die Christenheit in ihrem besten Wollen.

Wie unzihlbar viele sind von diesem Wollen erfiillt, Priester, Ordensmanner und
~frauen, Missionare und auch Laien! Die Kampfschar kann aber nicht grofl genug
sein, und jeder, der iberhaupt versteht, daf die Seligkeit aus der Liebe, nicht aber
die Liebe aus der ,Seligkeit” entspringt, gehort zu ihr. Das bekannte Leitwort
» Lrachtet am ersten nach dem Reiche Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, so wird



344 Friedridh Tulf

euch alles andere hinzugcgeben werden®, kann auch im Zusammenhang des hier
Besprochenen als ,Kronzeuge“ aufgerufen werden. Es ist in ihm nur von der Ge-
rechtigkeit des Reiches Gottes die Rede, um die wir uns bemiihen sollten; zu dem
aber, was uns dann ,hinzugegeben“ werden soll, diirfte auch die sewige Seligkeit*
gehdren. Wir gewinnen sie somit am chesten oder jedenfalls am héchsten, wenn
wir sie gar nicht direkt als Ziel setzen. Wie die ,vollkommene Reue“ nicht mehr
im Hinblick auf das menschliche Subjekt, sondern im Hinblick auf Gott erlebt wird,
so wird die sozusagen vollkommene ,ewige Seligkeit® dann gewonnen, wenn der
Mensch nicht sie, sondern den Dienst im Reiche Gottes und fiir das Reich Gottes
als oberstes Anliegen zu verwirklichen sucht.

Nachwort

Lieber Herr Doktor!

Die von Ihnen aufgeworfene Frage ist von grofiem Interesse. Darum darf ich sie
wohl noch einmal aufgreifen und einiges hinzufiigen, was mir zur Erginzung nidht
unwichtig zu sein scheint.

Mit Recht haben Sie die Meinung jener Katholikin des von lhnen mitgeteilten
Gesprichs zuriickgewiesen, als hitten die Seligen des Himmels am Leid dieser Welt
in keiner Weise mehr teil und als gingen die durch die Siinde von Gott Getrennten
diese nichts mehr an. Allerdings haben Sie ihr im Laufe Ihrer Ausfiithrungen ein
wenig Unrecht getan, indem Sie ihr Gedanken unterschoben, die in den mitgeteilten
Worten jedenfalls nicht liegen. Denn aus der Behauptung, zwischen den Seligen
des Himmels und den (physisch oder moralisch) Unseligen dieser el sei eine
uniibersteigbare Kluft, folgt noch keineswegs, dafl die hier gemeinte Seligkeit not-
wendig selbstsiichtig sein miifite oder gar im (woméglich noch irdisch verstandenen)
Genieflen aufginge. Es kann zundchst nur die unvorstellbare Uollkommenheit und
Andersartigkeit der ewigen Seligkeit betont sein. Ich mochte sogar behaupten, dafs
in diesem Falle etwas gesehen wire, was lhre nicht-katholische Gesprichspartnerin
offenbar nicht in den Blick bekommen hat, zum Schaden der Sacke. Um das aber
2u erldutern, mufl ich etwas weiter ausholen.

Der Ausgangspunkt lhrer Uberlegungen ist die Frage: Kénnen wir uns iiber-
haupt eine Seligkeit vorstellen, die nur das eigene Herz erfiillt und das Leid des
Néchsten nicht mehr sicht? Die Antwort darauf méchte nach dem von lhnen Ge-
sagten nicht mehr xweifelhaft sein, und dodh erhebt sich da bei mir ein leiser Wi-
derspruch, der nicht so leicht zum schweigen gebracht wird. Wie ist es denn mit un-
seren religidsen Erfahrungen? UWie ist es, wenn wir Gott gegeniiberstehen, wenn
wir Ihm, dem Lebendigen und Liebenden, im Gebet, im Opfer, in der Anbetung,
in der Reue, in der Hingabe begegnen, wenn wir seine Augen auf uns gerichtet
sehen, seine Hand ergreifen und die Warme seiner Liebe verspiiren? Ist hier der
Mensch mit Gott nicht ganz allein, ohne dafi ein anderer, und wére es auch der
liebste, zu einem solchen Zwiegesprich Zutritt haben diirfte? Und bedeutet es fiir
den gliubigen Christen nicht die Seligkeit schlechthin, von Gott heimgesucht 2u wer-
den, Ihm sich ganz hinschenken zu kénnen? Wie kann dockh ein Mensdi selig sein,



Die ewige Seligkeit und das Leid dieser Welt 345

der nach langem und schmerzlichem Suchen Gott gefunden hat oder der auf einmal
begreift, was es heifit, dafi ihm eine schwer auf ihm lastende Schuld nachgelassen
wurde, wirklich nachgelassen wurde. Wie kann ein Herz jubeln, in dem plotzlich
und mit ungeahnter Kraft die Liebe zu Gott erwacht. Darf ein Mensch in solchen
Stunden, wo Gott ihn ruft und an sein Herz nimmt, nach etwas anderem fragen als
nach Gott? Selig sind die Armen im Geiste, die reinen Herzens sind, die Hunger
und Durst haben nach der Gerechtigkeit, hat Jesus verheifien, und er meinte gerade
jene Seligkeit, die den Menschen mit Gott verbindet, die Gott allein dem Menschen
sein will, Gott, der den Menschen ganz und ungeteilt anfordert.

Was jeder Christ tausendmal erfahren kann, das haben die Grofien im Reiche
Gottes, die Heiligen, im Ubermaf} bezeugt. Paulus wurde bis zum dritten Himmel
erhoben, Augustinus wurde in jenem wunderbaren Gesprich bei Ostia mit seiner
Mutter iiber alle Stufen der geschipflichen Wirklichkeit hinausgefiihrt, Franz von
Assisi und Katharina von Genua, Philipp Neri und Theresia von Avila, sie alle ha-
ben ihnliches erlebt. Sie alle erfubren die Seligkeit der Gemeinschaft mit Gott in der
grofiten Einsamkeit, im Alleinsein, abseits von den Menschen, ohne irgendeinen
Zuschauer, Benedikt in der Hihle von Subiaco, Ignatius in der Héhle von Man-
resa, Franziskus auf dem Alverner Berg und Johannes vom Kreuz in e¢inem Ker-
ker. Auch ihre Seligkeit war nicht ohne Pein, eine Pein, die tiefer reichte als alles
menschliche Leid, aber der Grund ihres Leidens war nicht in erster Linie das Leid
der anderen, obwohl sie auch und gerade sie das Siihneleiden kannten, sondern ihr
eigenes siindhaftes Herz, das im Feuer der gittlichen Liebe schmerzhaft geliutert
wurde. Thre leidvolle Seligkeit und ihr seliges Leiden war oft so grof3, daf} sie Gott
um Einhalt baten, weil sie es nicht mehr ertragen zu kénnen glaubten. Wenn man
die Heiligen gefragt hitte, ob sie schon einmal etwas von der ewigen Seligkeit ver-
kostet hitten, dann wiirden sie ganz gewifl zundichst auf jene Begnadungen hinge-
wiesen haben, in denen sie aufs innigste mit Gott vereint waren.

Was soll man erst von der Seligkeit des Himmels sagen, die dodh Anteilnahme
an der Seligkeit Gottes selbst ist? Nichts kennzeichnet das innerste Wesen dieser
Seligkeit so sehr, wie ein Wort des Uatikanischen Konzils: ,,Da er (Gott) ein ein-
ziges, fiir sich bestehendes, ganz einfaches und unverinderliches, geistiges Wesen
ist, mufl man ihn als wirklich und wesentlich von der Welt verschieden verkiinden,
an in sich und aus sich selig, und iiber alles unaussprechlich erhaben, was aufler
thm ist und gedacht werden kann“. Die Seligkeit Gottes besteht also nicht in erster
Linie darin, dafl er sich den Menschen und ithrer Not zuwendet, sondern dafl er ist
und dafl er den Grund seines Seins in sich selber hat. Als solcher lebt er in erhabe-
ner LEinsamkeit; er ist niemandes bediirftiz und darum aus keiner Art von Not-
wendigkeit anderem oder anderen zugewandt. Und audh da, wo er in freiem Ent-
schlufl aus sich heraustritt und sich den Menschen zuwendet, um sie an seinem Leben
und an seiner Liebe teilnehmen zu lassen, da tut er es nur und kann er es nur tun,
damit alle thm zugewandt seien und eben so an seiner ureigensten Seligkeit teil-
néihmen.

Was will ick mit all dem im Hinblick auf Ihre schonen und durchaus wahren
Ausfiihrungen sagen, lieber Herr Doktor? Mir scheint, als hiitten sie die ewige Se-
ligkeit ein wenig zu menschlich gedacht. Ist Ihr Blick nicht zu sehr auf den Men-



346 : : Friedrich Tulf

schen und sein Leid gerichtet? Miifite nicht umgekehrt, wenn wir von der ewigen,
der gotthaften Seligkeit sprechen, unser Blick zuerst sich Gott zuwenden, so sehr,
dafl wir den Menschen dabei zunichst aus dem Auge verlieren? Mit selbstsiichtigem
Genieflenwollen hat das noch nichts zu tun. Denn der Mensch kann gar nicht anders,
will er die Gnade des sich mitieilenden Gottes nicht verunireuen. Darin eben zeigt
sich die Absolutheit Gottes, daff der geschaffene Mensch in Ihm seine ganze, seine
héchste, seine einzige Seligkeit findet. Wer sich darum nicht trennen kénnte von den
Geschopfen, von seiner geliebten Umgebung, von geliebten Menschen, von seiner
Berufsarbeit und selbst von christlich so wertvoll scheinenden Dingen wie den Wer-
ken des Apostolates und der Nachstenliebe, um des einzigen Gottes willen, der ihn
fordert und seine Seligheit sein will, der bliebe in sich selbst gefangen, und seine
noch so grofartigen Taten wiren ohne gittlichen Glanz. Erst wer das einmal er-
fahren hat, wer einmal allein vor dem alleinigen Gott gestanden ist, ohne etwas
anderes zu wollen als Ihn, erschrocken und selig zugleich, der erfihrt diesen Gott
auch noch auf eine andere Weise, — als den, der sich den Menschen zuwendet, der mit
thnen ,leidet’ und ihnen seinen Sohn schickt, damit er alle Leiden der Welt auf sich
nehme und durchleide und dadurch erlése. Franz von Assisi und Heinrich Seuse
fanden die mysiische Einheit mit dem Herzen Gottes im gekreuzigten Christus,
Ignatius von Loyola wurde in der begnadeten Stunde von La Storta vom himmli-
schen Uater dem kreuztragenden Sohn zugesellt. Sie alle wurden von der Liebe
Gottes wieder zu thren Briidern geschickt, um ihnen im Mit-leiden mit ihren Lei-
den die Seligkeit Gottes zukommen zu lassen. Man kann diese Seligkeit, wie Sic
zu Recht sagen, nicht fiir sich behalten wollen. Wer das tite, dem erginge es wic
den Jiingern in der Stunde der Uerklirung. Als Petrus, von Seligheit iibermannt,
ausrief: ,Meister, es ist gut, daff wir hier sind. Wenn du willst, so wollen wir drei
Hiitten bauen ...“, da iiberschattete sie eine lichte Wolke, und sie hirten eine
Stimme aus der Wolke: ,Dies ist mein geliebter Sohn, an dem ich mein Wohlge-
fallen gefunden habe, auf ihn sollt ihr héren® (Mt 17,4—35). Und welches ist das
Wort des Sohnes, auf das wir hiren sollen? Seht da, meine Briider! ,Was ihr dem
geringsten meiner Briider getan habt, das habt ihr mir getan® (Mt 25, 40). Erst von
hierher erhilt dann alles, was Sie ausgefiithrt haben, seinen vollen Klang. Erst von
hierher haben wir die Garantie, daff wir in der Ndchsienliebe keine Philanthropen
sind, dafl wir nicht nur aus einem naturhaft mitleidenden Herzen handeln. Wenn
ich das besonders betont wissen machte, so darum, weil heute soviel gelitten wird,
weil wir alle mehr oder weniger Leidende sind, weil wir darum so leidit dazu
neigen, in Gott nur unseren Troster und Helfer zu sehen, nicht aber mehr den Ein-
zigen und Héchsten und iiber alles und in sich Liebenswerten. (Uenn unser Blick
mehr Gott zugewandt wire, dann wiirde es uns vielleicht nicht nur eher gelingen,
unsere eigenen Leiden 2u tragen, sondern auch die der anderen als (Dunder der
gottlichen Liebe in die Seligkeit Gottes zu verwandeln. Wer es fassen kann, der
fasse es!

Es griifit Sie aufrichtig
Ihr im Herrn ergebener

Friedrich Wulf S. J.





