
Die ewige Seligkeit und das Leid dieser Welt 337 

nun erhebt sich, ausgehend von Cluny, eine gewaltige Bußbewegung in Erwartung 
des nahenden Weltendes. Ein ernster, oft düsterer asketischer Geist steht auf ... 
Und schuf Totentänze. Die Kirche versuchte, den Totentanz aus der Verfallenheit 
an das Dunkle zurückzuholen oder wenigstens zurückzubinden. Am ehesten gelingt 
eine solche Rückbindung den Franziskanern dadurch, daß sie den Gekreuzigten in 
den Totentanz einfügen"13. Wo der christliche Glaube an den Tod lebendig ist, 
durchdringt der wiederkommende Christus das Dunkel des Todes. Zugleich weiß 
der Glaubende, daß dieser Christus selbst der Richter ist, dem ihn der Tod aus- 
liefert. •Der Vater hat das ganze Gericht dem Sohn übergeben" (Joh 5, 22). 

Der wirkliche Tod am Ende des diesseitigen Lebens wird für den gläubigen 
Christen die höchste und vollkommenste Verwirklichung dessen, was die Taufe 
als •Charakter" des Lebens dem Menschen eingeprägt hat und was im asketischen 
Bemühen existentiell vollzogen wurde: das Sterben mit Christus, aus dem der An- 
teil an der Auferstehung des Herrn und damit das •Leben für Gott in Jesus Chri- 
stus" erwächst (Rom 6, 8•11). 

13 R. Müller-Erb, Die Pfeife des Todes. Hohenheimer Reihe, Heft 2. Stuttgart 1956, 
S. 12 ff. 

Die ewige Seligkeit und das Leid dieser Welt 

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshöhe 

Mit einem Nachwort von Friedrich Wulf S. J. 

Vor einiger Zeit berichtete mir eine Bekannte, die nicht zur Kirche gehört, von 
einem Gespräch, das sie mit einer Katholikin über die ewige Seligkeit geführt 
hatte. Diese hatte, nach einigem Hin und Her, erklärt, die Seligen hätten am Un- 
glück, auch an der Unseligkeit der etwa ihnen nächststehenden Menschen in keiner 
Weise mehr teil; andernfalls wäre ihre Seligkeit nicht vollkommen. Insbesondere 
die Verlorenen, alle, die ihre Seligkeit verspielt hätten, gingen die Seligen nichts 
mehr an; die Gemeinschaft zwischen diesen und jenen sei zerschnitten. Daraufhin 
erklärte meine Bekannte, dann würde sie lieber auf Seligkeit verzichten, und sie 
fragte mich, ob es Lehre der Kirche sei, daß im ewigen Leben Selige und Nicht- 
selige in dieser rigorosen Weise getrennt seien. Eine schwere Frage. 

Aus dem Mittelalter ist die Vereinbarung zweier Mönche überliefert, die über 
das Leben in der ewigen Seligkeit verschiedene Meinungen hatten. Die Meinung 
des einen bezeichneten sie als •taliter", die des anderen als •aliter" (•so" und •an- 
ders"), und sie vereinbarten, der zuerst Verstorbene sollte dem anderen mit einem 
dieser beiden Stichwörter Kunde geben. Dieser aber habe die Nachricht bekom- 
men: •totaliter aliter", •ganz anders"; er blieb, mit Goethes Faust zu reden, •so 
klug als wie zuvor". 



338 Bernhard Martin 

Über den Zustand der ewigen Seligkeit ist schwer zu reden; die Sätze der Offen- 
barung über sein Erleben sind spärlich, und es hat noch kein Verstorbener Nach- 
richten über die Lebensweise der Seligen im Himmel den noch auf Erden Leben- 
den zukommen lassen. Im ganzen sind wir dafür auf die hiesige Erfahrung voll- 
kommener Gottverbundenheit und übernatürlicher Freude, wie wir sie vornehm- 
lich aus dem Leben der Heiligen kennen, angewiesen. Wie wird das Leben in der 
ewigen Seligkeit sein? 

1. Irdische Seligkeit und die Leiden der anderen 

Beginnen wir mit dem, was wir selbst erleben und wovon wir eine klare Vor- 
stellung haben. Auch auf Erden gibt es ,Glück' und ,Seligkeit'; sie sehen bekannt- 
lich für verschieden Geartete sehr verschieden aus. Es gibt Menschen, die sich sub- 
jektiv vollkommen zufrieden und glücklich fühlen, wenn sie und die Ihrigen ge- 
sund, wohlsituiert, anerkannt und durch keinerlei Leid der Umwelt gestört sind. 
Und es gibt, um gleich das andere Extrem zu nennen, solche, deren Glück und 
deren Seligkeit darin bestehen, sich für andere tätig zu verströmen. Im Glück der 
ersteren haben Schmerz und Qual keinen Raum, in dem der anderen sind sie kei- 
neswegs ausgeschaltet, trotz des Glückes und der Seligkeit. Ja, es kann zum höch- 
sten Glück, zu der größten Seligkeit auf Erden gehören, für andere zum Guten 
zu wirken, gerade dann, wenn es sich um schmerzenden Kampf gegen das Böse, 
gegen die Unseligkeit im tiefsten Sinne handelt. Und in wem die Mitverantwor- 
tung für andere aufgewacht ist, der kann sich gar kein Glück, gar keine Seligkeit 
wünschen, deren Voraussetzung das Nicht-Hinsehen auf fremdes Leid, auf fremde 
Unerlöstheit wäre. Seligkeit und Schmerzlosigkeit sind in diesem Leben nicht iden- 
tisch, und jeder, der im ,inneren Leben' vorangeschritten ist, kennt Zustände, in 
denen er sich ebenso gut traurig wie freudevoll nennen könnte. Es handelt sich 
dann um Trauer in der Freude und um Freude in der Trauer, um eine Seinsform, 
in der das eine vom anderen gar nicht geschieden werden kann, in der auch die 
Freude schwände, wenn die Trauer nicht mehr wäre. Liebe gibt es eben nicht ohne 
lebendig-tätigen Bezug auf die Umwelt, auf die Mitmenschen, auf die Leidenden, 
auf die Unerlösten. Zwar ist Liebe tiefer und umfassender als Mitleid, aber im 
hiesigen Leben ist die Liebe vom Mitleiden-müssen mit den anderen gar nicht zu 
trennen. Und da die höchste Form der Seligkeit eine Frucht der Liebe ist, so ist 
auch die Seligkeit des Menschen hier auf Erden dem Leide benachbart. 

Im Licht dieser Tatsachen bewerten wir auch die Menschen ganz verschieden. Die 
in Liebe sich Verströmenden und sich Verzehrenden, die des Mitleides Fähigen 
schätzen wir höher als diejenigen, die, vielleicht ohne ausgesprochen Böses zu tun, 
doch mit sehr beschränktem Horizont leben und sich um das Schicksal anderer we- 
nig oder gar nicht kümmern. Menschen, die ihr ,Glück' ängstlich hüten, erscheinen 
uns in all ihrem ,Glück' eigentlich recht unglücklich; des Glückes, das seinen Namen 
verdient, teilhaftig sind die anderen, die sich verschenken und des Mitmenschen 
annehmen, je in dem Grade, in dem ihnen anderes und andere wichtiger sind als 
sie sich selbst. Und wer einmal tätige Liebe verkostet hat, mit all ihrer Bitterkeit, 



Die ewige Seligkeit und das Leid dieser Welt 339 

mit einem vielleicht kaum ertragbaren Mit-leid, der möchte nicht zurücksinken in 
eine ,Seligkeit', die mit Ignorieren fremden Leids, fremder Unreife, fremder Un- 
erlöstheit erkauft wäre. So wie es Stufen der Liebe gibt, so gibt es auch Stufen der 
Seligkeit. Darum erscheinen uns die großen Wohltäter der Menschheit, schon die, 
die sich im Dienste für andere, ihnen vielleicht gänzlich Fremde, verzehren, als die 
Rühmlichen, die der Seligkeit am meisten Nahen oder bereits hier Teilhaftigen, 
obwohl sie dem rein irdischen Blick bedauernswert vorkommen können. 

2. Seligkeit im Himmel 

Kann man nun aus all dem schon etwas über die himmlische Seligkeit, insbesondere 
über das Verhalten der Seligen des Himmels zum Leid und den Leidenden dieser 
Erde aussagen? Wir meinen, ja. Denn das Gesetz der Liebe gilt hüben wie drüben. 
Es handelt sich auch im anderen Leben um das Reich der Liebe, um die Teilnahme 
an der göttlichen Liebe. Wie aber liebt Gott? Darauf hat Christus eine eindeutige 
Antwort gegeben: •So sehr hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen eingeborenen 
Sohn dahingab" (Joh 3, 16). Gottes Liebe ist also • wir können das göttliche Ge- 
heimnis nicht mehr anders ausdrücken • ein Mit-leiden mit der sündigen und ver- 
lorenen Welt. Das gleiche gilt von der Liebe des verklärten Christus. Die Heiligen 
und Mystiker erleben sie • trotz der Verklärung • als eine um die Menschen 
leidende Liebe, und Pascal hat einmal gesagt: •Jesus ist in Todesangst bis ans 
Ende der Welt". Es mag für die Theologen schwierig sein, dieses Geheimnis zu er- 
klären, da es selbstverständlich unverrückbar wahr bleibt, daß Gott unendlich selig 
ist und nicht leiden kann, und auch Christus nicht mehr leidet. Dennoch ist gewiß, 
daß hinter den, meinetwegen anthropomorphen Vorstellungen von der leidenden 
Gottesliebe eine göttliche Realität steht. 

Wenn nun Gott, wenn Christus in der Herrlichkeit seines Vaters mit den Menschen 
und um die Menschen ,leidet', dann muß das gleiche auch von den Seligen des Him- 
mels gelten. Tatsächlich gehen wir in unserem praktischen christlichen Verhalten von 
dieser Annahme aus. Wenn wir die Heiligen z. B. • nach dem Geheiß der Kirche • 
um Fürsprache anrufen, dann ist dabei doch offensichtlich vorausgesetzt, daß diese 
nicht isoliert für sich leben. Wenn sie uns in irgendeiner Weise helfen können, so 
müssen sie auch uns zugewandt, unseren Stimmen erreichbar und willens sein, für 
die noch nicht Seligen oder Unseligen etwas zu tun. Dieses Tun könnte sehr wohl 
von reiner, also die Seligkeit nicht störender Solidarität erfüllt sein. Ist Seligkeit 
nichts als Schmerzlosigkeit, gehört zu ihr legitimierter Subjektivismus, ist ihr Un- 
gemeinschaf tlichkeit eigen? Das dürfte kaum der Fall sein. •Ganz glücklich" und 
•frei von allem Übel" sein • diese Prädikate spricht der Katechismus den Seligen 
zu • kann nicht im Widerspruch dazu stehen, daß ein seliger Geist in ,leidender' 
Liebesgemeinschaft mit denen lebt, die noch auf Erden ringen und leiden oder in 
die Irre gehen und in der Sünde unselig sind. Wie dieses Mit-Leiden zu denken ist, 
darüber haben wir keine Erfahrung. Aber das es so ist, sagt uns unser gläubiges 
Herz. Wie könnten wir sonst unsere Not klagend hinaufrufen, wie mit unseren 
Toten, die bei Gott sind, betend verbunden sein? 



340 Bernhard Martin 

3. Seligkeit als Zielvorstellung 

Nach Glück streben alle Menschen, viele leider ohne über den Augenblick des To- 
des hinauszudenken, viele jedoch auch durchaus im Hinblick auf das ewige Leben. 
Unter diesen ist aber, wie es kaum anders sein kann, die Ahnung oder das Wissen 
davon, was Glück eigentlich und auf der höchsten Stufe ist oder sein kann, sehr 
verschieden ausgebildet und auch nur sehr verschieden aufzurufen. Damit viele auf 
dem Wege der • vielleicht darf man es so ausdrücken • wenigstens anfängerhaf- 
ten imitatio Christi gehalten und gefördert werden, müssen und dürfen ihnen so- 
zusagen deftige Vorstellungen von dem Glück im Himmel, von der ewigen Selig- 
keit als Antrieb vorgetragen werden: Sie finden ihre Verwandten und Freunde, 
sofern sie •in Christus entschlafen" sind, wieder; sie dürfen auf ein Dauerglück 
hoffen, das durch nichts getrübt ist, sie werden durch nichts im Genuß der Gemein- 
schaft mit den Engeln und den Heiligen, mit dem Welt-Erlöser^ mit Gott selbst 
gestört werden usw. Diesen Zustand des Glückes gilt es auf Erden zu •verdienen"; 
dieses Glück ist einigen Einsatz wert; die Aussicht auf dieses Glück hält die Strebe- 
kraft wach. Daß in dieser Glücksvorstellung noch reichlich viel Selbstsucht steckt, 
dürfte ihnen nicht gesagt werden; sonst entstünde eine Überforderung, und statt 
daß die Strebekräfte angefacht würden, könnten sie bei manchem erlahmen. Die 
Pastoraltheologie hat es mit den Menschen zu tun, wie sie sind, und muß eben so 
die einzelnen zu fördern trachten. Die eingangs geschilderte Szene dürfte auf einem 
solchen Zustand beruhen. Die erwähnte Gesprächspartnerin meiner Bekannten ge- 
hört vermutlich in den Kreis derer, für die die Vorstellung: •Alles Mißliche wird 
einmal dahinfallen und dem Bewußtsein völlig entschwunden sein" den Antrieb 
zum christlichen Streben abgibt. Und wer eine höhere Idee von Glück und Selig- 
keit noch nicht zu fassen vermag, dem kann mit Gewinn davon auch noch nicht ge- 
sprochen werden. Man dürfte aber bei einem jeden solchen den Augenblick erhof- 
fen, in dem es ihm aufzudämmern beginnt, daß es noch ein Höheres gibt, eine Ge- 
meinschaft der Liebe, in der die Selbstsucht, sowohl die naive wie die subtile, keine 
Stätte mehr hat, in der man nicht von sich, sondern von anderen bestimmt ist, in der 
es die tätige Welt- und Menschen-Erlösung Gottes irgendwie mitzuvollziehen gilt, 
in der Seligkeit primär nicht im Genuß von irgend etwas, sondern in Hingabe und 
Dienst besteht. Insofern hat sich in dem am Anfang erwähnten Gespräch die Nicht- 
katholikin der Ahnung des wahren Wesens der Seligkeit als mehr teilhaftig erwie- 
sen als die Katholikin. 

Der Apostel Paulus hat an die Philipper (1,23/34) geschrieben: •Es zieht mich 
nach beiden Seiten: ich möchte aufgelöst werden und bei Christus sein • und das 
wäre ja bei weitem das Bessere •, aber noch im Fleische bleiben ist um euret- 
willen nötiger". Auch wenn der Apostel sagt, bei Christus sein wäre •das Bessere", 
bekundet er doch, daß er keiner von Selbstsucht mitbestimmten Idee von Seligkeit 
folgen wollte. Ausschlaggebend für seine Entscheidung ist nicht das •Bessere", son- 
dern das •Nötige", und etwa vor die Wahl gestellt, ob er selbst in die ewige Selig- 
keit eingehen wolle, unter Außerachtlassung dessen, was irdisch für das Reich Got- 
tes zu geschehen hat, oder ob er auf Erden weiterhin Christi Apostel sein und See- 
len retten wolle, würde er sich fraglos für das Zweite entschieden haben. Die Agape 



Die ewige Seligkeit und das Leid dieser Welt 341 

ist eben frei von jeglichem Planen für den eigenen Vorteil, für das eigene Glück, 
ja auch für die eigene Seligkeit. Wir sind zwar angehalten, ebenfalls nach einem 
Wort des Völkerapostels, zu •schaffen", daß wir •selig" werden, und wie vieles 
hat Jesus Christus selbst nach dieser Richtung gesagt! Dem steht aber gegenüber: 
•Wer sein Leben erhalten will, der wird es verlieren!" Seligkeit auf der Hochstufe 
ist eben reflexionslos, absichtslos, eine ungesuchte Zugabe zu dem Leben in der 
Liebe. Deswegen kann eigentlich doch nicht die Seligkeit Ziel legitimen Strebens 
sein, sondern das Leben in der Liebe. Wer in der Liebe lebt, der hat die Seligkeit 
dazu; wer aber nach der Seligkeit strebt, der kann auf unteren, auf Vorstufen der 
eigentlichen Liebe festgehalten werden. 

Das alles läßt sich auf Erden, im eigenen Leben, im menschlichen Umkreis, an 
manchen Gestalten der Geschichte, leicht ablesen, und muß darin nicht ein Real- 
Hinweis auf das unser wartende ewige Geschick, also die ewige Seligkeit liegen? 
Christus selbst hat ja auch in keinem Augenblick seines Lebens nach Glück und 
Seligkeit getrachtet, sondern nur in Liebeskraft und -auftrag gelebt, und sollte er 
nicht auch darin Vorbild sein? Man kann sagen, dies sei die Folge seiner gött- 
lichen Natur, die jedes andere von vornherein ausschlösse. Aber in der imitatio 
Christi handelt es sich ja auch darum, daß der Mensch •der göttlichen Natur teil- 
haftig" werde und entsprechend lebe. Christus hat die Möglichkeit hierzu auf die 
Erde gebracht, und an seiner Liebe, gleich Liebesweise, hat derjenige am meisten 
teil, der sie am meisten nicht etwa genießt, sondern mitvollzieht. Die Seligkeit, 
Wesensart, Wirkweise, Menschenliebe Christi ist unser Ziel, nicht die Entlastung 
von irgend etwas. Man könnte sagen: das Kreuz, an dem die Liebe hängt, ein 
Kreuz, viele Kreuze in die unermeßliche Ewigkeit hineinzutragen, die Bereitschaft 
hierzu führe in den eigentlichen, den Kernzustand der Seligkeit hinein. Wir sollen 
gewiß danach trachten, •selig" zu werden, aber dies dürfte am besten geschehen, 
wenn wir es vertrauensvoll Gott im Himmel überlassen, was er in der Ewigkeit aus 
uns etwa machen will, und wenn wir unsererseits einfach und so gut es eben geht, 
in der Agape zu wachsen suchen. 

Auch dieses hat der hl. Paulus in wunderbarer Weise bekundet, und wenn auch 
seine Bemerkung nicht wörtlich zu nehmen, sondern nur eine Gesinnungsbekun- 
dung ist, wohnt ihr doch weisende Kraft inne. Wenn er seine Stammesgenossen, die 
Juden, dadurch erlösen könne, so hat er einmal geschrieben (Rom 9, 3), dann sei er 
bereit, sich selbst in die Hölle verdammen zu lassen. Nun, es wird niemandem, der 
eine solche Opferbereitschaft besitzt, geschehen, daß er •in die Hölle verdammt" 
wird; die bekundete Bereitschaft dazu aber ist das Kennzeichen der wahren Liebe, 
die ungesucht und selbstverständlich die Seligkeit in sich enthält. •Der Liebende 
steigt um des Geliebten willen auch in Tiefen hinab, die ihm fremd sind oder fremd 
zu sein scheinen", las ich einmal. Eben auf diese Weise wird Liebe verwirklicht, eben 
auf diese Weise wird Seligkeit erfahren. Denn was will man denn •genießen", 
schmerzlos, glücklich, unbehelligt, wenn ringsum Leid und Schmerz, Schädliches und 
Böses, Ungöttliches und Seelentötendes walten? •Genießen macht gemein", heißt 
es in Goethes Faustdichtung. Nun, vielleicht nicht das Genießen, das einem unge- 
sucht gegeben wird, jedoch jegliches Genußstreben. Genießen in einem selbstsüchti- 
gen Sinn ist in Gott wesentlich unmöglich. Es' dürfte also genügen, ja am besten 



342 Bernhard Martin 

sein, unmittelbar nur nach der Liebe zu streben und nicht das Leben in menschlich 
oder allzumenschlich verstandener •ewiger Seligkeit" als Ziel zu setzen. 

4. Seligkeit als Leben in der Liebe 

Damit ist auf hohe und höchste Gedanken gedeutet, die nicht jedermanns Sache 
sein können; eines bestimmten Menschenkreises Sache aber können, sollen, müssen 
sie sein. Die Frage ist, ob nicht in jedem Falle mit ihnen eine Überforderung aus- 
gesprochen sei. Das tägliche Leben und der • so werden es viele bei sich finden • 
durchaus dürftige und an Liebe schwache Zustand, in dem man sich befindet, • 
legitimieren sie es, daß von so hohen und höchsten und eigentlich unerfüllbaren Ge- 
danken gesprochen wird? Ich glaube:, ja; denn hinter dem, was wir sein sollen, 
bleiben wir so und so zurück, und bekanntlich haben sich die •größten" Heiligen 
allemal auch für die größten Sünder gehalten. Sich auf den Weg zur Heiligkeit 
begeben, heißt nicht, die eigene menschliche Kraft überschätzen, Stufen übersprin- 
gen zu wollen, Noch-nicht-Vorhandenes irrigerweise zu usurpieren. Fasse ich aber 
hohe und höchste Gedanken, so schützen sie mich erstens davor, mich mit weniger 
hohen zu begnügen, zweitens aber führen sie im Sinne ihrer Verwirklichung Kräfte 
zu, die gar nicht erschienen, wenn man sie nicht heranzurufen trachtete. 

Es wird sich niemand, der, statt nach •Seligkeit" in vulgärer Vorstellung zu trach- 
ten, absichtslos in der göttlichen Agape zu leben sucht, für besser oder bedeutender 
oder erlöster halten als die vielen, die dessen nicht fähig oder evidenterweise er- 
lösungsbedürftiger sind. Trachteten wir aber allesamt nur danach, nach dem Tode in 
einen schmerzfreien, vor jedem Unglücks-Eindruck abgeschirmten Glücks- und Se- 
ligkeitszustand zu gelangen, so fehlte Entscheidendes in der christlichen Welt. Auch 
hier gilt es somit, Mut und Demut zu vereinen, einen Auftrag zu erfüllen, einfach 
zu helfen und zu dienen. Christus allein ist unser, ist der Welt Erlöser, und durch 
ihn allein empfangen wir alle, Bedeutende und Unbedeutende, Gereifte und Un- 
reife, Vorgeschrittene und Anfänger, mehr schon des Heils Teilhaftige und des 
Heils vielleicht gar unbewußt noch Wartende, die •Seligkeit". Trotzdem muß, wie 
wiederum der hl. Paulus deutlich bezeugt hat, auch durch Menschen auf Erden 
an der Erlösung der Welt mitgewirkt werden. Damit dieses geschehe, ist vor allem 
die Bereitschaft, der Entschluß dazu vonnöten, und eben dieser wird angefacht, 
wenn wir primär nicht nach der •ewigen Seligkeit", sondern nach der göttlichen 
Liebe trachten. 

Und wer weiß denn, wodurch in praxi oder in concreto, diesem Ziel am meisten 
gedient wird? Bekanntlich wird dem Reiche Gottes nicht nur durch das Tun, son- 
dern auch durch das Leiden gedient, wofern es in Opfergesinnung ausgehalten oder 
dargebracht wird. Außerdem sind Gesinnungen, sind Gedanken nicht nichts, sie 
sind vielmehr Realitäten, die viel wirkkräftiger sein können als ersichtliche Hand- 
lungen und ersichtliche Erfolge. Äußere Erfolge besagen nichts von Belang für das 
Gottesreich; was aber auf Krankenlagern oder in sonstigen Leidensformen zur Er- 
lösung der Welt beigetragen werden kann, wer kann das wissen? Hier kommt be- 
reits in Betracht, daß es •drüben" •totaliter aliter" ist, und der Glaube allein kann 
die Brücke vom dunklen Hier ins lichtere Dort schlagen. 



Die ewige Seligheit und das Leid dieser Welt 343 

Da es sich aber sowohl im Hier wie im Dort um das Schicksal der Seelen handelt, 
muß irgend eine Kontinuität bestehen. Das •äußere" Wie des •Drüben" können 
wir uns nicht vorstellen, sein sittlich-geistiges Wie hingegen können wir doch we- 
nigstens ahnen, auf Grund der Offenbarung Jesu Christi, und wohl auch durch eine 
tiefere Selbsterkenntnis, die Erkenntnis unseres Wesens, da ja die menschliche 
Natur durch die Erbsünde nicht zerstört, sondern nur verwundet ist, und im Chri- 
sten nicht nur die eigene Verderbnis, sondern auch die gnadenhafterweise ge- 
schenkte neue Natur zu finden ist. Das Samenkorn • so ist es gesagt • muß zwar 
in die Erde fallen und sterben, wenn es neu oder weiter leben will. Aber aus dem 
Samenkorn wird je und je nur die Pflanze, deren Same eben in die Erde getan 
ward und in ihr gestorben ist, und es dürfte hier weder Willkür noch Ungesetz- 
lichkeit geben. So wird auch aus dem •Samenkorn" Mensch, gewiß in unvorstell- 
barer Form, je das, was aus seinem irdischen Wesen auf Grund seines irdischen 
Seins hervorgehen muß, eindeutig, als Frucht und Folge dessen, was er hier ver- 
anlagt oder vorbereitet hat. Pointiert gesprochen: wir können, sofern wir über- 
haupt im Bannkreis Christi leben, die •ewige Seligkeit" mit einem Frei-sein von 
Trauer und Schmerz, und wir können sie mit einem Leben in der göttlichen Liebe 
gleichsetzen. Mit beiden Intentionen kann man, da die Barmherzigkeit Gottes un- 
endlich ist, der ewigen Vollendung und Seligkeit teilhaftig werden. Die zweite zielt 
aber gewiß, gerade weil sie absichtslos, unsubjektiv, dienend ist, auf ein höheres 
Glück als die erste. Es kann, glaube ich, ganz legitim, die Gesinnung gepflegt wer- 
den: •Ich wünsche mir keine ewige Seligkeit, solange es soviel Unselige gibt, die 
der Erlösung warten, und solange sie da sind, und solange ich es vermag, will ich zu 
ihrem Heil mitwirken". 

Aus dieser Haltung mag dann in der Ewigkeit werden, was will oder was Gott 
gibt. Jedenfalls hat auch der hl. Franziskus einmal eine ähnliche Bereitschaft be- 
kundet, wie sie von Sankt Paulus hier angeführt wurde, und die •kleine hl. The- 
resia" hat es deutlicher ausgesprochen, in der Ewigkeit und vom Himmel aus wolle 
sie an der Erlösung der Erlösungsbedürftigen weiterhin, ja gerade dann erst, mit- 
wirken und nicht etwa •ewige Seligkeit" genießen. Gott ist der Welt zugewandt, 
Christus ist der Welt zugewandt, alle Heiligen • wieso und wofür riefen wir sie 
sonst an? • sind der Welt zugewandt, und der Mensch der imitatio Christi muß des- 
gleichen der Welt zugewandt sein, nicht um sie zu genießen, sondern um sie zu be- 
freien, unegoistisch, selbstlos, von Agape oder von dem Streben nach Agape er- 
füllt. Und sei diese noch so gering und habe man, vielleicht wieder und wieder, An- 
laß, sich ihres fast gänzlichen Fehlens anzuklagen, das Ziel darf und muß bleiben. 
Es ist das Gegenziel zu dem schandbaren, veräußerlichenden, seelentötenden Ziel, 
dem die heutige Vulgärwelt nachjagt, und wenn nicht dieses oberste Ziel im christ- 
lichen Kernbewußtsein lebendig erhalten und, so gut wie möglich, zur Lebensnonn 
gemacht würde, so erlahmte die Christenheit in ihrem besten Wollen. 

Wie unzählbar viele sind von diesem Wollen erfüllt, Priester, Ordensmänner und 
-frauen, Missionare und auch Laien! Die Kampf schar kann aber nicht groß genug 
sein, und jeder, der überhaupt versteht, daß die Seligkeit aus der Liebe, nicht aber 
die Liebe aus der •Seligkeit" entspringt, gehört zu ihr. Das bekannte Leitwort 
•Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, so wird 



344 Friedrich Wulf 

euch alles andere hinzugegeben werden", kann auch im Zusammenhang des hier 
Besprochenen als •Kronzeuge" aufgerufen werden. Es ist in ihm nur von der Ge- 
rechtigkeit des Reiches Gottes die Rede, um die wir uns bemühen sollten; zu dem 
aber, was uns dann •hinzugegeben" werden soll, dürfte auch die •ewige Seligkeit" 
gehören. Wir gewinnen sie somit am ehesten oder jedenfalls am höchsten, wenn 
wir sie gar nicht direkt als Ziel setzen. Wie die •vollkommene Reue" nicht mehr 
im Hinblick auf das menschliche Subjekt, sondern im Hinblick auf Gott erlebt wird, 
so wird die sozusagen vollkommene •ewige Seligkeit" dann gewonnen, wenn der 
Mensch nicht sie, sondern den Dienst im Reiche Gottes und für das Reich Gottes 
als oberstes Anliegen zu verwirklichen sucht. 

Nachwort 

Lieber Herr Doktor! 

Die von Ihnen aufgeworfene Frage ist von großem Interesse. Darum darf ich sie 
wohl noch einmal aufgreifen und einiges hinzufügen, was mir zur Ergänzung nidit 
unwichtig zu sein scheint. 

Mit Recht haben Sie die Meinung jener Katholikin des von Ihnen mitgeteilten 
Gesprächs zurückgewiesen, als hätten die Seligen des Himmels am Leid dieser Welt 
in keiner Weise mehr teil und als gingen die durch die Sünde von Gott Getrennten 
diese nichts mehr an. Allerdings haben Sie ihr im Laufe Ihrer Ausführungen ein 
wenig Unrecht getan, indem Sie ihr Gedanken unterschoben, die in den mitgeteilten 
Worten jedenfalls nicht liegen. Denn aus der Behauptung, zwischen den Seligen 
des Himmels und den (physisch oder moralisch) Unseligen dieser Welt sei eine 
unübersteigbare Kluft, folgt noch keineswegs, daß die hier gemeinte Seligkeit not- 
wendig selbstsüchtig sein müßte oder gar im (womöglich noch irdisch verstandenen) 
Genießen aufginge. Es kann zunächst nur die unvorstellbare Vollkommenheit und 
Andersartigkeit der ewigen Seligkeit betont sein. Ich möchte sogar behaupten, daß 
in diesem Falle etwas gesehen wäre, was Ihre nicht-katholische Gesprächspartnerin 
offenbar nicht in den Blick bekommen hat, zum Schaden der Sache. Um das aber 
zu erläutern, muß ich etwas weiter ausholen. 

Der Ausgangspunkt Ihrer Überlegungen ist die Frage: Können wir uns über- 
haupt eine Seligkeit vorstellen, die nur das eigene Herz erfüllt und das Leid des 
Nächsten nicht mehr sieht? Die Antwort darauf möchte nach dem von Ihnen Ge- 
sagten nicht mehr zweifelhaft sein, und docli erhebt sich da bei mir ein leiser Wi- 
derspruch, der nicht so leicht zum schweigen gebracht wird. Wie ist es denn mit un- 
seren religiösen Erfahrungen? Wie ist es, wenn wir Gott gegenüberstehen, wenn 
wir Ihm, dem Lebendigen und Liebenden, im Gebet, im Opfer, in der Anbetung, 
in der Reue, in der Hingabe begegnen, wenn wir seine Augen auf uns gerichtet 
sehen, seine Hand ergreifen und die Wärme seiner Liebe verspüren? Ist hier der 
Mensch mit Gott nicht ganz allein, ohne daß ein anderer, und wäre es auch der 
liebste, zu einem solchen Zwiegespräch Zutritt haben dürfte? Und bedeutet es für 
den gläubigen Christen nicht die Seligkeit schlechthin, von Gott heimgesucht zu wer- 
den, Ihm sich ganz hinschenken zu können? Wie kann doch ein Menscli selig sein, 



Die ewige Seligkeit und das Leid dieser Welt 345 

der nach langem und schmerzlichem Suchen Gott gefunden hat oder der auf einmal 
begreift, was es heißt, daß ihm eine schwer auf ihm lastende Schuld nadigelassen 
wurde, wirklich nachgelassen wurde. Wie kann ein Herz jubeln, in dem plötzlich 
und mit ungeahnter Kraft die Liebe zu Gott erwacht. Darf ein Menscfi in solchen 
Stunden, wo Gott ihn ruft und an sein Herz nimmt, nach etwas anderem fragen ah 
nach Gott? Selig sind die Armen im Geiste, die reinen Herzens sind, die Hunger 
und Durst haben nach der Gerechtigkeit, hat Jesus verheißen, und er meinte gerade 
jene Seligkeit, die den Menschen mit Gott verbindet, die Gott allein dem Menschen 
sein will, Gott, der den Menschen ganz und ungeteilt anfordert. 

Was jeder Christ tausendmal erfahren kann, das haben die Großen im Reiche 
Gottes, die Heiligen, im Übermaß bezeugt. Paulus wurde bis zum dritten Himmel 
erhoben, Augustinus wurde in jenem wunderbaren Gespräch bei Ostia mit seiner 
Mutter über alle Stufen der geschöpflichen Wirklichkeit hinausgeführt, Franz von 
Assisi und Katharina von Genua, Philipp Neri und Theresia von Avila, sie alle ha- 
ben ähnliches erlebt. Sie alle erfuhren die Seligkeit der Gemeinschaft mit Gott in der 
größten Einsamkeit, im Alleinsein, abseits von den Menschen, ohne irgendeinen 
Zuschauer, Benedikt in der Höhle von Subiaco, Ignatius in der Höhle von Man- 
resa, Franziskus auf dem Alverner Berg und Johannes vom Kreuz in einem Ker- 
ker. Auch ihre Seligkeit war nicht ohne Pein, eine Pein, die tiefer reicfüe als alles 
menschliche Leid, aber der Grund ihres Leidens war nicht in erster Linie das Leid 
der anderen, obwohl sie auch und gerade sie das Sühneleiden kannten, sondern ihr 
eigenes sündhaftes Herz, das im Feuer der göttlichen Liebe schmerzhaft geläutert 
wurde. Ihre leidvolle Seligkeit und ihr seliges Leiden war oft so groß, daß sie Gott 
um Einhält baten, weil sie es nicht mehr ertragen zu können glaubten. Wenn man 
die Heiligen gefragt hätte, ob sie schon einmal etwas von der ewigen Seligkeit ver- 
kostet hätten, dann würden sie ganz gewiß zunächst auf jene Begnadungen hinge- 
wiesen haben, in denen sie aufs innigste mit Gott vereint waren. 

Was soll man erst von der Seligkeit des Himmels sagen, die doch Anteilnahme 
an der Seligkeit Gottes selbst ist? Nichts kennzeichnet das innerste Wesen dieser 
Seligkeit so sehr, wie ein Wort des Vatikanischen Konzils: •Da er (Gott) ein ein- 
ziges, für sich bestehendes, ganz einfaches und unveränderliches, geistiges Wesen 
ist, muß man ihn als wirklich und wesentlich von der Welt verschieden verkünden, 
an in sich und aus sich selig, und über alles unaussprechlich erhaben, was außer 
ihm ist und gedacht werden kann". Die Seligkeit Gottes besteht also nidit in erster 
Linie darin, daß er sich den Menschen und ihrer Not zuwendet, sondern daß er ist 
und daß er den Grund seines Seins in sich selber hat. Als solcher lebt er in erhabe- 
ner Einsamkeit; er ist niemandes bedürftig und darum aus keiner Art von Not- 
wendigkeit anderem oder anderen zugewandt. Und auch da, wo er in freiem Ent- 
schluß aus sich heraustritt und sich den Menschen zuwendet, um sie an seinem Leben 
und an seiner Liebe teilnehmen zu lassen, da tut er es nur und kann er es nur tun, 
damit alle ihm zugewandt seien und eben so an seiner ureigensten Seligkeit teil- 
nähmen. 

Was will ich mit all dem im Hinblick auf Ihre schönen und durchaus wahren 
Ausführungen sagen, lieber Herr Doktor? Mir scheint, als hätten sie die ewige Se- 
ligkeit ein wenig zu menschlich gedacht. 1st Ihr Blick nicht zu sehr auf den Men- 



346 Friedrich Wulf 

sehen und sein Leid gerichtet? Müßte nicht umgekehrt, wenn wir von der ewigen, 
der gotthaften Seligkeit sprechen, unser Blick zuerst sich Gott zuwenden, so sehr, 
daß wir den Menschen dabei zunächst aus dem Auge verlieren? Mit selbstsücfitigem 
Genießenwollen hat das noch nichts zu tun. Denn der Mensch kann gar nicht anders, 
will er die Gnade des sich mitteilenden Gottes nicht veruntreuen. Darin eben zeigt 
sich die Absolutheit Gottes, daß der geschaffene Mensch in Ihm seine ganze, seine 
höchste, seine einzige Seligkeit findet. Wer sich darum nicht trennen könnte von den 
Geschöpfen, von seiner geliebten Umgebung, von geliebten Menscke?i, von seiner 
Berufsarbeit und selbst von christlich so wertvoll scheinenden Dingen wie den Wer- 
ken des Apostolates und der Nächstenliebe, um des einzigen Gottes willen, der ihn 
fordert und seine Seligkeit sein will, der bliebe in sich selbst gefangen, und seine 
noch so großartigen Taten wären ohne göttlichen Glanz. Erst wer das einmal er- 
fahren hat, wer einmal allein vor dem alleinigen Gott gestanden ist, ohne etwas 
anderes zu wollen als Ihn, erschrocken und selig zugleich, der erfährt diesen Gott 
auch noch auf eine andere Weise, • als den, der sich den Menschen zuwendet, der mit 
ihnen ,leidet' und ihnen seinen Sohn schickt, damit er alle Leiden der Welt auf sich 
nehme und durchleide und dadurch erlöse. Franz von Assisi und Heinrich Seuse 
fanden die mystische Einheit mit dem Herzen Gottes im gekreuzigten Christus, 
Ignatius von Loyola wurde in der begnadeten Stunde von La Storta vom himmli- 
schen Vater dem kreuztragenden Sohn zugesellt. Sie alle wurden von der Liebe 
Gottes wieder zu ihren Brüdern geschickt, um ihnen im Mit-leiden mit ihren Lei- 
den die Seligkeit Gottes zukommen zu lassen. Man kann diese Seligkeit, wie Sie 
zu Recht sagen, nicht für sich behalten wollen. Wer das täte, dem erginge es wie 
den Jüngern in der Stunde der Verklärung. Als Petrus, von Seligkeil übermannt, 
ausrief: •Meister, es ist gut, daß wir hier sind. Wenn du willst, so wollen wir drei 
Hütten bauen ...", da überschattete sie eine lichte Wolke, und sie hörten eine 
Stimme aus der Wolke: •Dies ist mein geliebter Sohn, an dem ich mein Wohlge- 
fallen gefunden habe, auf ihn sollt ihr hören" (Mt 17, 4•5). Und welches ist das 
Wort des Sohnes, auf das wir hören sollen? Seht da, meine Brüder! •Was ihr dem 
geringsten meiner Brüder getan habt, das habt ihr mir getan" (Mt 25, 40). Erst von 
hierher erhält dann alles, was Sie ausgeführt haben, seinen vollen Klang. Erst von 
hierher haben wir die Garantie, daß wir in der Nächstenliebe keine Philanthropen 
sind, daß wir nicht nur aus einem naturhaft mitleidenden Herzen handeln. Wenn 
ich das besonders betont wissen möchte, so darum, weil heute soviel gelitten wird, 
weil wir alle mehr oder weniger Leidende sind, weil wir darum so leidü dazu 
neigen, in Gott nur unseren Tröster und Helfer zu sehen, nicht aber mehr den Ein- 
zigen und Höchsten und über alles und in sich Liebenswerten. Wenn unser Blick 
mehr Gott zugewandt wäre, dann würde es uns vielleicht nickt nur eher gelingen, 
unsere eigenen Leiden zu tragen, sondern auch die der anderen als Wunder der 
göttlichen Liebe in die Seligkeit Gottes zu verwandeln. Wer es fassen kann, der 
fasse es! 

Es grüßt Sie aufrichtig 

Ihr im Herrn ergebener 

Friedrich Wulf S. J. 




