
Vom Geist der heiligen Therese von Lisieux 

Von Clemens M. Tönnesmann O.C.D., Würzburg 

Die Feststellung A. Combes', daß dem Herrenwort vom Kindschaftsgeist im 
Leben und in der Lehre der hl. Therese von Lisieux durchaus nicht jene zentrale 
Bedeutung zukomme, die ihm die mehr oder weniger volkstümliche Literatur bei- 
mißt, mag überraschen. •Diesen Ausspruch (Mt 18, 3),? der von allen als grund- 
legend in der theresianischen Lehre angesehen wird, erwähnt Therese weder in 
ihrer ,Geschichte einer Seele' noch jemals in ihren Briefen"1. 

Vielmehr zitiert Therese am häufigsten das Wort aus der Vision des Isaias vom 
leidenden Gottesknecht: •Sein Antlitz war wie verborgen" (Son visage etait comme 
cache, Is 53, 3). Zum erstenmal begegnet uns dieses Wort in einem Brief an ihre 
Schwester Celine vom 18. Juli 1890. In der Folgezeit kehrt es in ihren Aufzeich- 
nungen immer wieder, und sechs Wochen vor ihrem Tode bekennt die Heilige 
ausdrücklich: •Meine Andacht zum heiligsten Antlitz oder besser gesagt, meine 
ganze Frömmigkeit ist auf die Worte des Isaias aufgebaut: Weder Glanz noch 
Schönheit ist an ihm. Wir erblickten ihn, und sein Anblick war nicht angenehm. 
Verachtet war er und der Geringste unter den Menschenkindern, der Mann der 
Schmerzen, der unsere Gebrechen getragen. Sein Antlitz war wie verborgen, und 
wir haben ihn für nichts geachtet"2. Keine andere Stelle der Heiligen Schrift 
zeichnet die Gestalt des Erlösers dunkler und unverständlicher als die Vision des 
Isaias. Wenn ein strenger Büßer der Wüste dieses Erlöserbild zu seinem Christus- 
bild sich gewählt hätte, wäre das verständlich; aber daß die •kleine Heilige", •the 
little flower", sich von diesem Christusbild angezogen fühlt, erscheint immerhin 
etwas paradox. Man könnte auf den Gedanken kommen, es handle sich in dem 
Bekenntnis Thereses um ein Geständnis, durch das sie sich auf ihrem Kranken- 
lager der ewig lästigen Frager habe entledigen wollen, wenn nicht ihre Briefe 
dieses Bekenntnis voll bestätigen würden. In dem oben zitierten Brief heißt es 
bereits: •Schon die Seele des Propheten Isaias versenkte sich wie die unsrige in 
die verborgenen Schönheiten Jesu". Die letzten Worte sind im Original dreimal 
unterstrichen. Es ist merkwürdig, wie wenig Beachtung dieses Selbstbekenntnis 
Thereses bisher gefunden hat. Gewöhnlich wird es nur als ein Wort unter vielen 
andern erwähnt. Combes bemerkt zwar, daß Therese in der Verehrung des heilig- 
sten Antlitzes die unerschöpfliche Kraftquelle finde, um ihren Lebensplan voll- 
kommen zu verwirklichen3; doch man erfährt nicht, was das näherhin bedeuten 
soll. Das Selbstbekenntnis besagt aber ausdrücklich, daß die Verehrung des heilig- 
sten Antlitzes eine Grundidee ihrer ganzen Frömmigkeit und gleichsam ein Schlüs- 
sel ihres geistlichen Lebens ist. 

1 A. Combes, Einführung in das Geistesleben der hl. Therese vom Kinde Jesu, Trier 
(1951), S. 271. 

2 Novissima Verba, 5. August 1897. 
* Einführung, S. 409. 



348 Clemens M. Tönnesmann 

1. Die Grundzüge der there sianischen Aszese und Mystik 

Die theresianische Literatur, insbesondere die über den sogenannten kleinen 
Weg, erweckt oft den Eindruck, als habe die Heilige die Lehre der Bergpredigt 
entwertet und einen neuen Weg entdeckt, auf dem man auch ohne die Kreuzes- 
nachfolge der Heiligen das Ziel der christlichen Vollkommenheit erreichen könne. 
Diese Vereinfachung ist wohl der Grund, warum Therese von manchen nicht ernst 
genug genommen wird; es fehlt an einem letztgültigen und gewichtigen Inhalt, 
ohne den man sich alles Gottsuchen und -streben nicht vorstellen kann. Das wirk- 
liche Leben der hl. Therese sollte vor dieser Vereinfachung eigentlich bewahren. 
Denn zugegeben, daß die Heilige selbst durch die Art der Darstellungsweise • 
schon der •kleine Weg" ist ein der Erklärung recht bedürftiger Begriff • zu dieser 
Mißdeutung beigetragen hat, so zeigt ihr Leben doch Strenge und Härten, die von 
•kleinen Seelen" einfach nicht nachvollzogen werden können, mag auch Therese 
selbst behaupten: •Alles, was ich tue, müssen alle kleinen Seelen ebenfalls tun 
können"4. Nur auf ihre Worte achten, in denen sie das unsagbar Schwere ihres 
Lebens mit anmutigem Kitsch übergießt, hieße ihren Lebenskampf einfach ignorieren. 

Und doch, sollte nicht auch dieses ihr Wort ernst gemeint sein? Woran hat 
Therese eigentlich gedacht, wenn sie sagt: •Alles, was ich tue?" Denkt sie dabei 
an ein äußeres Tun? An ihre öpferchen? Ich meine: Ja, auch daran denkt sie! Und 
an ihren öden und langweiligen Alltag im Karmel; an eine unvernünftige Oberin; 
an die Launen der Schwestern, die sie ertragen muß; an ihre Schwäche ... Sie denkt 
daran, daß sie eigentlich nie und nimmer einen befriedigenden und vollwertigen 
Ausdruck für ihre Gottesliebe findet, sondern sich mit alltäglichen Bagatellen 
begnügen muß, um Gott ihre Liebe zu zeigen, sich als gottliebend zu erleben und 
Gott in liebender Begegnung zu finden. Es gibt für sie keine glänzende und starke 
Ausdrucksmöglichkeit ihrer Liebe zu Gott • keine Heldentat, keine Massenbekeh- 
rung von Ungläubigen, kein sieghaftes Martyrium •, sondern nur jene des ganz 
durchschnittlichen Menschen, jene der kleinen Seelen. Sie ist auf den letzten Platz 
gestellt, wo sie Gott nichts zu sagen und zu bieten hat. Diese Erkenntnis war eine 
der entmutigendsten Wahrheiten, die Therese hinnehmen mußte und der sie sich 
im Karmel bewußt wurde; eine schmerzliche und deprimierende Erkenntnis, der 
Therese immer ins Angesicht zu schauen gezwungen war und in der sich alles 
Streben nach selbstmächtiger Vollkommenheit verzehrte. Wenn man bedenkt, welch 
ausgeprägtes Selbstbewußtsein und fast überstarkes Geltungsbedürfnis Therese 
besaß, wird einem klar, wie erdrückend die Erkenntnis dieser Minderwertigkeit 
für sie sein mußte. Und doch, was noch stärker in ihrer Seele drängte und sie 
aufwühlte, war ihre suchende Gottesliebe. Therese muß gleichsam Gott lieben; sie 
kann nicht anders. Sie muß Gott lieben, auch aus ihrer Minderwertigkeit heraus 
und durch sie hindurch. Sie will Gottes Antlitz sehen. So kommt es zu dem Paradox, 
daß sie Gott zwar mit ihrer Liebe sieht, aber nur unter dem Erleben ihrer Arm- 
seligkeit und Minderwertigkeit. Sein Antlitz ist wie verborgen. 

Dieses blinde Vertrauen bedeutet in der Tat eine gewisse Abwertung des mensch- 
lichen Moral- und Vollkommenheitsschemas, weil es dabei zutiefst nicht um sche- 

4 Novissima Verba, 15. Juli, 1897. 



Vom Geist der heiligen Therese von Lisieux 349 

matisdie Vollkommenheit geht, sondern um vollkommene Gottesliebe und Gottes- 
begegnung. Aber die Gottesbegegnung bleibt für Therese eben nur jene, die keinen 
natürlich menschlichen Ausdruck kennt, sondern arm ist, ja bitterarm ist an glän- 
zenden Liebeserweisen. An diese in äußeren Werken ausdruckslose Gottesliebe 
denkt Therese, wenn sie sagt: •Alles, was ich tue, müssen alle kleinen Seelen eben- 
falls tun können". Es ist nicht vieles zu tun, sondern nur zu lieben. 

Die Praxis dieser Gottesliebe und Gottesbegegnung sieht so aus, und sie ist im 
Karmel die gleiche wie in der Welt: •Welche Gnade, sich am Morgen ohne jeden 
Mut zu finden, die Tugend zu üben. Das ist der Augenblick, die Axt an die 
Wurzel des Baumes zu legen ... Es ist die kritische Stunde, wo man versucht ist, 
alles liegen zu lassen. Aber in einem Liebesakt, selbst wenn man ihn nicht fühlt, ist 
alles gut"5. Und dann wieder: •Das Leben kostet etwas. Es ist schwer, einen 
arbeitsreichen Tag zu beginnen ... Wenn man Jesus noch fühlte! Ach, alles würde 
man für ihn ertragen. Doch nein, er scheint tausend Meilen weit weg zu sein, und 
wir sind mit uns selbst allein. Eine langweilige Gesellschaft, wenn Jesus nicht da 
ist!"8 Auch im Leid muß Therese auf alles selbstgefällige und hohe Erleben ver- 
zichten lernen. •Das Glück findet man nur im Leiden und zwar im Leiden ohne 
jeden Trost"7. •Wir möchten gern groß- und edelmütig leiden. Welche Illusion! 
Wir möchten nie fallen ... Es ist eine große Freude, unser Kreuz schwach zu 
tragen ... Das Sandkorn will sich ohne Freude, ohne Mut und Kraft ans Werk 
begeben"8. 

Thereses Kampf geht darum, aus jedem Augenblick eine Gottesbegegnung zu 
machen, so fade und gefühllos der Augenblick auch sein mag. Sie zwingt jedem 
Augenblick einen metaphysischen Sinn auf. Sie drängt in jedem Augenblick zur 
Schau Gottes, auch wenn ihr das Antlitz Gottes verborgen ist, d. h. auch wenn ihre 
Gotteserkenntnis und Gottesbegegnung völlig eines erlebbaren menschlichen Be- 
weggrundes entbehrt, so daß sie natürlich menschlich unfaßbar ist. Es ist eine 
Gottesbegegnung, die nur vom dunklen Glauben, wie Johannes vom Kreuz sagt, 
und vom Liebeswillen der Seele diktiert wird, eine formlose Gottesbegegnung, 
eine Schau ins verborgene Antlitz Gottes. Aber Gott ist wirklich da und mit der 
Seele vereinigt. 

Bezeichnenderweise beginnt die •Geschichte einer Seele" mit Gedanken über 
die Prädestination, also mit Gedanken über jenes Geheimnis, das uns letztlich 
das Vaterantlitz Gottes verhüllt. •Gott beruft nicht die, die würdig sind, sondern 
die, welche er berufen will", schreibt Therese. Aber die Heilige liebt sich gleichsam 
durch den Schleier hindurch zu Gott hin. •Ich erkannte, daß die Natur ihren Früh- 
Hngsschmuck verlieren würde, wenn alle duftende Rosen sein wollten"8. •Wenn der 
Gärtner einen Strauß bindet, findet er immer kleine Lücken zwischen den pracht- 
vollen Blumen; um sie auszufüllen und das Ganze hübsch abzurunden, steckt er 
Moos dazwischen. Sehen Sie, das werde ich im Himmel sein: ein kleiner Moos- 

5 Brief 40 (Ausgabe von Lisieux 1948). 
8 Brief 32. 
7 Brief 50. 
8 Brief 59. 
» Geschichte einer Seele, vgl. Ausgabe der Kreuzring-Bücherei, Trier, S. 8. 



350 Clemens M. Tonnesmann 

Stengel zwischen den herrlichen Blumen, die der liebe Gott dort hat"10. Hat Therese 
das wohl ernst gemeint? Sie wollte doch eine große Heilige werden. Träumt sie 
nicht doch von den ersten Plätzen im Himmel? Der Mensch neigt dazu, sich vor 
dem letzten Platz oder besser gesagt, vor dem, was ihm als letzter Platz erscheint, 
zu sträuben. Und die Erkenntnis der eigenen Schwäche, der eigenen Fehler und 
Sünden, die Erkenntnis, daß man so gar nichts Besonderes, Überdurchschnittliches 
aufzuweisen hat, läßt die Hoffnung auf einen glänzenden Platz im Himmel umso 
leichter schwinden. Sie weckt die Angst, daß man im Himmel wahrscheinlich zu 
kurz kommen wird und unser Glücksverlangen unerfüllt bleibt. Therese dreht die 
Sache um: Gott hat mir meinen Platz bestimmt; und es ist sein Liebeswille gewesen, 
der mir diesen Platz bestimmt hat. So armselig und unscheinbar er mir und den 
Menschen auch erscheinen mag, es ist der einzige Ort, an dem der liebende Gott 
mich erwartet; es ist der einzige Ort der vollkommenen Gottesbegegnung und 
Gottesvereinigung. Und nur •dieser (letzte) Platz ist allein ausgenommen von dem, 
was Salomon als Eitelkeit und Geistesplage bezeichnet"11. Er wird das Glück der 
Ewigkeit bestimmen. Und warum nicht daran glauben, daß wir schon jetzt auf 
diesem Platz sind? Gott ist ja in uns und wartet auf uns. •Ja, jeder Augenblick ist 
eine Ewigkeit, eine Ewigkeit von Freude für den Himmel, eine Ewigkeit Gott 
schauen von Angesicht zu Angesicht"12, auf Erden freilich in einer stets verhüllten 
Schau. 

Die Deutung, die van der Meersch der theresianischen Lehre gegeben hat, wurde 
von vielen Seiten heftig angegriffen. Sie scheint der Religiosität Thereses die 
Tendenz auf die protestantische Rechtfertigungslehre hin zu unterstellen. Der 
Autor schreibt z. B.: •Die Heiligkeit fügt sich in alles Elend, in alle Armseligkeit 
unseres Herzens. Die Heiligkeit ist allen gewährt, den Verdorbensten, den unheil- 
bar Heruntergekommenen. Wenn sie nur ihre Ohnmacht erkennen! Und wenn 
sie kämpfen, ohne einen Lohn zu erwarten!"13 Was diese Äußerung dem Wortlaut 
nach besagt, ist natürlich nicht die Lehre der hl. Therese. Aber van der Meersch 
möchte wohl nicht die Vereinbarkeit von Heiligkeit und moralischer Verdorben- 
heit behaupten, sondern jene Tatsache herausstellen, daß die Heiligkeit wirklich 
unter dem Erleben von Schwäche und Gottverlassenheit verborgen sein kann. So 
ist in der Tat bei Therese das Erleben von Schwäche und Gottverlassenheit demü- 
tigende und läuternde Verhüllung, durch die sie den Willen Gottes blind erfüllen 
lernt. Es vermindert keineswegs die substantiale Heiligkeit der Seele, sondern ist 
Weg zur unbedingten Hingabe an Gott. Ob allerdings auch der Verdorbenste, der 
unheilbar Heruntergekommene bereits zu dieser vollkommenen Hingabe fähig ist? 
Auch die Behauptung Morees ist mit Bedenken aufzunehmen: •Weit mehr als der 
kleine Weg ist dies der eigentliche Sinn der Botschaft Thereses von Lisieux: Sich zu 
Gott erheben in Vertrauen und Liebe, ist eine Möglichkeit für alle Menschen, auch 
für die größten Sünder, auch für die allergrößten Sünder"14. Gewiß steht auch dem 
größten Sünder diese Möglichkeit offen. Ja, er ist dazu verpflichtet, sich wieder zu 

10 Zitiert bei I. F. Görres: Das verborgene Antlitz, Freiburg 1944, S. 426. 
11 Brief 215. 
12 Brief 74. 
13 Maxence van der Meersch, La petite Sainte Therese, S. 234. 
14 Moree, vgl. Herderkorrespondenz 7 (1953) S. 564. 



Vom Geist der heiligen 7herese von Lisieux 351 

Gott zu wenden, und zwar auch wider alles Hoffen, trotz des größten Schuldbewußt- 
seins. Aber nie ist dieses Sicherheben zu Gott in Vertrauen und Liebe eine Befähi- 
gung aus der Sündhaftigkeit des Menschen, eine Befähigung trotz der ermangeln- 
den Kraft der heiligmachenden Gnade, sondern eine Befähigung trotz des Sünden- 
bewußtseins, des Erlebens der Gottferne und Gottverhüllung. 

Im Grunde genommen ist dieser Weg der hl. Therese nichts anderes als das, 
was Johannes vom Kreuz als die dunkle Nacht der Seele beschrieben hat. Urs v. 
Balthasar vertritt zwar die Auffassung, Therese habe nie diese dunkle Nacht 
gekannt. Thereses Erleben bleibe immer nur in einer gewissen Halbnacht, wie sie 
in einem unterirdischen Gang herrsche. •So bleibt es bei dem Paradox: ,Der Weg, 
den ich gehe, hat keinerlei Tröstung für mich, und doch enthält er alle Tröstung'. 
Wie immer man diesen Zustand bezeichnen und einreihen will, es scheint unmög- 
lich, ihn mit der wahren Nacht gleichzusetzen, in welcher für alle diese wenn auch 
ungefühlten Freuden, Gewißheiten, Hoffnungen keinerlei Raum mehr bleibt. Was 
Therese entzogen ist, ist das Gefühl, die Evidenz, die Sieghaftigkeit des Glaubens, 
aber keineswegs der Glaube selbst ... Sogar der stärkste Ausdruck bezeugt das 
Gegenteil: ,Ich glaube nicht mehr an das ewige Leben; mir scheint, daß es nach 
diesem Leben nichts mehr gibt. Alles ist verschwunden. Es bleibt nur noch die 
Liebe.' Wenn die Liebe bleibt, und Therese weiß, daß sie bleibt, so ist das nicht 
die dunkle Nacht der Seele. Unzeitig beruft sich Therese hier auf das ölberg- 
geheimnis, in welchem der Herr ,alle Freuden der Trinität genoß und trotzdem in 
grausamer Agonie lag'; ... die eigentliche dunkle Nacht, wie sie Johannes vom 
Kreuz und andere beschreiben, läßt für toutes delices de la Trinke keinen Raum"15. 
Diesem Urteil liegt offenbar ein Begriff der dunklen Nacht zugrunde, der ihre 
Lichtleere und Verzweiflung bis ins Maßlose steigert und der weder bei Johannes 
vom Kreuz zu finden noch überhaupt theologisch haltbar ist. Wenn Johannes vom 
Kreuz sagt, die Seele glaube, Gott habe sie verstoßen, so bedeutet das doch 
offensichtlich nicht die Auslöschung des theologischen Glaubens, sondern seines 
sinnlich-seelischen Erlebens. Nirgendwo spricht Johannes vom Kreuz von gänz- 
licher Glaubensleere. Man lese doch nur die Strophen der •Dunklen Nacht", die 
überquellen von Bildern ekstatischen Glückes. Und im •Geistlichen Gesang" 
schreibt der Mystiker: •Im Leiden findet die Seele ihre größte Wonne und ihren 
höchsten Gewinn, weil es ein Mittel ist, um tiefer in die Wonnen und Tiefen der 
Weisheit Gottes einzudringen. Die Seele gibt sich nicht zufrieden mit irgendeiner 
Art gewöhnlicher Leiden ... Sie will auch Todesängste auf sich nehmen, die sie 
als ein Mittel betrachtet, um Gott zu schauen"16. Aber Therese wahrt gegenüber der 
Größe des hl. Johannes vom Kreuz ihre volle Selbständigkeit und bleibt ihrer per- 
sönlichen Art treu. Wenn sie die beiden ersten theologischen Tugenden auch nicht 
außer acht läßt • in der •Dunklen Nacht" und im •Aufstieg" des hl. Johannes 
vom Kreuz nehmen sie den größten Raum ein • so ist doch ihr ganzes geistiges 
Leben von vornherein mehr auf die Liebe ausgerichtet (vgl. das Gedicht •Aus 
Liebe leben"), und der blinde Liebesgehorsam in den Willen des Vaters dämpft 
manche Verlassenheit der dunklen Nacht. Johannes vom Kreuz schmachtet im Ker- 

15 Urs v. Balthasar, Therese von Lisieux, Köln 1950, S. 310 f. 
16 Geistl. Gesang, Str. 36. 



352 Clemens M. Tönnesmann 

ker der Sinne und des ungeläuterten Geistes nach der Befreiung. Er verlegt sich 
dabei auf eine großartige aszetische Lehre. Therese weiß sich anders zu befreien, 
indem sie jede Bestimmung Gottes, so quälend und unerträglich sie für ihr mensch- 
liches Empfinden auch sein mag, mit Aufbietung aller Herzenskraft willentlich 
bejaht und sich ihr ergibt, schwach, hilflos und unvermögend wie ein Kind. Jedem 
Augenblick, jeder Stimmung und jeder Lage versucht die Heilige als einer Gottes- 
erfahrung, so unverständlich sie menschlichem Erleben auch ist, mit dankender, 
alles erduldender Liebe zu begegnen. Mag ihr das Antlitz des begegnenden Gottes 
auch noch so verschleiert und unkenntlich erscheinen, sie bejaht es und liebt es als 
das Antlitz des liebenden Vaters. 

Es ist ein ganz persönliches Erleben, das Therese diese Geisteshaltung vermittelt 
hat: Die seltsame Vision ihres eigenen Vaters, von der sie in der •Geschichte einer 
Seele" berichtet. Sie sieht seine Gestalt, ohne die Züge des Vaters zu erkennen, doch 
mit der bestimmten Gewißheit, daß es ihr Vater ist. •Son visage etait comme cach6". 
Als Therese später dieses Wort bei Isaias findet in der Vision des Jahweknechtes, 
wird es ihr zum Schlüssel ihrer Gottesbegegnungen und ihres eigenen Lebens. Es 
ist ein Doppeltes, was ihr die Gestalt des Gottesknechtes, mit dem sie das Bild 
ihres eigenen Vaters identifiziert, sagt: Gott selbst hat auf Erden nicht das leuch- 
tende Angesicht menschlicher Vollkommenheit getragen. •Nicht Gestalt ist an ihm, 
nicht Schönheit. Verachtet war er, der letzte der Menschen, von Gott getroffen und 
geplagt. Der Herr legte auf ihn die Sündenschuld von uns allen" (Therese hat die 
ganze Isaiasvision für ihre Schwester Celine abgeschrieben)17. Was bedeutet ange- 
sichts dieser Gotteserscheinung noch menschlich beurteilte Vollkommenheit? Nicht 
mehr im Streben nach glänzender Vollkommenheit und heroisch selbstmächtiger 
Heiligkeit lernt Therese den Inhalt christlichen Lebens sehen, sondern in der •Ver- 
senkung in die Schönheit Jesu", des gebeugten, verachteten, von sich selbst und 
von Gott verlassenen Gottesknechtes, in der liebenden und gehorsamen Ertragung 
der Kenosis Christi, der irdischen Verbannung von der Anschauung Gottes. Sie 
muß auf dem letzten Platz ausharren. 

Die zweite Grundhaltung, die Therese durch die Gestalt des Gottesknechtes findet, 
ist ihr Vertrauen18. Therese weiß darum, daß der Gottesknecht trotz seiner Verban- 
nung und Entstellung der Sohn Gottes ist. Deshalb glaubt sie in tiefster Seele, daß 
auch ihre Gotteskindschaft nicht abhängig ist vom Erleben ihrer Armseligkeit, son- 
dern in aller Verlassenheit und Öde und Verzweiflung fortdauert, ja sie so allein 
den Willen Gottes vollkommen erfüllt und zur Begegnung mit Gott findet, aller- 
dings in einer Begegnung, die nicht mehr auf der Ebene des Natürlichen, sondern 
des Übernatürlichen liegt. Das Gehorchen und Sichergeben in das Leid, in die 
Verlassenheit, in die Kenosis Christi, ist nach Therese •das einzige Mittel, uns 
•dafür fähig zu machen, Gott zu erkennen, wie er sich erkennt, und daß wir Götter 
werden"18, einziges Mittel für die vollkommene Gottesbegegnung auf Erden. 
Therese hat an diesem Gottesbild des Jahweknechtes gelernt, was Johannes vom 
Kreuz die Entblößung der Seelenkräfte nennt, d. h. jene Läuterung und Vergött- 
lichung der Seele, die ihr die übernatürliche Kraft verleiht, die Potenzen der Gottes- 

« Brief 88. 
18 Brief 32. 



Vom Geist der heiligen Therese von Lisieux 353 

begegnung, Glaube, Hoffnung und Liebe, nicht mehr natürlich menschlich zu moti- 
vieren, sondern ohne ein natürlich menschlich erlebbares Motiv, d. h. übernatürlich. 
Und man darf wohl sagen, daß Therese an mystischer Genialität ihrem Ordens- 
vater und Meister wenig nachsteht. Therese war trotz ihrer mädchenhaften Anmut 
eine ganz harte, unerbittlich um die Gottesliebe und Gottesbegegnung eifernde 
Seele. 

//. Das Apostolat der hl. Therese v. Lisieux 

Leicht und heiter sind oft die Worte, mit denen Therese ihr apostolisches Wirken 
darzustellen und-zu erklären sucht. Die Heilige schreibt: •Jesus macht es Freude, 
seine Gaben einigen seiner Geschöpfe verschwenderisch auszuteilen; aber oft 
geschieht es, um die Herzen anderer anzulocken, und dann, wenn er sie an sich 
gezogen hat, läßt er diese äußeren Gaben zergehen, und er beraubt die Seelen 
vollständig, die ihm die liebsten sind. Wenn sich diese Seelen in so großer Armut 
sehen, sind sie in Furcht, und es scheint ihnen, daß nichts Gutes mehr an ihnen ist, 
weil sie alles von anderen empfangen und nichts geben können. Aber es ist nicht 
so, denn das Innerste ihres Seins arbeitet im Verborgenen"19. In ihrer Exegese zu 
Hld 1,3 hat Therese diese apostolische Wirksamkeit folgendermaßen dargestellt: 
•Ich bitte Jesus, mich in die Flammen seiner göttlichen Liebe zu versenken und 
mich so innig mit sich zu vereinigen, daß er in mir lebt und ich in ihm. Ich fühle es, 
je inniger die Flammen der Liebe mein Herz entzünden, desto flehentlicher werde 
ich bitten und beten: Ziehe mich an Dich, und mit desto größerer Schnelligkeit 
werden auch jene Seelen, die mir nahestehen, dem Wohlgeruch der Salben meines 
Geliebten nacheilen. Ja, sie werden auf dem Wege laufen. Um die Wette wollen 
wir eilen, denn die Seelen, die entflammt sind von deiner Liebesglut, können 
nimmermehr untätig sein. Wohl sitzen sie mit Maria zu Füßen des Herrn ... Wäh- 
rend sie müßig zu sein scheinen, geben sie dem Herrn weit mehr als Martha, die 
sich um vieles kümmert"20. 

Wir haben bereits gesehen, wie Therese ihr geistliches Leben unabhängig zu 
machen sucht von natürlich menschlicher Motivierung und es auf eine Motivierung 
aufbaut, die nur aus dem Glauben geschöpft werden kann. Diese Geisteshaltung 
erstrebt tatsächlich nichts anderes als die Aktivierung jener übernatürlichen Beweg- 
kräfte, die die Theologen die Gaben des Heiligen Geistes nennen, die dem Men- 
schen zu einem übermenschlich motivierten und vollzogenen Tun die Kraft geben. 
In dieser Eigenart liegt die sichere Begründung für die Tatsache, daß das Geistes- 
leben der hl. Therese wirkliche Mystik ist. Und diese mystische Haltung, deren 
Tun über menschliche Beweggründe und Einsichten erhöht ist, kennzeichnet auch 
das fheresianische Apostolat: die Wirksamkeit eines Herzens, das vom verborgenen 
Geist der Liebe, dem Geiste Christi, entbrannt ist. Sichtbare Erfolge nimmt sich 
Therese nicht zum Ziele. Dafür ist im Karmel keine Möglichkeit gegeben. Der 
Erfolg möge vor ihr verhüllt bleiben, damit er weder Antrieb noch Absicht sein 
kann, sondern Jesus allein, der sein Erlösungswerk um so fruchtbarer in seinen 
mystischen Gliedern fortsetzen kann, je inniger sie mit ihm vereinigt und seinem 

18 Brief 127. 
2» Geschichte S. 179. 



354 Clemens M. Tonnesmann 

Wirken Untertan sind als ein gefügiges Werkzeug (•Ich bin ein kleiner Pinsel"), 
d. h. eben nicht dem Erfolge oder der Leistung, sondern dem Geiste Christi selbst 
Untertan. Diese mystisch apostolische Wirksamkeit kann letztlich von der natür- 
lichen Vernunft nicht eingesehen, beurteilt, schematisiert werden, weil sie streng 
übernatürlich ist (wie die Theologen sagen: quoad substantiam et quoad modumj. 
Auch im einzelnen muß ihre Weise für den natürlichen Menschen oft unverständ- 
lich bleiben. •Der natürliche Mensch erfaßt nicht, was des Geistes ist" (1 Kor 2, 14% 
sowie auch für die eifrig dienende Martha die beschauliche Untätigkeit ihrer Schwe- 
ster unverständlich bleibt. Man kann sich sicherlich im Bewußtsein einer selbst- 
gerechten Gottesfreundschaft oder mit bequemer Selbstschätzung des eigenen aus- 
erwählten beschaulichen Standes auch zu Unrecht auf das Maria-Martha-Beispiel 
berufen. Auch Therese hat man diesen Vorwurf gemacht im Hinblick auf ein angeb- 
lich •stolzes und doch im Hintergrund so fragwürdiges, so bitterarmes Wort". Aber 
ob es wohl richtig sein kann, die außergewöhnliche Fruchtbarkeit der Mission 
Thereses mit einem fragwürdigen, bitterarmen Wort zu erklären? 

Die Gestalt des Gottesknechtes aus Isaias erweist sich auch hier als der Schlüssel 
zur richtigen Deutung der theresianischen Mission und der Solidarität mit den 
Erlösungsbedürftigen und Sündern. 

Wie der Gottesknecht muß auch Therese die Schuld und Strafe anderer auf sich 
nehmen, oder besser gesagt: Christus selbst ist es, der in ihr noch immer die Schuld 
der Welt auf sich nimmt. Sie ergänzt, was an den Leiden Christi noch fehlt. In 
dieser Erlösergemeinschaft ist der Anteil Christi die Kraft, zu tragen; das Erlösungs- 
leiden und seine Gottverlassenheit aber ist der alleinige Anteil des Menschen, 
durch den Christus die fremde Schuld trägt. •Es geht etwas Geheimnisvolles in 
mir vor. Ich leide nicht für mich, sondern für eine andere Seele"21. Es bedeutet 
schließlich die Vollendung des theresianischen Erlösungsapostolates, wenn sich die 
Heilige angetrieben fühlt, die Finsternis und Verlassenheit gottferner Seelen auf 
sich zu nehmen. •Ich bemühe mich, mich selbst in nichts mehr zu besitzen, und das, 
was Jesus in meiner Seele zu wirken gefällt, überlasse ich ihm, denn ich habe ein 
strenges Leben nicht gewählt, um meine Sünden zu sühnen, sondern die der an- 
deren"22. Und worin dieses Leben für die Sünder besteht, ist einmal die Ertragung 
des karmelitanischen Alltags; und dann hat Therese noch ein tieferes Erlösungs- 
leiden auszukosten. Sie beschreibt es so: •Während der lichtvollen Tage der Oster - 
zeit zeigte mir Jesus klar und deutlich, daß es Seelen gäbe ohne Glauben und 
Hoffnung ... Dein Kind ist bereit, das Brot des Schmerzes und der Verbannung 
solange zu essen, als Du es willst. Um Deiner Liebe willen nimmt es teil an diesem 
Mahl voll Bitterkeit, von dem sich die armen Sünder nähren, und es wird nicht 
vom Tische aufstehen, ehe es das Zeichen dazu von Dir erhalten. Aber darf ich 
denn nicht sowohl für mich als auch für meine schuldigen Brüder sprechen: Herr 
Gott, sei uns armen Sündern gnädig?... Laß nicht zu, daß ich Dich je beleidige.. ."2S 

Bis zu ihrem Tode kommen alle Versuchungen über Therese: Versuchungen gegen 
den Glauben; sie sieht sich in den verzweifelnden Gedanken eines Materialisten; 

21 Zitiert bei I. F. Görres, S. 476. 
22 Brief 220. 
23 Geschichte 140 f. 



Vom Geist der heiligen Therese von Lisieux 355 

sie verliert allen Lebensmut und Lebenssinn. Dann wieder: •Oh, wenn Sie wüßten, 
was für abscheuliche Gedanken mich dauernd bedrängen ... Ich muß sie gezwun- 
gener Weise aushalten"24. Über das Leben Thereses senkt sich der Schleier der 
Gottverlassenheit; sie ißt am Tisch der Sünder das Brot der Schuld. Aber dieser 
Tisch ist • der Abendmahlstisch des Herrn, des Jahweknechtes. Wie sich die 
Solidarität Christi mit den Sündern am tiefsten beim letzten Abendmahl zeigt, wo 
der heilige Gottmensch so in die Schuldgemeinschaft der Sünder tritt, daß er sogar 
ihre Speise wird, so bei Therese, indem sie sich gleichsam verzehrt in der willigen 
Ertragung der Gottverlassenheit für andere. Diesen apostolischen Sinn hat Therese 
der •dunklen Nacht" gegeben. 

Von hier aus gesehen wird auch die fast schwärmerische Leidenssehnsucht der 
Heiligen verständlich. Es mag scheinen, als habe Therese den Wert des Leidens 
übertrieben. Doch es geht schließlich um die Identifikation mit dem Erlösungsleiden 
Christi, um ein Leiden also, das allein in der Kraft Christi getragen werden kann. 
Aus dieser Kraft schöpft Therese den Mut, selbst über den Tod hinaus für die Seelen 
leiden zu wollen. •Ich zähle fest darauf, im Himmel nicht untätig zu sein! Mein 
Wunsch ist, weiter für die Kirche und die Seelen zu arbeiten. Ich bitte Gott darum 
... Wenn ich den Kampfplatz verlasse, dann nicht mit dem egoistischen Wunsch, 
auszuruhen. Der Gedanke an die ewige Seligkeit läßt mein Herz kaum höher 
schlagen. Schon lange ist das Leiden zu meinem Himmel geworden, und ich habe 
wirklich Mühe, mir vorzustellen, wie es mir möglich sein wird, mich in einem Lande 
zu akklimatisieren, wo die Freude ohne Beimischung von Traurigkeit herrscht"25. 
Unverständliche Worte, wenn man nicht den Geist des menschgewordenen Gottes- 
sohnes in ihnen verspürt, der die Unseligkeit des gefallenen Menschen auf sich 
nahm, nicht stolz sich annehmend und richtend, sondern aus Güte, per viscera 
misericordiae. Diese Liebe kann sich ihr Wirken nicht durch den Tod beendet 
vorstellen. Therese fühlt, daß ihre Sendung gerade erst nach ihrem Tod beginnen 
wird, sowie auch Christus erst nach seiner Auffahrt in den Himmel sein Werk 
entfaltet hat. •Ich fühle, daß meine Sendung bald beginnen wird ... Meinen 
Himmel werde ich auf Erden verbringen bis zum Ende der Welt. Ja, ich will mei- 
nen Himmel damit verbringen, auf Erden Gutes zu tun"26. Als ihre Schwester 
Celine einige Wochen vor ihrem Tod bemerkt: •Wenn man bedenkt, daß die 
Schwestern im Missionskarmel in Indochina noch immer glauben, Sie würden kom- 
men", antwortet Therese: •Ich komme auch nächstens dorthin. Wenn Sie wüßten, 
wie schnell ich meine Rundreise mache, wenn ich erst einmal im Himmel bin"27. 
•Bis ans Ende der Welt werde ich keinerlei Ruhe haben, solange es noch Seelen 
gibt, die zu retten sind"28. 

So originell und echt nun diese Gedanken Thereses auch sein mögen, letztlich sind 
sie Ausflüchte vor dem dunklen und verzehrenden Geheimnis, das der Mensch nicht 
mehr durchschauen kann. Und dann steht Therese vor diesem Geheimnis. •Wann 
kommt das Jüngste Gericht? Ach, wie gern wäre ich an jenem Augenblick! Und 

24 Zitiert in R. P. Petitot: Sainte Therese de Lisieux, S. 255. 
25 Brief 225. 
26 Novissima Verba, 17. Juli, 1897. 
27 A.a.O. 
28 A.a.O. 



356 Clemens M. Tönnesmann 

was wird nachher sein? .. ."29. Wenn es Seelen gibt, die nicht mehr zu retten sind? 
Die Unerträglichkeit dieses Gedankens führte religiöse Denker wie etwa Origines 
zur Lehre von der Apokatastasis, der allgemeinen Wiederherstellung. Therese läßt 
sich nicht in diesen Irrweg des Erbarmens drängen; aber ihr menschliches Fassungs- 
vermögen zerreißt gleichsam, da sich die Wahrheit der Verdammung vieler nicht 
nur als ein rationalistischer Gedanke, sondern als mystisches Erleben in ihre Seele 
senkt und an ihr zehrt wie das ölbergleiden des Knechtes Jahwes. Was dieses 
Leiden um andere so schwer macht, ist die völlige Hoffnungslosigkeit und Frucht- 
losigkeit für jene, die ewig verloren gehen. Ihm fehlt jegliches Motiv und Ziel 
außer dem Gehorsam in den Willen des unbekannten Gottes, dessen Antlitz ver- 
borgen ist. Nur die lautere Gottesliebe siegt über alle Sinnlosigkeit. Auch das 
mystische Apostolat Thereses ist letztlich nur der Ausfluß dieser Gottesliebe, die 
ihre Kraft nicht mehr durch ein menschliches Motiv, sondern durch Gott selbst 
besitzt. Diese Liebe hat nur noch einen Sinn: Sich selbst, Gott selbst. 

Es bliebe noch einiges zu sagen übrig über die Gottesvorstellung der hl. Therese, 
aus der, wie gezeigt, ihre ganze Geisteshaltung hervorgeht. Aber dieser kurze 
Abriß kann genügen, um das Charakteristische und Geniale der theresianischen 
Geisteshaltung klar werden zu lassen, jene so schwer gemeisterte Einheit und Span- 
nung zwischen Vollkommenheits- und Geltungsdrang einerseits und demütiger 
Gottesliebe andererseits, zwischen Beschaulichkeit und Aktivität, zwischen Gott- 
versenkung und Apostolat, also jene Geisteshaltung, die der Inhalt karmelitanischen 
Lebens sein sollte. 

28 A.a.O. 




