Aufbruch und Tragik
der apostolischen Laienbewegung im Mittelalter

Die Anfinge der Waldenserbewegung im Urteil der Quellen

Von Hans Wolter S.J., Frankfurt am Main

Pius X. hat in den reformfreudigen Jahren seines Pontifikats das Wort: katholi-
sche Aktion geprigt!. Seitdem dringt die Einordnung der Laien in das rechtliche,
liturgische, lehrende, apostolische Heilsanliegen der Kirche in sténdig intensiver
werdenden Bemithungen zu Klirung und Verwirklichung. Nun wissen wir sehr
wohl, dafl die Kirche nicht bis zum 20. Jahrhundert gewartet hat, um dann erst ein
Problem anzupacken, das sich aus ihrer Grundverfassung wie von selbst stellen mufi.
Die Scheidung der Gldubigen in Klerus und Laien ist so alt wie die Kirche selbst.
Die theoretische und praktische Bewiltigung dieses Problems gehért zu den er-
regenden Anliegen und Vorgingen, welche in unaufhérlicher Abfolge die Geschichte
der Kirche bewegt haben. Spannung und Ausgleich zwischen Klerus und Laien ha-
ben einander abgeldst. Es gab Zeiten, in denen man von der Kirche sprach und nur
den Klerus meinte, und es gab Zeiten, da man der Auffassung sein konnte, das
wirkliche Leben der Kirche sei vor allem bei den Laien beheimatet. Der Klerus war
oft genug versucht zu vergessen, dafl seine Wiirde, die er durch Weihe und Auftrag
erhalten hatte, reiner Dienst innerhalb des Organismus der Kirche sein sollte. Die
Laien dagegen kamen nicht selten in die Gefahr, die schon in der HI. Schrift ver-
ankerte Sonderstellung des Klerus zu iibersehen, ja sie sogar zu leugnen.

Diese Problematik wird in dramatischer Bewegtheit im hohen Mittelalter sicht-
bar. Und hier ist es vor allem das I2. Jahrhundert, das in erstaunlicher Fiille ge-
radezu eine Flut von Bewegungen zum Stromen bringt, die alle einen Beitrag zu
leisten vermogen zum Verstdndnis jener Frage, wie sich Klerus und Laien in der
Kirche zueinander verhalten. Man hat dieses Jahrhundert als eine Zeit anzusehen
gelernt, in der die Grundrichtungen einer Entwicklung festgelegt wurden, die in
vielfacher Weise im Geistigen, Religidsen, im Bezirk der Frommigkeit, der Theo-
logie, des kirchlichen Rechtes bis in unsere Gegenwart hinein wirksam ist2. Des-
halb kénnte es wohl von aktueller Bedeutung sein, wenn eben dieses Jahrhundert
nach seinen Ldsungsversuchen im Hinblik auf die religidsen und apostolischen
Aufgaben des Laien in der Kirche befragt wird.

Bei der iiberaus vielgestaltigen und verschlungenen Geschichte des 12. Jahrhun-
derts legt sich die Beschrinkung auf einen bestimmten Kreis von Ereignissen nahe.
Ohne ihn ungerecht zu isolieren, erlaubt er es dem kritischen Beobachter, eine ganze

! PierreFernessole, Pie X. Essai historique, 2 Bde., Paris 1952/53 11, 253 ff.

2Friedrich Heer, Aufgang Europas, Wien-Ziirich 1949, S. 9: ,Europa — das
Abendland der Gegenwart — ist im 11, und 12. Jahrhundert entstanden. In den vielfiltigen
religiosen, geistigen, politischen und wirtschaftlichen Bewegungen dieser beiden Jahrhun-
derte hat es das Antlitz erhalten, welches es heute noch trigt®.



358 Hans Wolter

Reihe von Verhaltensweisen im Klerus wie in der Laienwelt zu erleben, die gleich-
sam wie Symptome die Gesamtsituation zu erhellen imstande sind. Wir meinen
die Frithgeschichte der Waldenser von 1177—1217, das eigentiimliche Schicksal einer
Laienbewegung, die sich aus lauteren Anfingen in eine Richtung dringen lief}, die
auflerhalb der Kirche endete und deren Mitglieder schon David von Augsburg fiir
die gefahrlichsten Héretiker seiner Zeit hielt (De inquisitione hereticorum, nach
1257)3.

Reform an Haupt und Gliedern

Die Geschichte der Kirche ist eine Geschichte der Reform¢?. Eine stindige Erneue-
rung gehdrt zum Lebensgesetz des ,geheimnisvollen Herrenleibes'. Dieser Grund-
akkord, im Buch der Geheimen Offenbarung und in den Apostelbriefen bereits an-
geschlagen, kommt nie ganz zum Verklingen. Doch tdnt er verschieden laut. Das
12. Jahrhundert wird ganz von ihm beherrscht. Uber seinem Beginn steht das revo-
lutiondre Geschehen der gregorianischen Reform, an seinem Ende erscheint der
grofe Innozenz II1., als dessen eigentliches Anliegen man heute die Reform der
Kirche anzusehen sich gewo6hnts.

Die Forderungen der gregorianischen Reform hiefen Freiheit und Ordnung. Im
frithen Mittelalter war um der Verkiindigung des Glaubens willen eine zn enge Ver-
flechtung von Kirche und Staat erfolgt. Der ,ordo clericalis und der ,ordo laicalis’
kannten keine scharfen Grenzlinien mehr. Der dritte Stand der Monche schlof} kleri-
kale und laikale Momente in sich. Die Kluniazenser hielten sich fiir Kleriker®, die
Zisterzienser fithrten dasLaienbriider-Institut herauf. Im Grunde stand das Ménch-
tum iiber den beiden anderen Stinden, als Raum der christlichen Vollkommenheit,
als Beispiel vollendet christlichen Lebens fiir den Klerus wie fiir die Laien. Als
wichtiges Ferment kirchlicher Ernenerung hat dieser Stand immer gewirkt und auch
im 12. Jahrhundert Entscheidendes leisten konnen. Die gregorianische Reform hatte
insofern Erfolg, als nunmehr schirfer zwischen den beiden Stinden getrennt wurde.
Damit wurde aber zugleich das Problem dringend, was denn nun cigentlich die
Laien zum Bau des Reiches Gottes beizutragen hitten”.

Hildebert von Lavardin, Bischof von Le Mans und Erzbischof von Tours (1056
bis 1133) hatte bereits ein erstes Wort dazu gesprochen: ,jeder Christ kann ein Pre-
diger sein fiir seinen Néichsten, jeder soll seinen Bruder ermahnen, auf der Strafle,

3 Die jiingste Waldenser-Bibliographie liegt bei Giovanni Gonet vor, Waldensia,
Revue d’Histoire et de Philosophie religieuse, 33 (1953) 202—254.
 *YvesM.-].Congar, Uraic et fausse réforme dans I'Eglise, Paris 1950, S. 19: ,son

histoire est rythmée par des mouvements de réforme*.

SHelene Tillmann, Papst Innozenz 111, Bonn 1954, S. 257: ,Die Reinigung des
Heiligtums ist Innozenz’ Sehnsucht und der Gegenstand steter Bemiihungen seines Ponti-
fikates gewesen®.

8 Ordericus Vitalis, Historia ecclesiastica, VIII, 25 (PL 188, 639 D): ,Nos autem et
ordine et officio clerici sumus, et clericale servitium summo pontifici, qui penetravit coelos,
offerimus®, sagen die schwarzen Monche, die Kluniazenser, den neuen weilen Méndhen in
Citeaux.

7 Gerhoh von Reichersperg, Liber de aedificio Dei, c. 43 (PL 194, 1302): ,Quomodo prae-
fecti vectigalium, judices, milites, aliique, qui propriis renuntiare nolunt, apostolicam regu-
lam sequantur. Unter dieser Kapiteliiberschrift heifit es dann: ,habet enim omnis ordo et
omnino omnis professio in fide catholica et doctrina apostolica suae qualitati aptam regu-
lam, sub qua legitime certando poterit pervenire ad coronam®,



Apostolische Laienbewegung im Miltelalter 359

in der Kirche, im Haus, sei es nun mit Worten, sei es durch sein Beispiel ... nie-
mand soll nur um das eigene Heil sich sorgen“s. In einer Predigt vor dem Volk sagte
der Bischof: ,in der Glaubenslehre miissen die Priester ihre Gemeinde und die
Viter ihre Kinder unterweisen®.

Damit war der religiésen und apostolischen Initiative der Laien allerdings noch
kein weiter Raum geschaffen, aber der Laie war doch als solcher aufgerufen und an
seine Verantwortung gemahnt. Entscheidender fiir eine religiose Aktivierung des
Laienstandes war erst die Erfahrung der Kreuzziige. Der erste Kreuzzug, der doch
immer wieder als die klassische Form aller folgenden angesehen wurde, war eine
cigentliche Laienbewegung gewesen, zwar aufgerufen und organisiert vom Papst-
tum, aber durchlitten und erfolgreich zu Ende gefihrt von den Laien. Das Selbst-
bewufltsein der Laien konnte von diesem Erlebnis her nur méchtig anwachsen. Na-
titrlich bestand die Gefahr, daf die rechtliche und ideelle Scheidung des Standes
der Laien vom Klerus, ein durchaus willkommenes Ergebnis der Reform, den Laien
entweder nurmehr der eigenen Initiative iiberlieff, oder in Verkennung der inzwi-
schen fortschreitenden sozialen Umschichtungen ihn nur mehr als Objekt der Seel-
sorge, als durchaus passiv horenden, gehorchenden Stand betrachtete. Innerhalb die-
ser Spannung von Zuviel und Zuwenig wird sich im Verlauf des Jahrhunderts das
kirchliche Schicksal der Laien abspielen. Die versprochene und als Verpflichtung be-
tonte Freiheit der Initiative wird genutzt, aber nicht immer im Rahmen des Gesamt-
Ordo, dem alle Stinde eingefiigt sind. Die Freiheit wird schlieBlich sogar als un-
mittelbare Sendung durch Gott begriffen und verteidigt, wie bei Waldes, aber auch
bei Franz von Assisi: ,Er empfing keinen Unterricht als von Gott®, heifit es von
Franz, ,er zog in diesen Dingen niemand zu Rate als Gott allein, er teilte den Brii-
dern mit, was Gott ihm geoffenbart hatte“19, und in seinem Testament steht zu le-
sen: ,Niemand zeigte mir, was ich tun solle, sondern der Allerhdchste allein offen-
barte mir, dafl ich nach der Regel des Evangeliums leben solle“It,

Uolksfrommigkeit unter dem Gesetz des ,Apostolischen Lebens’

Das In-Bewegung-geraten der Laienwelt, das Suchen nach eigenstindigen reli-
gidsen Idealen und Ausdrucksformen ist fiir die neue Situation der Kirche im 12.
Jahrhundert eines der entscheidendsten Ereignisse, das die Wurzeln ihres Lebens
berithrt. War die Laienfrommigkeit im frilhen Mittelalter fast zu einer legalistisch
verauflerlichten Treue zu den kirchlichen Geboten und den liturgischen Formen ge-
worden, zu einer Scheu vor dem Heiligen, die sich mit heidnischen Traditionen
mengte, zu einer Sucht nach greifbaren Versicherungen vor der Nihe des Uber-
natiirlichen, die in magische Praktiken abzugleiten drohte, so wurde das jetzt anders.
Der Prozefl ist natiirlich unendlich viel komplizierter, langwieriger, farbiger, als
wir ihn hier andeuten kénnen. Wiederum haben die Kreuzziige wichtige Impulse

8 Sermones de tempore nr. 48 (PL 171,578 C).

9 Sermones de diversis nr. 43 (PL 171,923 A).

1 Joseph Lortz, Der unvergleichiiche Heilige. Gedanken um Franziskus von Assisi,
Diisseldorf 1952, S. 46.

1 H Bohmer — Fr. Wiegand, Analekten zur Geschichte des Franciscus von Assi-
si, Tiibingen 1930, S. 46.



360 ‘ Hans Wolter

gegeben. Eine neue, reiche Form der Volksfrémmigkeit wird geboren, die man in
der Literatur Kreuzzugsfrommigkeit zu nennen beginnt!2.

In ihr wird zum erstenmal bei den Laien jenes Ideal der ,vita apostolica’, des
,Apostolischen Lebens’ sichtbar, das fiir die meisten Frommen der Zeit das treibende
Motiv ihrer religiésen Anliegen zum Ausdruck brachte.

Die ,vita apostolica’ ist als urspriingliche Frommigkeitsform monastisches Erbe.
Das Monchtum hatte von jeher geglaubt, in der Schule der Apostel zu leben, eine
gradlinige Entwicklung urchristlichen Vollkommenheitsstrebens zu bedeuten. Durch
Cluny hatte das Motiv dann eine auflerordentliche Belebung erfabren und war in
die fromme Haltung der gregorianischen Reform eingestrémt.

Daher mag man auch begreifen, dafl mit dem ,Apostolischen Leben’ nicht zunichst,
wie es uns heutigen Christen naheliegt, Apostolat im modernen Sinn gemeint war,
Glaubensverkiindigung nimlich und Glaubensausbreitung. Vielmehr bedeutete
,apostolisch leben’ in erster Linie: gemeinschaftlich leben, wie die Apostel im Evan-
gelium stets als Gruppe erscheinen und das gemeinschaftliche Leben der Urgemeinde
wieder aufnehmen. Auch hiefl apostolisch leben, arm sein, wenigstens personlich. Der
Besitz der Gemeinschaft als solcher erschien nicht erheblich!4.

Die Zisterzienser betonten dartber hinaus noch, zum apostolischen Leben gehére
die Handarbeit, weil Paulus sich so seinen Lebensunterhalt verdient habe. Hand-
arbeit war aber im Mittelalter das Los der Armen, der kleinen Leute, der Knechte
und Kolonen, der pauperes, die man fromm ,pauperes Christi“ nannte, so wie die
Mbonche sich selbst zu nennen gewohnt waren und spiter die Bettelorden sich nann-
ten. Bonaventura kennt diese Bezeichnung noch, die im {ibrigen auch den Kranken
zukam?. Die Armut hatte vom Evangelium her immer einen eigentiimlich faszinie-
renden Charakter fiir die Religiositit der Christen behalten. Wihrend das Alte
Testament den Weisen beten hief}, vor Reichtum und Armut mége ihn Gott bewah-
ren, weil beides gleich gefihrlich sei fir den schwachen Menschen!$, wurde im Neuen
Testament durch-Christi Lehre und Beispiel die Armut zur Vorbedingung der voll-
kommenen Nachfolge des Herrn und zu ihrer wesentlichen Form. Deshalb nahm sie
im Bannkreis des apostolischen Lebens auch eine so hervorragende Stelle ein.

Durch die Seelsorge der kluniazensischen Abteien!?, durch die Breitenwirkung der
gregorianischen Reform, die in erstaunlichem Mafle die Mitwirkung der Laien an-
forderte!s, durch das Erlebnis der Kreuzziige trat das Ideal der ,vita apostolica’
immer lebhafter auch in das Bewufltsein des ,ordo laicalis’. Erfolgreiche Wander-

12 Hans Wolter S]., Elemente der Kreuzzugsfrommigkeit in der Spiritualitit des
heiligen Ignatius, in: Ignatius von Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein Uermdchtnis,
Wiirzburg 1956, S. 111—150, bes. 117—135.

13 M. D. Chenu, Moines, clercs, laics au carrefour de la vie évangélique, Revue &’'Hi-
stoire ecclésiastique 49 (1954) 59-—89, mit ausgewidhlten bibliographischen Hinweisen, aber
brillanten theologischen Uberlegungen zum Thema.

14 Georg Schreiber, Studien iiber Anselm von Havelberg. Zur Geistesgeschichte
des Hochmittelalters, Analecta Praemonstratensia 18 (1942) 1—90, bes. 40—45,

5 GeorgSchreiber, Gemeinschaften des Mittelalters, Miinster i. W., 1948, S. 33f.

16 Spr. 30,8f.: ,Armut und Reichtum gibt mir nicht... damit ich nicht aus Ubersdttigung
dich verleugne .. . aber auch infolge der Armut nicht zum Diebe werde®.

17 Georg Schreiber, Gemeinschaften des MA, Die Pfarrei im cluniazensischen
Raum, S. 336—346.

18 Gedacht wird an die Pataria in Mailand.



Apostolische Laienbewegung im Mittelalter 361

prediger hatten zu Beginn das Jahrhunderts dafiir gesorgt, dafl dieser Vorgang
nicht abrifl, sondern immer mehr vertieft wurde. Sie kamen aus Stift und Abtei und
kannten das Ideal, das sie predigten, von daher gut. Sie sind es gewesen, die durch
ihr Beispiel das Element der Lehrverkiindigung dem ,apostolischen Leben’ nicht nur
in der Vorstellung der Laien, sondern auch im religiésen Lebensbild der Ménche
wachriefen. Es mehren sich von jetzt ab die predigenden Monche; grundsitzliche
literarische Erwidgungen, ob der Monch Gberhaupt predigen diirfe, werden ange-
stellt!®; der hl. Bernhard (obwoh! fiir die eigenen Briider im monasterium sehr zu-
riickhaltend) zieht predigend durch das Abendland.

Das Thema des predigenden Christen, ob Bischof oder Priester, ob Ménch oder
Laie, wird das ganze Jahrhundert bewegen. Dabei wird dann plétzlich offenbar,
dafl sich die amtliche Kirche tiber ihr Lehramt und seine bevollmichtigten Triger
noch nicht véllig im klaren zu sein scheint. Die Argumente gehen hin und her. Die
Hinweise auf notwendige Sendung von hoher und hochster amtlicher Stelle werden
wiederholt. Dagegen steht die mehr charismatische Auffassung, dafl ein abgetotetes
Leben, sittliche Vollkommenheit zur Predigt legitimiere (man beruft sich auf Gre-
gor d. Gr.)20. Die Laienprediger treten auf, im Gefolge vielfach der ersten Haresien,
die von nun an in rasch zunehmendem Rhythmus die abendliandische Kirche beun-
ruhigen. Tanchelm ist ein Laie, Eon von Stella gleichfalls, bei den Katharern pre-
digen Laien; Bauern und Handwerker, Ritter und Kaufleute treten auf als die neuen
Verkiinder des Wortes und Willens Gottes.

Gewissenserforschung

Das ,apostolische Leben’ mufite mit der Verkiindigung alsbald auch ein Letztes
aus dem latenten Bereich seines, wie wir sahen, recht komplexen Begriffes entlassen:
das Urteil {iber die sozialen und sittlichen Zustinde in Volk und Kirche. Selbst-
kritik und Zeitkritik, Gesellschaftskritik und Kirchenkritik legten sich nahe. Ge-
wissenserforschung — mehr fiir die anderen als bei den Predigern selbst — wurde
zum Element des ,apostolischen Lebens’. Hatte nicht Christus zu Gericht gesessen
tber die Pharisder, hatte nicht Paulus getadelt und Petrus Ananias und Saphira
verurteilt? In ihrer Nachfolge sah man sich aufgerufen, an den keineswegs verbor-
genen Lastern der Zeitgenossen Anstof zu nehmen und die Verderbtheit des Welt-
und Ordensklerus heftig anzuprangern. Wihrend Hildebert von Lavardin noch
klug und einsichtig zunichst an sein eigenes Verhalten den Mafistab des Evange-
liums legte, sandte Bernhard von Clairvaux im Bewuftsein personlichen Buieifers
tber Bischéfe und Pipste die Flut seiner Ermahnungen und fiillte Gerhoh von Rei-
chersperg ganze Binde mit Klagen und Anklagen. Wen konnte es da verwundern,
dafl auch die Laien zu sprechen begannen, zumal sie — vor allem in den Stidten —
in sehr spiirbarer Néhe diese Schaden der Kirche zu sehen bekamen, und eben jetzt
bei ihnen ein stirkeres Vertrautwerden mit der H. Schrift festzustellen ist.

19 Rupert v. Deutz, Altercatio monachi et clerici, quod liceat monacho praedicare (PL
170, 537—542).

# Vita B. Bernardi Tironensis, nr. 54: ,Et cum constet B. Gregorium atque Martinum
aliosque quam plures sanctos monachos mortificationis suae merito... accepisse officium

praedicationis“ (PL 172, 1399 BC).



862 Hans Wolter

Die Gewissenserforschung nahm sich nidmlich, wie man begreift, die Evangelisten
als das Urbild christlicher Vollkommenheit jeden Standes in der Christenheit zum
Muster, an dem man nun die Wirklichkeit maf. Waren die Laien wirklich, wie schon
Hildebert voraussetzt, verantwortliche Glieder der einen Kirche (Hugo von Sankt
Viktor hatte die Kirche ja definiert als die ,Menge der Glaubigen’, als die ,univer-
sitas christianorum’!), dann muflte ihnen daran liegen, diesen Mafistab kennenzu-
lernen, vertraut zu werden mit der HI. Schrift, aus der alle Prediger ihre Weisheit
und ihre Worte entnahmen. So wird das 12. Jahrhundert zum Zeitalter biblischer
Laienfrommigkeit, zumal auch hier wiederum das Kreuzzugserlebnis dazu beitrug,
das Interesse fiir die Lebensgeschichte des Herrn (die Evangelien) zu wedken und
zu steigern. Die Christusfrommigkeit des 12. Jahrhunderts wandelt sich; Bernhard
von Clairvaux ist dabei eher ein Symptom, denn ein Initiator. Das apostolische Le-

ben wird immer bewufiter zu dem, was es von jeher sein wollte, zur Nachfolge
Christi.

Wiederum mag Hildebert von Lavardin als Zenge gehort werden. In seinen
Mabnungen an den Pfarrklerus seiner Di6zesen kehrt hiufig die Forderung wieder,
das Kirchenvolk vertrauter werden zu lassen mit der HL. Schrift, sie mit den Idealen
und Forderungen des Evangeliums bekannt zu machen2?. Je mehr dies geschah, umso
schirfer mufite fiir die Laien der Gegensatz sichtbar werden, der zwischen dem
evangelischen Ideal und der feudalen Wirklichkeit, zumal beim Klerus, und hier
wiederum beim hohen Klerus, bestand. Es geschah auch nicht selten, daf die Ménche
vor versammeltem Volk die Prilaten mit dem Ideal der Evangelien konfrontier-
ten2s, Mufite da nicht in den Laien, wenn sie Hildeberts Wort verstanden hatten,
der Wunsch wach werden, sich nach dem Beispiel solcher Prediger gleichfalls zum
mahnenden Wort aufzuraffen? Die hérende Kirche beginnt auf einmal zu sprechen.
Vielleicht war auch noch eine Erinnerung daran vorhanden, daf die Minner der
gregorianischen Reform an die Laien um Mithilfe appelliert hatten. Eines scheint
ihnen dabei besonders einsichtig geworden zu sein, die Behauptung der Manchs-
prediger ndmlich, daf nicht das Amt in der Kirche, sondern die sittliche Vollkom-
menheit des Christen die Vollmacht zur Predigt verleihe. Die simonistischen Bi-
schofe und Prilaten, die unkeuschen und verheirateten Priester, die reichen und
geizigen Monche, waren doch wohl kaum die rechten Sittenprediger der Zeit. Wer
blieb dann noch iibrig, um die Schiaden der Kirche ins rechte Licht zu setzen, als jene
~pauperes Christi“, die schon ob ihrer armseligen Stellung in der Welt die natiir-
lichen Apostel und wahren Nachfolger des armen und nackten Christus waren. ,Das
Verdienst verleiht Machtbefugnis, nicht das Amt, werden die Waldenser spiter
(nach Alanus von Lille) behaupten24.

21 De sacramentis Il, 2 (PL 176, 417). Walter Ullmann, The growth of papal
government in the Middle Ages, London 1955, S. 438, Anm. 2 macht auf diesen Text anf-
merksam und findet bei Richard Wethershet, dem Kanzler von Lincoln, etwas spater in des-
sen Speculum ecclesiae (noch unediert, Univ. Bibl. Cambridge, Add. MS 3471, fol 126r)
einen dbnlichen Gedanken: ,Crede populnm dhristianum esse sanctam ecclesiam“. Beide
offensichtlich gegen die Gefahr, dafl nurmehbr der Klerus zur Kirche werde.

22 P, 171 passim.

2 Vita B. Bernardi Tironensis, c. 52 (PL 172, 13081.).

2 Alanus v. Lille, De fide catholica contra haereticos sui temporis libri quatuor (PL 210,



Apostolische Laienbewegung im Mittelalter 363
Das Experiment der Waldenser

Zwar sind die Waldenser nicht die ersten Laien, die im 12. Jahrhundert sich in
der Kirche und gegen die Kirche zu Wort melden. Aber weil sie im Gegensatz zu
den meisten anderen Gruppen in reinster Absicht ihr Apostolat begannen, so daf§
man sie als Vorldufer der Franziskanischen Bewegung angeschen hat, und weil in
der Auseinandersetzung mit ihnen sich die Stellung der Kirche zur Laienpredigt
klirte, mag es dienlich erscheinen, die Problematik der Laienverantwortung im
kirchlichen Raum, so wie das 12. Jahrhundert sie sah, einmal an ihrer ersten Ge-
schichte zu untersuchen. Der Erfolg der Franziskaner und der Miflerfolg der Wal-
denser liegen so nahe beicinander, dafl gerade bei der grofien Ahnlichkeit der
Grundanliegen wie des duleren Erscheinungsbildes schon oft die Frage gestellt wor-
den ist, weshalb die s e zur ,gefdhrlichsten Haresie’ des hohen Mittelalters gewor-
den sind?, jene aber zum Ferment einer auBerordentlichen Erneuerung der ge-
samten Kirche. Eine aufmerksame Betrachtung der Vorgénge innerhalb der ersten
Anfinge der Waldensergeschichte (1176/77 bis 1218) kann vielleicht auch zur Er-
hellung der heutigen Frage nach der Laienverantwortung in der Kirche und
nach dem Laienapostolat ein wenig beitragen.

Der Kaufmann von Lyon

Bis heute kennt man weder seinen Namen, die Daten seiner Geburt und seines
Todes, noch seine eigentliche Heimat. In der sonst so schreibfreudigen Zeit, die uns
reiche Briefsammlungen hinterlassen hat, gibt es keine einzige Zeile von seiner
Hand. Uber manche unbedeutendere Viter fritherer Volksbewegungen sind wir
besser unterrichtet als itber Waldes, der diesen Namen offenbar nach seiner Heimat
tragt?s, die aber nicht mehr deutlich auszumachen ist. Peter nannte man ihn erst im
spaten 14. Jahrhundert, als man einen apostolischen Ursprung der Sekte mit dem
Namen des Apostelfiirsten symbolisch anzudeuten versuchte.

In Lyon hatte Waldes sich eine geachtete Position verschaffen kénnen; er war
wohlhabend, angesehen, verkehrte freundschaftlich mit dem Klerus der Stadt, war
verheiratet und hatte zwei Tachter. Als eifriger Christ, der er offenbar war — wie
viele andere Laien seiner Zeit — empfand er das Verlangen, zu den lebendigen
Quellen des Evangeliums zuriickzukehren, zugleich aber den Wunsch, der Kirche
Christi zu helfen, deren Leiden — zumal von der groflen Auseinandersetzung zwi-
schen Friedrich I. und Alexander III. her — ihm deutlich genug bekannt sein muf3-

303—430). Das 2. Buch geht ganz gegen die Waldenser (377—400). Wenn man daran
denkt, dafl Alanus (OCist) schon 1202 gestorben ist, seine Ausfithrungen Gber die Waldenser
also eben in die kritische Zeit der Anfange und die eben einsetzenden Versuche Innozenz’ I11.
zu deren Wiedergewinnung liegen, werden sie besonders kostbar. Alanus sieht in der Laien-
predigt das die Waldenser besonders von anderen Sekten Unterscheidende: ,novam sectam,
scilicet ut sine praelati auctoritate, sine divina inspiratione, sine scientia, sine litteratura
praedicare praesumerent® (ebda. 8377C). Die im Text zitierte Stelle ebda. 385A.

2 David von Augsburg, De inquisitione haereticorum (bei . D611in ger, Beitrage zur
Sektengeschichte des Mittelalters, Bd. 11 (Miinchen 1890) S. 816: ,Secta vero ,Povre de Leon®
et similes tanto periculosiores sunt, quanto sub sanctitatis simulatione se palliant.

28 Gottfried v. Auxerre (O. Cist), der 1180 Augenzeuge der ,professio fidei’ des Waldes
in Lyon war, schreibt: ,abjuravit eiusmodi sectam primus inventor a loco nativitatis Wan-
desius (!) nominatus’ (J. Leclercq, Analecta monastica, 2. série, Rom 1958, S. 195).



364 Hans Wolter

ten und deren Verweltlichung im hohen Klerus seines Landes wie beim niederen
Klerus ihm wohl kaum verborgen blieb. Sie sollte zuriickkehren zum fritheren Eifer
und zur fritheren Reinheit??.

Die Quellen berichten, wie er mit seinen priesterlichen Freunden zusammen den
grofien Plan entwarf, die Heilige Schrift ins Franzosische iibersetzen zu lassen, ein
kostspieliges Unternehmen, das Waldes bereitwillig und groRziigig finanzierte. In
vielen Gesprichen mit diesen Freunden trat das grofle Thema der Zeit, die Not-
wendigkeit des apostolischen Lebens fiir alle Stinde der Kirche, als offenbar be-
herrschendes Anliegen hervor.

Das Hungerjahr 1176 war wie eine Gottesgeiflel durch das Land gezogen. Einer
seiner priesterlichen Freunde verungliickte tddlich. Sollte Gott das Apostolat der
Feder nicht als geniigend anschen? Waldes hatte die Lebensgeschichte des hl.
Alexius in einem zeitgendssischen Gedicht kennengelernt, wie es die fahrenden Sin-
ger vortrugen. Das seltsame Geschick dieses Mannes ergriff den frommen Kaufmann
mit bewegender Kraft. Der sich seit langem in ihm zur Reife entfaltende Beschluf®
wurde nun gefaflit. Er begann seinen Besitz zu verduBlern, sein Handelsunterneh-
men zu liquidieren. Es war kein iiberstiirztes Unternehmen, sondern ein wohliiber-
legtes Tun. Wir horen nédmlich, wie er seine Gattin hinreichend versorgt — man ist
geneigt, anzunehmen, sie habe ihre Einwilligung gegeben®. Fiir seine beiden Téch-

 ter stellt Waldes eine Aussteuer zusammen und gibt sie nach Fontévrault, der be-
kannten Griindung des Robert von Arbrissel; wir wissen nicht, wie alt sie waren,
ob sie in Fontévrault erzogen wurden oder sich dem Konvent der Nonnen anschlie-
flen sollten. Jedenfalls sieht man dentlich, dal Waldes mit dem alten Leben ab-
schlieBt, um endgiltig das neue, apostolische zu beginnen.

Auf Straflen und Pldtzen

Nachdem Waldes sein Haus bestellt, die Familie versorgt und Abschied genom-
men hat von seinen Freunden, verteilt er am Feste Marid Himmelfahrt, was ihm
noch von seinem Vermdgen geblieben war, unter die Armen; einiges Geld wirft cr
auf die Strafle, wie der Anonymus von Laon berichtet, mit den Worten: ,Niemand
kann zwei Herren dienen“?*. Am Tag darauf, als er vom Gottesdienst zuriidkkehrt,
bettelt er zum ersten Mal bei einem Freund um ein Almosen ,um Gottes willen®.
Man meint, Waldes habe ein f6rmliches Armutsgeliibde abgelegt. Gleichzeitig be-
ginnt er nun auf Straflen und Plitzen der Stadt, aber auch in benachbarten Sied-
lungen zu predigen. Das Tun des Waldes macht groflen Eindruck, Biirger der Stadt
schlieBen sich ihm an, es bildet sich schnell ein ganzer Kreis Gleichgesinnter um den
,neuen Apostel’s®. Thre Predigt will ,eigene und fremde Siinden geifieln’.

2" Gonnet, Waldensia, S. 289—248, dem Dond aine ausdriicklich zustimmt.

28 Wie das seit jeher iiblich war, wenn ein verheirateter Laie ,ad succurendum’, wie man
sagte, kurz vor seinem Tode Ménch wurde. Ordericus Vitalis, Historia ecclesiastica, V, 21
(PL 188, 443) bringt eine sehr anfschlufireiche Szene. Der Stifter des Priorats Maule, Ansold
v. Maule, erbittet sich vor der Einkleidung die Erlaubnis seiner Gattin: ,mihi vero licentia
detur a te ut monachus fiam. .. a conjugali ergo nexu me, quaeso, absolve, domina!*

2 Chronicon universale anonymi Laudunensis (um 1220 von einem Primonstratenser ver-
fafit) (Mon. Germ. hist. Scriptores 26, 247—449. S. 447.).

30 So nennt Gottfried v. Auxerre sie ironisch, vgl. Anm. 27 (Leclercq S. 194).



Apostolische Laienbewegung im Mittelalter 365

Erzbischof von Lyon ist in diesen Jahren Guichard, frither Monch in Citeaux,
dann Abt von Pontigny, seit 1165 bis zu seinem Tod im Juli 1180 Oberhirte der
reichen Rhone-Stadt. Das Vorgehen des bekannten Biirger Waldes, die Folgen sei-
nes Entschlusses, die werbende Kraft seines Auftretens, vor allem das Predigen die-
ser Laien blieb ihm kaum verborgen. Man hat nicht den Eindruck, als habe der
kluge Prilat schroff und uniiberlegt eingegriffen. Denn auf dem Lateran-Konzil,
das 1179 den Abschluf} des groflen Kampfes zwischen Kaiser und Papst feiert, sind
zwei Mitglieder des Waldeskreises anwesend, um vom Papst die Bestitigung ihres
Vorhabens zu erbitten. Es liegt keine Berufung vom Erzbischof an den Papst vor,
ein Prozel wurde nicht angestrengt. Von einer Zitierung nach Rom?®! kann darum
nicht die Rede sein. Die Waldenser brachten die bislang fertiggestellten Uberset-
zungen der HI. Schrift zur Prifung mit und baten um die Erlaubnis, predigen zu
diirfen. Alexander III. beauftragte eine Kommission von Kanonisten und Theolo-
gen mit der Erledigung dieses Gesuches. Ein Bischof, der dieser Kommission ange-
horte, lief einen englischen Hofkleriker, den spéteren Kanzler von Lincoln und
Erzdiakon von Oxford, Walter Map?2, das theologische Wissen der beiden Wal-
denser priifen. Das war wohl kaum eine sehr gliikliche Wahl, obwohl Gerald von
Wales Walter einen ,sehr gebildeten Mann und in der Hl. Schrift hinreichend be-
wandert’s$ nennt und andernorts iiber ihn sagt34, er sei ,ein Mann von ausgezeich-
netem Ruf und sowohl in den Wissenschaften wie auch auf dem diplomatischen
Parkett zu Hause’. A brilliant, hard, cynical mind, charakterisiert ihn Knowles3.
Man fragt die beiden Vertreter des Waldes (,die filhrende Mitglieder ihrer Sekte
zu sein schienen®): ,Glaubt ihr an Gott?’ Ja. ,An den Sohn?’ Ja! ,An den Heiligen
Geist?’ Ja! ,An die Mutter Christi?’ Ja! Die Kommission bricht daraufhin in grofies
Gelichter aus. ,Einfaltige und ungebildete Menschen’ (homines ydiotae et illiterati)
sind sie, schreibt spater Map®6. Verwirrt und beschimt ziehen sich die beiden Wal-
denser zuriick: die erbetene Erlaubnis wird nicht erteilt. Die Legende, dafl Waldes
selbst anwesend gewesen, von Alexander III. freundlich umarmt worden und dann
vertrostet worden sei, ist heute aufgegeben.

Das Glaubensbekenntnis des Waldes

Der Anonymus von Laon berichtet, der Papst habe eine bedingte Erlaubnis zu
predigen gegeben — von der Walter Map aber nichts weifl oder sagt —, d. h. fiir
den Fall, dafl Bischofe oder Priester sie dazu auffordern wiirden. Was sagen dar-
iiber die Quellen? Gotifried von Auxere, der letzte Biograph des hl. Bernhard,
war als Begleiter des Zisterzienserkardinals Heinrich v. Albano, der als Legat
Frankreich durchzog, bei einem Konzil in Lyon anwesend. Es mufl im letzten Le-

31 Wie auch Heinrich Bé hmer (Waldenser, RE? 20, 799—840, S. 808) schon dar-
getan hat. Aber in den iiblichen Waldenserdarstellungen ist es noch zu lesen.

2 PDavid Knowles, The Monastic Order in England, Cambridge 1950, bringt
S. 674 ff. eine ausgezeichnete Charakterisierung dieses Mannes.

8 De Jure et Statu Menevensis Ecclesiae 111, 85 (D. Knowles, a.2.0., 8. 674, Anm. 6).

34 Vir ille celebri fama conspicuus et tam literarum copia quam curialium quoque
verborum facetia praeditus“ (Speculum Ecclesiae IV, 140).

3 2.a.0, S. 674.

38 Nugis curialium, I, 81.



366 Hans Wolter

bensjahr des Erzbischofs Guichard stattgefunden haben (zwischen Méirz 1179 und
Juli 1180), offensichtlich nicht lange nach Abschlufl des Lateran-Konzils und der
Riickkehr der beiden Waldenser. Auf diesem Konzil legte Waldes seine beriihmte
,professio fidei’ ah3?. Angesichts der spiteren Entwicklung spricht Gottfried von
Auxerre von ihr wie von einem Widerruf, einer abjuratio®, was sie aber offensicht-
lich nicht gewesen ist. Niher liegt die Vermutung, daff Waldes auf den Bescheid
von Rom hin sich an den Erzbischof wandte mit der Bitte um Predigterlaubnis und
dafl man bei dieser Gelegenheit zunichst um eine ,professio fidei’ des Antragstellers
bat. In eigenem Namen und dem seiner Gefihrten kommt Waldes diesem Verlan-
gen nach?®, in einer durchaus iiblichen Formel des katholischen Symbolums. Er schlie8t
dann mit einem Bekenntnis zur freiwilligen apostolischen Armut: , Weil der Glaube
nach dem Apostel Jakobus ohne Werke tot ist, haben wir der Welt entsagt und
was wir zu eigen hatten, nach dem Rat des Herrn den Armen gegeben. Wir haben
uns entschlossen, arm zu sein und darum um den morgigen Tag nicht dngstlich be-
sorgt zu sein; wir wollen weder Gold noch Silber noch etwas dergleichen aufler der
tiglichen Nahrung und Kleidung von irgend jemand annehmen’4. Im Sommer
1180 stirbt der alte Erzbischof. Von einer formellen Predigterlaubnis ist nicht die
Rede. Sein Nachfolger wird Johannes aux Blanches-Mains. Er verbietet den Wal-
densern dann ausdriicklich die Predigt. Aber Waldes hélt sich nun nicht mehr daran.
Er und seine Genossen zichen erfolgreich umher, culpando sua et aliena peccata.
Der Erzbischof belegt sie mit dem Bann und vertreibt sie aus seiner Didzese. Diese
Vertreibung scheint der Ausbreitung des Waldensertums eher geniitzt zu haben,
denn mit auerordentlicher Schnelligkeit greift die Bewegung um sich. In Oberitalien
tun sich Waldenser mit den lombardischen Humiliaten zusammen, 1192 begegnet
man ihnen in Toul, 1199/1200 in Metz, 1203 in Liittich, dann in Flandern. Im
ganzen Languedoc treten sie auf und machen den Bischofen einiges zu schaffen. In
Aragonien und Katalonien sind sie in den achtziger Jahren anzutreffen; 1194 wird
das ungemein scharfe Edikt von Lerida gegen sie erlassen?!.

Sie sammeln ihre Genossen aus biirgerlichen und biuerlichen Kreisen, Kleriker
und litterati’ schlieflen sich an, auch von Ménchen ist die Rede. In Metz sind es
Ministerial, in der Mainzer Diézese und in Pamiers auch der hohe Adel.

Der Bann des Papstes

Fs ist nicht mehr auszumachen, ob Waldes von der Entscheidung des neuen Erz-
bischofs nach Rom an Papst Lucius III. Berufung eingelegt und von diesem im Jahre
1181 einen negativen Bescheid erhalten habe#2. Frst in Verona (1184) wurden die
Waldenser in dem beriihmten Dekretale ,Ad abolendam’ zusammen mit allen Hire-

32 A, Dondaine, Aux origines du Ualdéisme. Une profession de foi de Valdés, Archi-
vum historicum O. P. 1946, 191-—235.

38 Vgl. Anm. 26.

3% Gonnet, Waldensia, S. 218.

40 Ebda. S. 219.

4 MarcelinoMenéndez Pelayo, Historia de los Heterodoxos espanoles, Bd. 1
(Biblioteca de autores cristianos, Nr. 150, Madrid 1956), II1, 2 (S. 510 ff.) berichtet von dem
Edikt Don Pedros des Katholischen vom Jahre 1197 in Gerona.

2 So H. Béhmer, Waldenser, RE? 20, 809.



Apostolische Laienbewegung im Mittelalter 367

tikern des Jahrhunders mit dem grofien Kirchenbann belegtts, der dann auch dem
Erzbischof von Lyon nachtriglich das Recht zur gewaltsamen Austreibung gegeben
hat, die Bohmer fiir den Beginn des Jahres 1185 ansetzt.

A. Doundaine warnt sehr vor zu schnellen Aussagen tiber Rechtglaubigkeit und
Intentionen des Waldes in diesen Jahren. Ganz offensichtlich ist alles noch im Fluf},
und die spaten Quellen sind nur zu geneigt, wie bei Gottfried von Auxerre, spi-
tere Lehren in die Zeit der Anfidnge zuriickzuprojizieren. Gerade der Zusammen-
stofl mit dem neuen Erzbischof von Lyon ist historisch immer noch zu wenig erhellt.
Dondaine bedauert, dafl die Reform des Waldes, mit ihrer radikalen Armut, ihrem
Protest gegen die Korruption des Klerus und ihrem Verlangen, allen Berufenen das
Recht zur Predigt einzurdumen, ein vergeblicher Versuch geblieben sei. Der Mif-
erfolg ist nach ihm in der Hauptsache auf die Verhidrtung des hohen Klerus zuriick-
zufthren, der iiber die immanente Tendenz gegen das rémische Lehramt und die
Lenkungsgewalt des Episkopates erschrocken gewesen seitd, In der Tat scheint im
Hinblick auf die wenig spater einsetzende liberalere Haltung, zumal Innozenz’ 111,
und auf die gegliickte Einfiigung der nicht undhnlichen franziskanischen Bewegung
im kommenden Jahrhundert, mancher Fehler begangen worden zu sein, der dieses
wertvolle Instrument gegen die stindig hoher steigende Flut der ganz anders ge-
lagerten Katharer aus der Hand gab. Sabatier meint, Waldes sei fast gegen seinen
Willen auf die Seite der Ketzer gedriangt worden# und macht sehr wahrscheinlich,
daf Franz von Assisi durch seinen Vater die Armen von Lyon, wie die Waldenser
sich nannten, hinldnglich gekannt hat. Daher (nach Sabatier) auch dessen immer
wiederkehrende Ratschlige an seine Briider, sich der Geistlichkeit zu unterwerfen.
Augenscheinlich hitten ihn die Prilaten, mit denen er unterhandelte, als er bei
Innozenz I11. um die Bestitigung seiner Stiftung einkam, vor den Gefahren seines
Unternehmens gewarnt, indem sie ihn geradezu auf das Beispiel der Waldenser
hinwiesen?.

Jedenfalls waren die Wiirfel 1184 gefallen, denn von jetzt an entwickeln sich die
Woaldenser aus einer Gruppe apostolischer Armen zu einem Zweig der sich unheim-
lich ausbreitenden abendlindischen Hiresie, und nun erst werden auch die Lehr-
meinungen sichtbar, die sie offensichtlich von den anderen Sekten, zumal den Katha-
rern, gegen die sie eigentlich ins Feld getreten waren, zu iibernehmen beginnen.

Innozenz I11. und der Kompromifi

Nur knappe 14 Jahre liegen zwischen dem Spruch von Verona (1184) und dem
Pontifikatsbeginn. Innozenz’ I11. (1198). Wie ein Steppenbrand hatte sich die Wal-
denserbewegung durch Italien, Stidfrankreich und Nordspanien, durch Burgund hin-
auf nach Lothringen und nach Siiddeutschland ausgebreitet. In der Begegnung mit
vielen anderen héretischen Gruppen, zumal den machtigen Katharern, waren ihr,
der urspriinglich innerkirchliche moralische Reform angelegen gewesen war, jene
Lidretischen Lehren zugeflossen, die es erschweren mufiten, sie wieder zu gewinnen.

43 Am 4. November 1184.

4 Gonnet, Waldensia, 2211.

% Paul Sabatier, Leben des Heiligen Franz von Assisi, Zirich 1985, S. 52.
46 Ebda.



368 Hans Wolter

Noch einmal wire eine Wende moglich gewesen. Denn jetzt unternahm der junge,
reformfreudige Papst den Versuch, den Laien in Fragen der Armut, des Bettels und
der Predigt entgegenzukommen, So wenig man héretische Bosheit dulden diirfe,
schrieb er an den Bischof von Metz, in dessen Sprengel waldensische Gruppen auf-
getreten waren, so wenig diirfe man fromme Einfalt beschranken, damit weder die
Geduld der Vorgesetzten die Haretiker kithn mache, noch ihre Ungeduld die Ein-
faltigen in Verwirrung bringe, so dafl aus den Finfaltigen erst Héretiker wiir-
den??. Man meint eine Kritik des Verfahrens auf dem Laterankonzil zu horen.

Innozenz hilt es fiir denkbar, dafl ein Mensch anf Grund géttlicher Sendung Be-
fugnisse ausiibt, die fiir gewohnlich nur der Hierarchie zustehen oder von ihnen ver-
lichen werden, wie etwa das Predigeramt; das eben hatte Waldes fiir sich in An-
spruch genommen. Doch verlangte Innozenz fiir den behaupteten Tatbestand einer
solchen Sendung eine Beglaubigung durch Wunder#8, Er 6ffnete den Humiliaten,
die dhnlich wie Waldes auf dem Konzil um Erlaubnis zur Bufipredigt gebeten und
diese nicht erhalten hatten, und die wie die Waldenser von Lucius III. 1184 ex-
kommuniziert worden waren, weit die Tore der Kirche®. Als Kanonikergemein-
schaft, als klosterlich lebende Laiengemeinschaft und als eine Gemeinschaft in der
Welt lebender Laien hat der Papst sie dann als Orden 1201 feierlich bestatigt. Der
dritte Orden der Humiliaten war eine unerhorte Neuerung. [hre Mitglieder, Biirger
lombardischer Stddte, lebten in ihren Familien, waren aber zu einem Leben der
Frommigkeit, Einfachheit und des apostolischen Wirkens verbunden. Jetzt ge-
wihrte ihnen Innozenz das Recht, Versammlungen abzuhalten und Bufle zu predi-
gen. Der grofite Teil der Humiliaten kehrte zur Kirche zuriick.

Ahnliches versuchte er mit den Waldensern, doch wurde sein Vorgehen dadurch
erschwert, daf diese im Gegensatz zu den Humiliaten keinen streng organisierten
Verband hatten bilden kénnen, sondern iiberall zerstreut lebten. Nur eine Gruppe
kehrte zuriick, die um Durandus von Huesca; sie bekamen als Katholische Arme
Predigt und eigene Schulen zugestanden. Sie waren allerdings, was bemerkenswert
ist, in ihrer Mehrzahl Kleriker. Klagen der Bischofe iiber sie haben Innozenz nicht
abgehalten, sie weiter zu fordern, und wiederholt bittet er die Bischéfe um Nach-
sicht und Gedulds®.

Die Katholische Aktion

Innozenz I11. hat somit den grofangelegten Versuch gemacht, die Waldenser mit
Liebe und durch kluge Organisation wieder zu gewinnen. Er nahm ihre Lebens-
weise in das kirchliche Leben auf und gab ihr den Stempel der Autoritit. Ihr frei-
williger Verzicht auf weltlichen Besitz erhob er dann durch seine Bestdtigung zur
kirchlichen Vorschrift. Die Handarbeit, welche die Armen von Lyon ablehnten, weil
sie dem Studium wie der Predigt hinderlich sei, wurde von den Katholischen Armen
nicht gefordert. Die ganze Studienordnung der Waldenser in Frankreich wurde bei-

47 Reg 11, 142, 235.

48 Reg II, 141.

9 H Tillmann, a.a.0, S. 181.

8 Ebda., S. 182f. Vgl. auch die Monographie von Johann Baptist Pierron,
Die Katholischen Armen 1911. Die Rolle Innonz’ IIl. wird besonders auch von Herbert

Grundmann, Religiése Bewegungen im Mittelalter, Berlin 1935, S. 72—118, stark her-
ausgearbeitet.



y : SRR N

K;ztharina von Siena und ihre Seelenfiihrer 369

behalten. Wandérpredigt und Studium der Hl. Schrift durfte ihre Hauptbeschafti-
gung bleiben. Sogar die Tracht mit Ausnahme der (die renitent bleibenden Wal-
denser kennzeichnenden) Schnallen auf den Sandalen blieb die gleiche.

Und doch war es ein Versuch, der keine lange Lebensdauer hatte. Die Bischéfe
brachten dem mutigen Versuch des Papstes kein Verstindnis entgegen. Die Neue-
rung war zu auffallend, zu sehr gegen alle Tradition. Auch haben offenbar die ge-
wonnenen Waldenser nicht immer und sofort die alten Denkweisen aufgegeben,
und ihr apostolisch gemeinter Umgang mit den alten Freunden wurde stets als ver-
dichtig empfunden. Wenn er es auch nicht immer war, so blieb die Gefahr des
Riickfalls bedeutend.

Dennoch sollte die einmal erprobte Weise der Gesamterfahrung der Kirche nicht
verloren gehen. Durch die beiden grofien Bettelorden mit ihren dritten Orden hat
sie sich endlich doch auf breitester Basis durchsetzen kénnen.

So hat der religiése und apostolische Aufbruch der Laien im 12. Jahrhundert bei
allen Menschlichkeiten, die er im Gefolge hatte, doch in wesentlichen Bereichen so-
wohl kirchlicher Theorie wie kirchlicher Praxis Fortschritte gebracht. Die einmal
erwachte neue Frommigkeit wird nun Jahrhundert um Jahrhundert fortwirken, wird
neben der formvollendeten Spiritualitdt der Eliten im Klerus und in den Orden eine -
glaubensstarke, immer neue Formen findende, warmherzige und verantwortungs-
bewuflte Liebe zu Christus und seiner Kirche bei den Laien wachhalten.

Diese Frommigkeit war berufen, alle kommenden Krisen in der Kirche im Verein
mit den Bemithungen des Klerus und der Orden zu iiberwinden.

Katharina von Siena und ihre Seelenfiihrer (II)

Von Dr. Heribert Christian Scheeben, Kéln

Raymundvon Capua, Spiritual der Dominikanerinnen in Montepulciano
und Verfasser der Legende der hl. Agnes von Montepulciano, Lektor im Prediger-
konvent in Siena, Prior von Santa Maria sopra Minerva in Rom, dann gescheiterter
Nuntius und von 1880 ab Ordensmeister der Predigerbrider, unter dem die Reform
des Ordens ihren Anfang nahm, in papstlichen Auftrdgen wiederholt titig, Doktor
der Theologie honoris causa, d. h. mit pépstlicher Lizenz und ohne nennenswerte
Lehrtitigkeit, dieser Raymund ist nach dem Urteil mancher der Mann, der Katha-
rina von Siena auf den Pfad der Tugend und der Mystik gefuhrt hat, so dafl die
Heiligkeit seines geistlichen Kindes zuriickstrahlt auf ihn, und er daher auch aus
diesem Grunde im Predigerorden als Seliger verehrt wird. ,Er unterwarf sein
Beichtkind sehr peinlichen Priifungen; jede Unvollkommenheit wurde streng be-
straft; jede Ekstase wurde einfach beiscite geschoben; jede Offenbarung wurde ab-
gelehnt; er wandte jedes Mittel an, sie zu demiitigen, sic zu kasteien, die arme
menschliche Natur aufseufzen zu lassen®, wie der Geschichtsschreiber, der Ordens-
meister des Predigerordens Mortier (S. 505), im Anschluff an H. Cormier schreibt.





