
Aufbruch und Tragik 
der apostolischen Laienbewegung im Mittelalter 

Die Anfänge der Waldenserbewegung im Urteil der Quellen 

Von Hans Wolter S. J., Frankfurt am Main 

Pius X. hat in den reformfreudigen Jahren seines Pontifikats das Wort: katholi- 
sche Aktion geprägt1. Seitdem drängt die Einordnung der Laien in das rechtliche, 
liturgische, lehrende, apostolische Heilsanliegen der Kirche in ständig intensiver 
werdenden Bemühungen zu Klärung und Verwirklichung. Nun wissen wir sehr 
wohl, daß die Kirche nicht bis zum 20. Jahrhundert gewartet hat, um dann erst ein 
Problem anzupacken, das sich aus ihrer Grundverfassung wie von selbst stellen muß. 
Die Scheidung der Gläubigen in Klerus und Laien ist so alt wie die Kirche selbst. 
Die theoretische und praktische Bewältigung dieses Problems gehört zu den er- 
regenden Anliegen und Vorgängen, welche in unaufhörlicher Abfolge die Geschichte 
der Kirche bewegt haben. Spannung und Ausgleich zwischen Klerus und Laien ha- 
ben einander abgelöst. Es gab Zeiten, in denen man von der Kirche sprach und nur 
den Klerus meinte, und es gab Zeiten, da man der Auffassung sein konnte, das 
wirkliche Leben der Kirche sei vor allem bei den Laien beheimatet. Der Klerus war 
oft genug versucht zu vergessen, daß seine Würde, die er durch Weihe und Auftrag 
erhalten hatte, reiner Dienst innerhalb des Organismus der Kirche sein sollte. Die 
Laien dagegen kamen nicht selten in die Gefahr, die schon in der Hl. Schrift ver- 
ankerte Sonderstellung des Klerus zu übersehen, ja sie sogar zu leugnen. 

Diese Problematik wird in dramatischer Bewegtheit im hohen Mittelalter sicht- 
bar. Und hier ist es vor allem das 12. Jahrhundert, das in erstaunlicher Fülle ge- 
radezu eine Flut von Bewegungen zum Strömen bringt, die alle einen Beitrag zu 
leisten vermögen zum Verständnis jener Frage, wie sich Klerus und Laien in der 
Kirche zueinander verhalten. Man hat dieses Jahrhundert als eine Zeit anzusehen 
gelernt, in der die Grundrichtungen einer Entwicklung festgelegt wurden, die in 
vielfacher Weise im Geistigen, Religiösen, im Bezirk der Frömmigkeit, der Theo- 
logie, des kirchlichen Rechtes bis in unsere Gegenwart hinein wirksam ist2. Des- 
halb könnte es wohl von aktueller Bedeutung sein, wenn eben dieses Jahrhundert 
nach seinen Lösungsversuchen im Hinblick auf die religiösen und apostolischen 
Aufgaben des Laien in der Kirche befragt wird. 

Bei der überaus vielgestaltigen und verschlungenen Geschichte des 12. Jahrhun- 
derts legt sich die Beschränkung auf einen bestimmten Kreis von Ereignissen nahe. 
Ohne ihn ungerecht zu isolieren, erlaubt er es dem kritischen Beobachter, eine ganze 

'PierreFernessole, Pie X. Essai historique, 2 Bde., Paris 1952/53 II, 253 ff. 
2 Friedrich Heer, Aufgang Europas, Wien-Zürich 1949, S. 9: •Europa • das 

Abendland der Gegenwart • ist im 11. und 12. Jahrhundert entstanden. In den vielfältigen 
religiösen, geistigen, politischen und wirtschaftlichen Bewegungen dieser beiden Jahrhun- 
derte hat es das Antlitz erhalten, welches es heute noch trägt". 



358 Hans Wolter 

Reihe von Verhaltensweisen im Klerus wie in der Läienwelt zu erleben, die gleich- 
sam wie Symptome die Gesamtsituation zu erhellen imstande sind. Wir meinen 
die Frühgeschichte der Waldenser von 1177•1217, das eigentümliche Schicksal einer 
Laienbewegung, die sich aus lauteren Anfängen in eine Richtung drängen ließ, die 
außerhalb der Kirche endete und deren Mitglieder schon David von Augsburg für 
die gefährlichsten Häretiker seiner Zeit hielt (De inquisitione hereticorum, nach 
1257)*. 

Reform an Haupt und Gliedern 

Die Geschichte der Kirche ist eine Geschichte der Reform4. Eine ständige Erneue- 
rung gehört zum Lebensgesetz des .geheimnisvollen Herrenleibes'. Dieser Grund- 
akkord, im Buch der Geheimen Offenbarung und in den Apostelbriefen bereits an- 
geschlagen, kommt nie ganz zum Verklingen. Doch tönt er verschieden laut. Das 
12. Jahrhundert wird ganz von ihm beherrscht. Über seinem Beginn steht das revo- 
lutionäre Geschehen der gregorianischen Reform, an seinem Ende erscheint der 
große Innozenz III., als dessen eigentliches Anliegen man heute die Reform der 
Kirche anzusehen sich gewöhnt5. 

Die Forderungen der gregorianischen Reform hießen Freiheit und Ordnung. Im 
frühen Mittelalter war um der Verkündigung des Glaubens willen eine zu enge Ver- 
flechtung von Kirche und Staat erfolgt. Der ,ordo clericalis' und der ,ordo laicalis' 
kannten keine scharfen Grenzlinien mehr. Der dritte Stand der Mönche schloß kleri- 
kale und laikale Momente in sich. Die Kluniazenser hielten sich für Kleriker6, die 
Zisterzienser führten das Laienbrüder-Institut herauf. Im Grunde stand das Mönch- 
tum über den beiden anderen Ständen, als Raum der christlichen Vollkommenheit, 
als Beispiel vollendet christlichen Lebens für den Klerus wie für die Laien. Als 
wichtiges Ferment kirchlicher Erneuerung hat dieser Stand immer gewirkt und auch 
im 12. Jahrhundert Entscheidendes leisten können. Die gregorianische Reform hatte 
insofern Erfolg, als nunmehr schärfer zwischen den beiden Ständen getrennt wurde. 
Damit wurde aber zugleich das Problem dringend, was denn nun eigentlich die 
Laien zum Bau des Reiches Gottes beizutragen hätten7. 

Hildebert von Lavardin, Bischof von Le Mans und Erzbischof von Tours (1056 
bis 1133) hatte bereits ein erstes Wort dazu gesprochen: •jeder Christ kann ein Pre- 
diger sein für seinen Nächsten, jeder soll seinen Bruder ermahnen, auf der Straße, 

3 Die jüngste Waldenser-Bibliographie liegt bei Giovanni Gonet vor, Waldensia, 
Revue d'Histoire et de Philosophie religieuse, 33 (1953) 202•254. 

4 Y v e s M.-J. C o n g a r , Vraie et fausse reforme dans l'ßglise, Paris 1950, S. 19: •son 
histoire est rythmee par des mouvements de reforme". 

5 Helene Tillmann, Papst Innozenz III, Bonn 1954, S. 257: •Die Reinigung des 
Heiligtums ist Innozenz' Sehnsucht und der Gegenstand steter Bemühungen seines Ponti- 
fikates gewesen". 

8 Ordericus Vitalis, Historia ecclesiastica, VIII, 25 (PL 188, 639 D): •Nos autem et 
ordine et officio clerici sumus, et clericale servitium summo pontifici, qui penetravit coelos, 
offerimus", sagen die schwarzen Mönche, die Kluniazenser, den neuen weißen Mönchen in 
Citeaux. 

7 Gerhoh von Reichersperg, Liber de aedificio Dei, c. 43 (PL 194, 1302): •Quomodo prae- 
fecti vectigalium, judices, milites, aliique, qui propriis renuntiare nolunt, apostolicam regu- 
lam sequantur". Unter dieser Kapitelüberschrift heißt es dann: •habet enim omnis ordo et 
omnino omnis professio in fide catholica et doctrina apostolica suae qualitati aptam regu- 
lam, sub qua legitime certando poterit pervenire ad coronam". 



Apostolische Laienbewegung im Mittelalter 359 

in der Kirche, im Haus, sei es nun mit Worten, sei es durch sein Beispiel ... nie- 
mand soll nur um das eigene Heil sich sorgen"8. In einer Predigt vor dem Volk sagte 
der Bischof: •in der Glaubenslehre müssen die Priester ihre Gemeinde und die 
Väter ihre Kinder unterweisen"9. 

Damit war der religiösen und apostolischen Initiative der Laien allerdings noch 
kein weiter Raum geschaffen, aber der Laie war doch als solcher aufgerufen und an 
seine Verantwortung gemahnt. Entscheidender für eine religiöse Aktivierung des 
Laienstandes war erst die Erfahrung der Kreuzzüge. Der erste Kreuzzug, der doch 
immer wieder als die klassische Form aller folgenden angesehen wurde, war eine 
eigentliche Laienbewegung gewesen, zwar aufgerufen und organisiert vom Papst- 
tum, aber durchlitten und erfolgreich zu Ende geführt von den Laien. Das Selbst- 
bewußtsein der Laien konnte von diesem Erlebnis her nur mächtig anwachsen. Na- 
türlich bestand die Gefahr, daß die rechtliche und ideelle Scheidung des Standes 
der Laien vom Klerus, ein durchaus willkommenes Ergebnis der Reform, den Laien 
entweder nurmehr der eigenen Initiative überließ, oder in Verkennung der inzwi- 
schen fortschreitenden sozialen Umschichtungen ihn nur mehr als Objekt der Seel- 
sorge, als durchaus passiv hörenden, gehorchenden Stand betrachtete. Innerhalb die- 
ser Spannung von Zuviel und Zuwenig wird sich im Verlauf des Jahrhunderts das 
kirchliche Schicksal der Laien abspielen. Die versprochene und als Verpflichtung be- 
tonte Freiheit der Initiative wird genutzt, aber nicht immer im Rahmen des Gesamt- 
Ordo, dem alle Stände eingefügt sind. Die Freiheit wird schließlich sogar als un- 
mittelbare Sendung durch Gott begriffen und verteidigt, wie bei Waldes, aber auch 
bei Franz von Assisi: •Er empfing keinen Unterricht als von Gott", heißt es von 
Franz, •er zog in diesen Dingen niemand zu Rate als Gott allein, er teilte den Brü- 
dern mit, was Gott ihm geoffenbart hatte"10, und in seinem Testament steht zu le- 
sen: •Niemand zeigte mir, was ich tun solle, sondern der Allerhöchste allein offen- 
barte mir, daß ich nach der Regel des Evangeliums leben solle"11. 

Volksfrömmigkeit unter dem Gesetz des .Apostolischen Lebens' 

Das In-Bewegung-geraten der Laienwelt, das Suchen nach eigenständigen reli- 
giösen Idealen und Ausdrucksformen ist für die neue Situation der Kirche im 12. 
Jahrhundert eines der entscheidendsten Ereignisse, das die Wurzeln ihres Lebens 
berührt. War die Laienfrömmigkeit im frühen Mittelalter fast zu einer legalistisch 
veräußerlichten Treue zu den kirchlichen Geboten und den liturgischen Formen ge- 
worden, zu einer Scheu vor dem Heiligen, die sich mit heidnischen Traditionen 
mengte, zu einer Sucht nach greifbaren Versicherungen vor der Nähe des Über- 
natürlichen, die in magische Praktiken abzugleiten drohte, so wurde das jetzt anders. 
Der Prozeß ist natürlich unendlich viel komplizierter, langwieriger, farbiger, als 
wir ihn hier andeuten können. Wiederum haben die Kreuzzüge wichtige Impulse 

8 Sermones de tempore nr. 48 (PL 171, 578 C). 
9 Sermones de diversis nr. 43 (PL 171, 923 A). 
10 JosephLortz, Der unvergleichliche Heilige. Gedanken um Franziskus von Assisi, 

Düsseldorf  1952,  S. 46. 
11 H. Böhmer • Fr. Wiegand, Analekten zur Geschichte des Franciscus von Assi- 

si, Tübingen 1930, S. 46. 



360 Hans Wolter 

gegeben. Eine neue, reiche Form der Volksfrömmigkeit wird geboren, die man in 
der Literatur Kreuzzugsfrömmigkeit zu nennen beginnt12. 

In ihr wird zum erstenmal bei den Laien jenes Ideal der ,vita apostolica', des 
,Apostolischen Lebens' sichtbar, das für die meisten Frommen der Zeit das treibende 
Motiv ihrer religiösen Anliegen zum Ausdruck brachte. 

Die ,vita apostolica'13 ist als ursprüngliche Frömmigkeitsform monastisches Erbe. 
Das Mönchtum hatte von jeher geglaubt, in der Schule der Apostel zu leben, eine 
gradlinige Entwicklung urchristlichen Vollkommenheitsstrebens zu bedeuten. Durch 
Cluny hatte das Motiv dann eine außerordentliche Belebung erfahren und war in 
die fromme Haltung der gregorianischen Reform eingeströmt. 

Daher mag man auch begreifen, daß mit dem .Apostolischen Leben' nicht zunächst, 
wie es uns heutigen Christen naheliegt, Apostolat im modernen Sinn gemeint war, 
Glaubensverkündigung nämlich und Glaubensausbreitung. Vielmehr bedeutete 
.apostolisch leben' in erster Linie: gemeinschaftlich leben, wie die Apostel im Evan- 
gelium stets als Gruppe erscheinen und das gemeinschaftliche Leben der Urgemeinde 
wieder aufnehmen. Auch hieß apostolisch leben, arm sein, wenigstens persönlich. Der 
Besitz der Gemeinschaft als solcher erschien nicht erheblich14. 

Die Zisterzienser betonten darüber hinaus noch, zum apostolischen Leben gehöre 
die Handarbeit, weil Paulus sich so seinen Lebensunterhalt verdient habe. Hand- 
arbeit war aber im Mittelalter das Los der Armen, der kleinen Leute, der Knechte 
und Kolonen, der pauperes, die man fromm •pauperes Christi" nannte, so wie die 
Mönche sich selbst zu nennen gewohnt waren und später die Bettelorden sich nann- 
ten. Bonaventura kennt diese Bezeichnung noch, die im übrigen auch den Kranken 
zukam15. Die Armut hatte vom Evangelium her immer einen eigentümlich faszinie- 
renden Charakter für die Religiosität der Christen behalten. Während das Alte 
Testament den Weisen beten hieß, vor Reichtum und Armut möge ihn Gott bewah- 
ren, weil beides gleich gefährlich sei für den schwachen Menschen18, wurde im Neuen 
Testament durch Christi Lehre und Beispiel die Armut zur Vorbedingung der voll- 
kommenen Nachfolge des Herrn und zu ihrer wesentlichen Form. Deshalb nahm sie 
im Bannkreis des apostolischen Lebens auch eine so hervorragende Stelle ein. 

Durch die Seelsorge der kluniazensischen Abteien17, durch die Breitenwirkung der 
gregorianischen Reform, die in erstaunlichem Maße die Mitwirkung der Laien an- 
forderte18, durch das Erlebnis der Kreuzzüge trat das Ideal der ,vita apostolica' 
immer lebhafter auch in das Bewußtsein des ,ordo laicalis'. Erfolgreiche Wander- 

12 Hans Wolter SJ., Elemente der Kreuzzugsfrömmigkeit in der Spiritualität des 
heiligen Ignatius, in: Ignatius von Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein Vermächtnis, 
Würzburg 1956, S. 111•150, bes. 117•135. 

13 M. D. C h e n u , Moines, clercs, laics au carrefour de la vie evangelique, Revue d'Hi- 
stoire ecclesiastique 49 (1954) 59•89, mit ausgewählten bibliographischen Hinweisen, aber 
brillanten theologischen Überlegungen zum Thema. 

14 Georg Schreiber, Studien über Anselm von Havelberg. Zur Geistesgeschichte 
des Hochmittelalters, Analecta Praemonstratensia 18 (1942) 1•90, bes. 40•45. 

15 Georg Schreiber, Gemeinschaften des Mittelalters, Münster i. W., 1948, S. 33f. 
16 Spr. 30,8 f.: •Armut und Reichtum gibt mir nicht... damit ich nicht aus Übersättigung 

dich verleugne ... aber auch infolge der Armut nicht zum Diebe werde". 
17 Georg Schreiber, Gemeinschaften des MA, Die Pfarrei im cluniazensischen 

Raum, S. 336•346. 
18 Gedacht wird an die Pataria in Mailand. 



Apostolische Laienbewegung im Mittelalter 361 

prediger hatten zu Beginn das Jahrhunderts dafür gesorgt, daß dieser Vorgang 
nicht abriß, sondern immer mehr vertieft wurde. Sie kamen aus Stift und Abtei und 
kannten das Ideal, das sie predigten, von daher gut. Sie sind es gewesen, die durch 
ihr Beispiel das Element der Lehrverkündigung dem ,apostolischen Leben' nicht nur 
in der Vorstellung der Laien, sondern auch im religiösen Lebensbild der Mönche 
wachriefen. Es mehren sich von jetzt ab die predigenden Mönche; grundsätzliche 
literarische Erwägungen, ob der Mönch überhaupt predigen dürfe, werden ange- 
stellt19; der hl. Bernhard (obwohl für die eigenen Brüder im monasterium sehr zu- 
rückhaltend) zieht predigend durch das Abendland. 

Das Thema des predigenden Christen, ob Bischof oder Priester, ob Mönch oder 
Laie, wird das ganze Jahrhundert bewegen. Dabei wird dann plötzlich offenbar, 
daß sich die amtliche Kirche über ihr Lehramt und seine bevollmächtigten Träger 
noch nicht völlig im klaren zu sein scheint. Die Argumente gehen hin und her. Die 
Hinweise auf notwendige Sendung von hoher und höchster amtlicher Stelle werden 
wiederholt. Dagegen steht die mehr charismatische Auffassung, daß ein abgetötetes 
Leben, sittliche Vollkommenheit zur Predigt legitimiere (man beruft sich auf Gre- 
gor d. Gr.)20. Die Laienprediger treten auf, im Gefolge vielfach der ersten Häresien, 
die von nun an in rasch zunehmendem Rhythmus die abendländische Kirche beun- 
ruhigen. Tanchelm ist ein Laie, Eon von Stella gleichfalls, bei den Katharern pre- 
digen Laien; Bauern und Handwerker, Ritter und Kaufleute treten auf als die neuen 
Verkünder des Wortes und Willens Gottes. 

Gewissenserforschung 

Das .apostolische Leben' mußte mit der Verkündigung alsbald auch ein Letztes 
aus dem latenten Bereich seines, wie wir sahen, recht komplexen Begriffes entlassen: 
das Urteil über die sozialen und sittlichen Zustände in Volk und Kirche. Selbst- 
kritik und Zeitkritik, Gesellschaftskritik und Kirchenkritik legten sich nahe. Ge- 
wissenserforschung • mehr für die anderen als bei den Predigern selbst • wurde 
zum Element des apostolischen Lebens'. Hatte nicht Christus zu Gericht gesessen 
über die Pharisäer, hatte nicht Paulus getadelt und Petrus Ananias und Saphira 
verurteilt? In ihrer Nachfolge sah man sich aufgerufen, an den keineswegs verbor- 
genen Lastern der Zeitgenossen Anstoß zu nehmen und die Verderbtheit des Welt- 
und Ordensklerus heftig anzuprangern. Während Hildebert von Lavardin noch 
klug und einsichtig zunächst an sein eigenes Verhalten den Maßstab des Evange- 
liums legte, sandte Bernhard von Clairvaux im Bewußtsein persönlichen Bußeifers 
über Bischöfe und Päpste die Flut seiner Ermahnungen und füllte Gerhoh von Rei- 
chersperg ganze Bände mit Klagen und Anklagen. Wen konnte es da verwundern, 
daß auch die Laien zu sprechen begannen, zumal sie • vor allem in den Städten • 
in sehr spürbarer Nähe diese Schäden der Kirche zu sehen bekamen, und eben jetzt 
bei ihnen ein stärkeres Vertrautwerden mit der Hl. Schrift festzustellen ist. 

19 Rupert v. Deutz, Altercatio monachi et clerici, quod liceat monacho praedicare (PL 
170,  537•542). 

20 Vita B. Bernardi Tironensis, nr. 54: •Et cum constet B. Gregorium atque Martinum 
aliosque quam plures sanctos monachos mortificationis suae merito.. . accepisse officium 
praedicationis" (PL 172, 1399 BC). 



362 Hans Wolter 

Die Gewissenserforschung nahm sich nämlich, wie man begreift, die Evangelisten 
als das Urbild christlicher Vollkommenheit jeden Standes in der Christenheit zum 
Muster, an dem man nun die Wirklichkeit maß. Waren die Laien wirklich, wie schon 
Hildebert voraussetzt, verantwortliche Glieder der einen Kirche (Hugo von Sankt 
Viktor hatte die Kirche ja definiert als die ,Menge der Gläubigen', als die ,univer- 
sitas christianorum'21), dann mußte ihnen daran liegen, diesen Maßstab kennenzu- 
lernen, vertraut zu werden mit der Hl. Schrift, aus der alle Prediger ihre Weisheit 
und ihre Worte entnahmen. So wird das 12. Jahrhundert zum Zeitalter biblischer 
Laienfrömmigkeit, zumal auch hier wiederum das Kreuzzugserlebnis dazu beitrug, 
das Interesse für die Lebensgeschichte des Herrn (die Evangelien) zu wecken und 
zu steigern. Die Christusfrömmigkeit des 12. Jahrhunderts wandelt sich; Bernhard 
von Clairvaux ist dabei eher ein Symptom, denn ein Initiator. Das apostolische Le- 
ben wird immer bewußter zu dem, was es von jeher sein wollte, zur Nachfolge 
Christi. 

Wiederum mag Hildebert von Lavardin als Zeuge gehört werden. In seinen 
Mahnungen an den Pfarrklerus seiner Diözesen kehrt häufig die Forderung wieder, 
das Kirchenvolk vertrauter werden zu lassen mit der Hl. Schrift, sie mit den Idealen 
und Forderungen des Evangeliums bekannt zu machen22. Je mehr dies geschah, umso 
schärfer mußte für die Laien der Gegensatz sichtbar werden, der zwischen dem 
evangelischen Ideal und der feudalen Wirklichkeit, zumal beim Klerus, und hier 
wiederum beim hohen Klerus, bestand. Es geschah auch nicht selten, daß die Mönche 
vor versammeltem Volk die Prälaten mit dem Ideal der Evangelien konfrontier- 
ten23. Mußte da nicht in den Laien, wenn sie Hildeberts Wort verstanden hatten, 
der Wunsch wach werden, sich nach dem Beispiel solcher Prediger gleichfalls zum 
mahnenden Wort aufzuraffen? Die hörende Kirche beginnt auf einmal zu sprechen. 
Vielleicht war auch noch eine Erinnerung daran vorhanden, daß die Männer der 
gregorianischen Reform an die Laien um Mithilfe appelliert hatten. Eines scheint 
ihnen dabei besonders einsichtig geworden zu sein, die Behauptung der Mönchs- 
prediger nämlich, daß nicht das Amt in der Kirche, sondern die sittliche Vollkom- 
menheit des Christen die Vollmacht zur Predigt verleihe. Die simonistischen Bi- 
schöfe und Prälaten, die unkeuschen und verheirateten Priester, die reichen und 
geizigen Mönche, waren doch wohl kaum die rechten Sittenprediger der Zeit. Wer 
blieb dann noch übrig, um die Schäden der Kirche ins rechte Licht zu setzen, als jene 
•pauperes Christi", die schon ob ihrer armseligen Stellung in der Welt die natür- 
lichen Apostel und wahren Nachfolger des armen und nackten Christus waren. ,Das 
Verdienst verleiht Machtbefugnis, nicht das Amt', werden die Waldenser später 
(nach Alanus von Lille) behaupten24. 

21 De saeramentis II, 2 (PL 176, 417). Walter Ulimann, The growth of papal 
government in the Middle Ages, London 1955, S. 438, Anm. 2 macht auf diesen Text auf- 
merksam und findet bei Richard Wethershet, dem Kanzler von Lincoln, etwas später in des- 
sen Speculum ecclesiae (noch unediert, Univ. Bibl. Cambridge, Add. MS 3471, fol 126r) 
einen ähnlichen Gedanken: •Credo populum christianum esse sanctam ecclesiam". Beide 
offensichtlich gegen die Gefahr, daß nurmehr der Klerus zur Kirche werde. 

22 PL 171 passim. 
23 Vita B. Bernardi Tironensis, c. 52 (PL 172, 1308 f.). 
24 Alanus v. Lille, De fide catholica contra haereticos sui temporis libri quatuor (PL 210, 



Apostolische Laienbewegung im Mittelalter 363 

Das Experiment der Wäldenser 

Zwar sind die Wäldenser nicht die ersten Laien, die im 12. Jahrhundert sich In 
der Kirche und gegen die Kirche zu Wort melden. Aber weil sie im Gegensatz zu 
den meisten anderen Gruppen in reinster Absicht ihr Apostolat begannen, so daß 
man sie als Vorläufer der Franziskanischen Bewegung angesehen hat, und weil in 
der Auseinandersetzung mit ihnen sich die Stellung der Kirche zur Laienpredigt 
klärte, mag es dienlich erscheinen, die Problematik der Laienverantwortung im 
kirchlichen Raum, so wie das 12. Jahrhundert sie sah, einmal an ihrer ersten Ge- 
schichte zu untersuchen. Der Erfolg der Franziskaner und der Mißerfolg der Wäl- 
denser liegen so nahe beieinander, daß gerade bei der großen Ähnlichkeit der 
Grundanliegen wie des äußeren Erscheinungsbildes schon oft die Frage gestellt wor- 
den ist, weshalb diese zur .gefährlichsten Häresie' des hohen Mittelalters gewor- 
den sind25, jene aber zum Ferment einer außerordentlichen Erneuerung der ge- 
samten Kirche. Eine aufmerksame Betrachtung der Vorgänge innerhalb der ersten 
Anfänge der Waldensergeschichte (1176/77 bis 1218) kann vielleicht auch zur Er- 
hellung der heutigen Frage nach der Laienverantwortung in der Kirche und 
nach dem Laienapostolat ein wenig beitragen. 

Der Kaufmann von Lyon 

Bis heute kennt man weder seinen Namen, die Daten seiner Geburt und seines 
Todes, noch seine eigentliche Heimat. In der sonst so schreibfreudigen Zeit, die uns 
reiche Briefsammlungen hinterlassen hat, gibt es keine einzige Zeile von seiner 
Hand. Über manche unbedeutendere Väter früherer Volksbewegungen sind wir 
besser unterrichtet als über Waldes, der diesen Namen offenbar nach seiner Heimat 
trägt26, die aber nicht mehr deutlich auszumachen ist. Peter nannte man ihn erst im 
späten 14. Jahrhundert, als man einen apostolischen Ursprung der Sekte mit dem 
Namen des Apostelfürsten symbolisch anzudeuten versuchte. 

In Lyon hatte Waldes sich eine geachtete Position verschaffen können; er war 
wohlhabend, angesehen, verkehrte freundschaftlich mit dem Klerus der Stadt, war 
verheiratet und hatte zwei Töchter. Als eifriger Christ, der er offenbar war • wie 
viele andere Laien seiner Zeit • empfand er das Verlangen, zu den lebendigen 
Quellen des Evangeliums zurückzukehren, zugleich aber den Wunsch, der Kirche 
Christi zu helfen, deren Leiden • zumal von der großen Auseinandersetzung zwi- 
schen Friedrich I. und Alexander III. her • ihm deutlich genug bekannt sein muß- 

303•430). Das 2. Buch geht ganz gegen die Wäldenser (377•400). Wenn man daran 
denkt, daß Alanus (OCist) schon 1202 gestorben ist, seine Ausführungen über die Wäldenser 
also eben in die kritische Zeit der Anfänge und die eben einsetzenden Versuche Innozenz' III. 
zu deren Wiedergewinnung liegen, werden sie besonders kostbar. Alanus sieht in der Laien- 
predigt das die Wäldenser besonders von anderen Sekten Unterscheidende: •novam sectam, 
scilicet ut sine praelati auctoritate, sine divina inspiratione, sine scientia, sine litteratura 
praedicare praesumerent" (ebda. 377C). Die im Text zitierte Stelle ebda. 385A. 

25 David von Augsburg, De inquisitione haereticorum (bei I. Döllinger, Beiträge zur 
Sektengeschichte des Mittelalters, Bd. II (München 1890) S. 316: •Secta vero ,Povre de Leon' 
et similes tanto periculosiores sunt, quanto sub sanctitatis simulatione se palliant". 

29 Gottfried v. Auxerre (O. Cist), der 1180 Augenzeuge der .professio fidei' des Waldes 
in Lyon war, schreibt: .abjuravit eiusmodi sectam primus inventor a loco nativitatis Wan- 
desius (!) nominatus' (J. Leclercq, Analecta monastica, 2. serie, Rom 1953, S. 195). 



364 Hans Wolter 

ten und deren Verweltlichung im hohen Klerus seines Landes wie beim niederen 
Klerus ihm wohl kaum verborgen blieb. Sie sollte zurückkehren zum früheren Eifer 
und zur früheren Reinheit27. 

Die Quellen berichten, wie er mit seinen priesterlichen Freunden zusammen den 
großen Plan entwarf, die Heilige Schrift ins Französische übersetzen zu lassen, ein 
kostspieliges Unternehmen, das Waldes bereitwillig und großzügig finanzierte. In 
vielen Gesprächen mit diesen Freunden trat das große Thema der Zeit, die Not- 
wendigkeit des apostolischen Lebens für alle Stände der Kirche, als offenbar be- 
herrschendes Anliegen hervor. 

Das Hungerjahr 1176 war wie eine Gottesgeißel durch das Land gezogen. Einer 
seiner priesterlichen Freunde verunglückte tödlich. Sollte Gott das Apostolat der 
Feder nicht als genügend ansehen? Waldes hatte die Lebensgeschichte des hl. 
Alexius in einem zeitgenössischen Gedicht kennengelernt, wie es die fahrenden Sän- 
ger vortrugen. Das seltsame Geschick dieses Mannes ergriff den frommen Kaufmann 
mit bewegender Kraft. Der sich seit langem in ihm zur Reife entfaltende Beschluß 
wurde nun gefaßt. Er begann seinen Besitz zu veräußern, sein Handelsunterneh- 
men zu liquidieren. Es war kein überstürztes Unternehmen, sondern ein wohlüber- 
legtes Tun. Wir hören nämlich, wie er seine Gattin hinreichend versorgt • man ist 
geneigt, anzunehmen, sie habe ihre Einwilligung gegeben28. Für seine beiden Töch- 
ter stellt Waldes eine Aussteuer zusammen und gibt sie nach Fontevrault, der be- 
kannten Gründung des Robert von Arbrissel; wir wissen nicht, wie alt sie waren, 
ob sie in Font6vrault erzogen wurden oder sich dem Konvent der Nonnen anschlie- 
ßen sollten. Jedenfalls sieht man deutlich, daß Waldes mit dem alten Leben ab- 
schließt, um endgültig das neue, apostolische zu beginnen. 

Auf Straßen und Plätzen 

Nachdem Waldes sein Haus bestellt, die Familie versorgt und Abschied genom- 
men hat von seinen Freunden, verteilt er am Feste Maria Himmelfahrt, was ihm 
noch von seinem Vermögen geblieben war, unter die Armen; einiges Geld wirft er 
auf die Straße, wie der Anonymus von Laon berichtet, mit den Worten: •Niemand 
kann zwei Herren dienen"29. Am Tag darauf, als er vom Gottesdienst zurückkehrt, 
bettelt er zum ersten Mal bei einem Freund um ein Almosen •um Gottes willen". 
Man meint, Waldes habe ein förmliches Armutsgelübde abgelegt. Gleichzeitig be- 
ginnt er nun auf Straßen und Plätzen der Stadt, aber auch in benachbarten Sied- 
lungen zu predigen. Das Tun des Waldes macht großen Eindruck, Bürger der Stadt 
schließen sich ihm an, es bildet sich schnell ein ganzer Kreis Gleichgesinnter um den 
.neuen Apostel'30. Ihre Predigt will .eigene und fremde Sünden geißeln'. 

27 Gönnet, Waldensia, S. 239•248, dem D o n d a i n e ausdrücklich zustimmt. 
28 Wie das seit jeher üblich war, wenn ein verheirateter Laie ,ad succurendum', wie man 

sagte, kurz vor seinem Tode Mönch wurde. Ordericus Vital is, Historia ecclesiastica, V, 21 
(PL 188, 443) bringt eine sehr aufschlußreiche Szene. Der Stifter des Priorats Maule, Ansold 
v. Maule, erbittet sich vor der Einkleidung die Erlaubnis seiner Gattin: ,mihi vero licentia 
detur a te ut monachus fiam... a conjugali ergo nexu me, quaeso, absolve, domina!' 

29 Chronicon universale anonymi Laudunensis (um 1220 von einem Prämonstratenser ver- 
faßt) (Mon. Germ. hist. Scriptores 26, 247•449. S. 447.). 

30 So nennt Gottfried v. Auxerre sie ironisch, vgl. Anm. 27 (L e c 1 e r c q S. 194). 



Apostolische Laienbewegung im Mittelalter 365 

Erzbischof von Lyon ist in diesen Jahren Guichard, früher Mönch in Citeaux, 
dann Abt von Pontigny, seit 1165 bis zu seinem Tod im Juli 1180 Oberhirte der 
reichen Rhone-Stadt. Das Vorgehen des bekannten Bürger Waldes, die Folgen sei- 
nes Entschlusses, die werbende Kraft seines Auftretens, vor allem das Predigen die- 
ser Laien blieb ihm kaum verborgen. Man hat nicht den Eindruck, als habe der 
kluge Prälat schroff und unüberlegt eingegriffen. Denn auf dem Lateran-Konzil, 
das 1179 den Abschluß des großen Kampfes zwischen Kaiser und Papst feiert, sind 
zwei Mitglieder des Waldeskreises anwesend, um vom Papst die Bestätigung ihres 
Vorhabens zu erbitten. Es liegt keine Berufung vom Erzbischof an den Papst vor, 
ein Prozeß wurde nicht angestrengt. Von einer Zitierung nach Rom31 kann darum 
nicht die Rede sein. Die Waldenser brachten die bislang fertiggestellten Überset- 
zungen der Hl. Schrift zur Prüfung mit und baten um die Erlaubnis, predigen zu 
dürfen. Alexander III. beauftragte eine Kommission von Kanonisten und Theolo- 
gen mit der Erledigung dieses Gesuches. Ein Bischof, der dieser Kommission ange- 
hörte, ließ einen englischen Hofkleriker, den späteren Kanzler von Lincoln und 
Erzdiakon von Oxford, Walter Map32, das theologische Wissen der beiden Wal- 
denser prüfen. Das war wohl kaum eine sehr glückliche Wahl, obwohl Gerald von 
Wales Walter einen ,sehr gebildeten Mann und in der Hl. Schrift hinreichend be- 
wandert'33 nennt und andernorts über ihn sagt34, er sei ,ein Mann von ausgezeich- 
netem Ruf und sowohl in den Wissenschaften wie auch auf dem diplomatischen 
Parkett zu Hause'. A brilliant, hard, cynical mind, charakterisiert ihn Knowles35. 
Man fragt die beiden Vertreter des Waldes (•die führende Mitglieder ihrer Sekte 
zu sein schienen"): ,Glaubt ihr an Gott?' Ja. ,An den Sohn?' Ja! ,An den Heiligen 
Geist?' Ja! ,An die Mutter Christi?' Ja! Die Kommission bricht daraufhin in großes 
Gelächter aus. .Einfältige und ungebildete Menschen' (homines ydiotae et illiterati) 
sind sie, schreibt später Map36. Verwirrt und beschämt ziehen sich die beiden Wal- 
denser zurück: die erbetene Erlaubnis wird nicht erteilt. Die Legende, daß Waldes 
selbst anwesend gewesen, von Alexander III. freundlich umarmt worden und dann 
vertröstet worden sei, ist heute aufgegeben. 

Das Glaubensbekenntnis des Waldes 

Der Anonymus von Laon berichtet, der Papst habe eine bedingte Erlaubnis zu 
predigen gegeben • von der Walter Map aber nichts weiß oder sagt •, d. h. für 
den Fall, daß Bischöfe oder Priester sie dazu auffordern würden. Was sagen dar- 
über die Quellen? Gottfried von Auxere, der letzte Biograph des hl. Bernhard, 
war als Begleiter des Zisterzienserkardinals Heinrich v. Albano, der als Legat 
Frankreich durchzog, bei einem Konzil in Lyon anwesend. Es muß im letzten Le- 

31 Wie au* Heinrich Böhmer (Waldenser, RE3 20, 799•840, S. 808) schon dar- 
getan hat. Aber in den üblichen Waldenserdarstellungen ist es noch zu lesen. 

32 David Knowles,  The Monastic Order in England,  Cambridge  1950, bringt 
S. 674 ff. eine ausgezeichnete Charakterisierung dieses Mannes. 

83 De Jure et Statu Menevensis Ecclesiae III, 35 (D. Knowles, a.a.O., S. 674, Anm. 6). 
34 •Vir ille celebri fama conspicuus et tarn literarum copia quam curialium quoque 

verborum facetia praeditus" (Speculum Ecclesiae IV, 140). 
35 a.a.O., S. 674. 
36 Nugis curialium, I, 31. 



366 Hans Wolter 

bensjahr des Erzbischofs Guichard stattgefunden haben (zwischen März 1179 und 
Juli 1180), offensichtlich nicht lange nach Abschluß des Lateran-Konzils und der 
Rückkehr der beiden Waldenser. Auf diesem Konzil legte Waldes seine berühmte 
,professio fidei' ab37. Angesichts der späteren Entwicklung spricht Gottfried von 
Auxerre von ihr wie von einem Widerruf, einer abjuratio38, was sie aber offensicht- 
lich nicht gewesen ist. Näher liegt die Vermutung, daß Waldes auf den Bescheid 
von Rom hin sich an den Erzbischof wandte mit der Bitte um Predigterlaubnis und 
daß man bei dieser Gelegenheit zunächst um eine ,professio fidei' des Antragstellers 
bat. In eigenem Namen und dem seiner Gefährten kommt Waldes diesem Verlan- 
gen nach39, in einer durchaus üblichen Formel des katholischen Symbolums. Er schließt 
dann mit einem Bekenntnis zur freiwilligen apostolischen Armut: •Weil der Glaube 
nach dem Apostel Jakobus ohne Werke tot ist, haben wir der Welt entsagt und 
was wir zu eigen hatten, nach dem Rat des Herrn den Armen gegeben. Wir haben 
uns entschlossen, arm zu sein und darum um den morgigen Tag nicht ängstlich be- 
sorgt zu sein; wir wollen weder Gold noch Silber noch etwas dergleichen außer der 
täglichen Nahrung und Kleidung von irgend jemand annehmen'"40. Im Sommer 
1180 stirbt der alte Erzbischof. Von einer formellen Predigterlaubnis ist nicht die 
Rede. Sein Nachfolger wird Johannes aux Blanches-Mains. Er verbietet den Wal- 
densern dann ausdrücklich die Predigt. Aber Waldes hält sich nun nicht mehr daran. 
Er und seine Genossen ziehen erfolgreich umher, culpando sua et aliena peccata. 
Der Erzbischof belegt sie mit dem Bann und vertreibt sie aus seiner Diözese. Diese 
Vertreibung scheint der Ausbreitung des Waldensertums eher genützt zu haben, 
denn mit außerordentlicher Schnelligkeit greift die Bewegung um sich. In Oberitalien 
tun sich Waldenser mit den lombardischen Humiliaten zusammen, 1192 begegnet 
man ihnen in Toul, 1199/1200 in Metz, 1203 in Lüttich, dann in Flandern. Im 
ganzen Languedoc treten sie auf und machen den Bischöfen einiges zu schaffen. In 
Aragonien und Katalonien sind sie in den achtziger Jahren anzutreffen; 1194 wird 
das ungemein scharfe Edikt von Lerida gegen sie erlassen41. 

Sie sammeln ihre Genossen aus bürgerlichen und bäuerlichen Kreisen, Kleriker 
und ,litterati' schließen sich an, auch von Mönchen ist die Rede. In Metz sind es 
Ministerial, in der Mainzer Diözese und in Pamiers auch der hohe Adel. 

Der Bann des Papstes 

Es ist nicht mehr auszumachen, ob Waldes von der Entscheidung des neuen Erz- 
bischofs nach Rom an Papst Lucius III. Berufung eingelegt und von diesem im Jahre 
1181 einen negativen Bescheid erhalten habe42. Erst in Verona (1184) wurden die 
Waldenser in dem berühmten Dekretale ,Ad abolendam' zusammen mit allen Häre- 

37 A. Dondaine, Aux origines du Valdeisme. Une profession de foi de Valdes, Archi- 
vum historicum O. P. 1946, 191•235. 

38 Vgl. Anm. 26. 
38 Gönnet, Waldensia, S. 218. 
40 Ebda.  S. 219. 
41 MarcelinoMenendezPelayo, Historia de los Heterodoxos espanoles, Bd. I 

(Biblioteca de autores cristianos, Nr. 150, Madrid 1956), III, 2 (S. 510 ff.) berichtet von dem 
Edikt Don Pedros des Katholischen vom Jahre 1197 in Gerona. 

42 So H. B ö h m e r, Waldenser, RE3 20, 809. 



Apostolische Laienbewegung im Mittelalter 367 

tikern des Jahrhunders mit dem großen Kirchenbann belegt43, der dann auch dem 
Erzbischof von Lyon nachträglich das Recht zur gewaltsamen Austreibung gegeben 
hat, die Böhmer für den Beginn des Jahres 1185 ansetzt. 

A. Dondaine warnt sehr vor zu schnellen Aussagen über Rechtgläubigkeit und 
Intentionen des Waldes in diesen Jahren. Ganz offensichtlich ist alles noch im Fluß, 
und die späten Quellen sind nur zu geneigt, wie bei Gottfried von Auxerre, spä- 
tere Lehren in die Zeit der Anfänge zurückzuprojizieren. Gerade der Zusammen- 
stoß mit dem neuen Erzbischof von Lyon ist historisch immer noch zu wenig erhellt. 
Dondaine bedauert, daß die Reform des Waldes, mit ihrer radikalen Armut, ihrem 
Protest gegen die Korruption des Klerus und ihrem Verlangen, allen Berufenen das 
Recht zur Predigt einzuräumen, ein vergeblicher Versuch geblieben sei. Der Miß- 
erfolg ist nach ihm in der Hauptsache auf die Verhärtung des hohen Klerus zurück- 
zuführen, der über die immanente Tendenz gegen das römische Lehramt und die 
Lenkungsgewalt des Episkopates erschrocken gewesen sei44. In der Tat scheint im 
Hinblick auf die wenig später einsetzende liberalere Haltung, zumal Innozenz' III., 
und auf die geglückte Einfügung der nicht unähnlichen franziskanischen Bewegung 
im kommenden Jahrhundert, mancher Fehler begangen worden zu sein, der dieses 
wertvolle Instrument gegen die ständig höher steigende Flut der ganz anders ge- 
lagerten Katharer aus der Hand gab. Sabatier meint, Waldes sei fast gegen seinen 
Willen auf die Seite der Ketzer gedrängt worden45 und macht sehr wahrscheinlich, 
daß Franz von Assisi durch seinen Vater die Armen von Lyon, wie die Waldenser 
sich nannten, hinlänglich gekannt hat. Daher (nach Sabatier) auch dessen immer 
wiederkehrende Ratschläge an seine Brüder, sich der Geistlichkeit zu unterwerfen. 
Augenscheinlich hätten ihn die Prälaten, mit denen er unterhandelte, als er bei 
Innozenz III. um die Bestätigung seiner Stiftung einkam, vor den Gefahren seines 
Unternehmens gewarnt, indem sie ihn geradezu auf das Beispiel der Waldenser 
hinwiesen46. 

Jedenfalls waren die Würfel 1184 gefallen, denn von jetzt an entwickeln sich die 
Waldenser aus einer Gruppe apostolischer Armen zu einem Zweig der sich unheim- 
lich ausbreitenden abendländischen Häresie, und nun erst werden auch die Lehr- 
meinungen sichtbar, die sie offensichtlich von den anderen Sekten, zumal den Katha- 
rern, gegen die sie eigentlich ins Feld getreten waren, zu übernehmen beginnen. 

Innozenz III. und der Kompromiß 

Nur knappe 14 Jahre liegen zwischen dem Spruch von Verona (1184) und dem 
Pontifikatsbeginn Innozenz' III. (1198). Wie ein Steppenbrand hatte sich die Wal- 
denserbewegung durch Italien, Südfrankreich und Nordspanien, durch Burgund hin- 
auf nach Lothringen und nach Süddeutschland ausgebreitet. In der Begegnung mit 
vielen anderen häretischen Gruppen, zumal den mächtigen Katharern, waren ihr, 
der ursprünglich innerkirchliche moralische Reform angelegen gewesen war, jene 
häretischen Lehren zugeflossen, die es erschweren mußten, sie wieder zu gewinnen. 

4S Am 4. November 1184. 
44 Gönnet, Waldensia, 221 f. 
45 Paul Sabatier, Leben des Heiligen Franz von Assisi, Zürich 1935, S. 52. 
46 Ebda. 



368 Hans Wolter 

Noch einmal wäre eine Wende möglich gewesen. Denn jetzt unternahm der junge, 
reformfreudige Papst den Versuch, den Laien in Fragen der Armut, des Bettels und 
der Predigt entgegenzukommen. So wenig man häretische Bosheit dulden dürfe, 
schrieb er an den Bischof von Metz, in dessen Sprengel waldensische Gruppen auf- 
getreten waren, so wenig dürfe man fromme Einfalt beschränken, damit weder die 
Geduld der Vorgesetzten die Häretiker kühn mache, noch ihre Ungeduld die Ein- 
fältigen in Verwirrung bringe, so daß aus den Einfältigen erst Häretiker wür- 
den47. Man meint eine Kritik des Verfahrens auf dem Laterankonzil zu hören. 

Innozenz hält es für denkbar, daß ein Mensch auf Grund göttlicher Sendung Be- 
fugnisse ausübt, die für gewöhnlich nur der Hierarchie zustehen oder von ihnen ver- 
liehen werden, wie etwa das Predigeramt; das eben hatte Waldes für sich in An- 
spruch genommen. Doch verlangte Innozenz für den behaupteten Tatbestand einer 
solchen Sendung eine Beglaubigung durch Wunder48. Er öffnete den Humiliaten, 
die ähnlich wie Waldes auf dem Konzil um Erlaubnis zur Bußpredigt gebeten und 
diese nicht erhalten hatten, und die wie die Waldenser von Lucius III. 1184 ex- 
kommuniziert worden waren, weit die Tore der Kirche48. Als Kanonikergemein- 
schaft, als klösterlich lebende Laiengemeinschaft und als eine Gemeinschaft in der 
Welt lebender Laien hat der Papst sie dann als Orden 1201 feierlich bestätigt. Der 
dritte Orden der Humiliaten war eine unerhörte Neuerung. Ihre Mitglieder, Bürger 
lombardischer Städte, lebten in ihren Familien, waren aber zu einem Leben der 
Frömmigkeit, Einfachheit und des apostolischen Wirkens verbunden. Jetzt ge- 
währte ihnen Innozenz das Recht, Versammlungen abzuhalten und Buße zu predi- 
gen. Der größte Teil der Humiliaten kehrte zur Kirche zurück. 

Ähnliches versuchte er mit den Waldensern, doch wurde sein Vorgehen dadurch 
erschwert, daß diese im Gegensatz zu den Humiliaten keinen streng organisierten 
Verband hatten bilden können, sondern überall zerstreut lebten. Nur eine Gruppe 
kehrte zurück, die um Durandus von Huesca; sie bekamen als Katholische Arme 
Predigt und eigene Schulen zugestanden. Sie waren allerdings, was bemerkenswert 
ist, in ihrer Mehrzahl Kleriker. Klagen der Bischöfe über sie haben Innozenz nicht 
abgehalten, sie weiter zu fördern, und wiederholt bittet er die Bischöfe um Nach- 
sicht und Geduld50. 

Die Katholische Aktion 

Innozenz III. hat somit den großangelegten Versuch gemacht, die Waldenser mit 
Liebe und durch kluge Organisation wieder zu gewinnen. Er nahm ihre Lebens- 
weise in das kirchliche Leben auf und gab ihr den Stempel der Autorität. Ihr frei- 
williger Verzicht auf weltlichen Besitz erhob er dann durch seine Bestätigung zur 
kirchlichen Vorschrift. Die Handarbeit, welche die Armen von Lyon ablehnten, weil 
sie dem Studium wie der Predigt hinderlich sei, wurde von den Katholischen Armen 
nicht gefordert. Die ganze Studienordnung der Waldenser in Frankreich wurde bei- 

47 Reg II, 142, 235. 
48 Reg II, 141. 
49 H. T i 11 m a n n, a.a.O., S. 181. 
50 Ebda., S. 182 f. Vgl. auch die Monographie von Johann Baptist Pierron, 

Die Katholischen Armen 1911. Die Rolle Innonz' III. wird besonders auch von Herbert 
Grundmann, Religiöse Bewegungen im Mittelalter, Berlin 1935, S. 72•118, stark her- 
ausgearbeitet. 



Katharina von Siena und ihre Seelenführer 369 

behalten. Wanderpredigt und Studium der Hl. Schrift durfte ihre Hauptbeschäfti- 
gung bleiben. Sogar die Tracht mit Ausnahme der (die renitent bleibenden Wal- 
denser kennzeichnenden) Schnallen auf den Sandalen blieb die gleiche. 

Und doch war es ein Versuch, der keine lange Lebensdauer hatte. Die Bischöfe 
brachten dem mutigen Versuch des Papstes kein Verständnis entgegen. Die Neue- 
rung war zu auffallend, zu sehr gegen alle Tradition. Auch haben offenbar die ge- 
wonnenen Waldenser nicht immer und sofort die alten Denkweisen aufgegeben, 
und ihr apostolisch gemeinter Umgang mit den alten Freunden wurde stets als ver- 
dächtig empfunden. Wenn er es auch nicht immer war, so blieb die Gefahr des 
Rückfalls bedeutend. 

Dennoch sollte die einmal erprobte Weise der Gesamterfahrung der Kirche nicht 
verloren gehen. Durch die beiden großen Bettelorden mit ihren dritten Orden hat 
sie sich endlich doch auf breitester Basis durchsetzen können. 

So hat der religiöse und apostolische Aufbruch der Laien im 12. Jahrhundert bei 
allen Menschlichkeiten, die er im Gefolge hatte, doch in wesentlichen Bereichen so- 
wohl kirchlicher Theorie wie kirchlicher Praxis Fortschritte gebracht. Die einmal 
erwachte neue Frömmigkeit wird nun Jahrhundert um Jahrhundert fortwirken, wird 
neben der formvollendeten Spiritualität der Eliten im Klerus und in den Orden eine 
glaubensstarke, immer neue Formen findende, warmherzige und verantwortungs- 
bewußte Liebe zu Christus und seiner Kirche bei den Laien wachhalten. 

Diese Frömmigkeit war berufen, alle kommenden Krisen in der Kirche im Verein 
mit den Bemühungen des Klerus und der Orden zu überwinden. 

Katharina von Siena und ihre Seelenführer (II) 

Von Dr. Heribert Christian Scheeben, Köln 

Raymundvon Capua, Spiritual der Dominikanerinnen in Montepulciano 
und Verfasser der Legende der hl. Agnes von Montepulciano, Lektor im Prediger- 
konvent in Siena, Prior von Santa Maria sopra Minerva in Rom, dann gescheiterter 
Nuntius und von 1380 ab Ordensmeister der Predigerbrüder, unter dem die Reform 
des Ordens ihren Anfang nahm, in päpstlichen Aufträgen wiederholt tätig, Doktor 
der Theologie honoris causa, d. h. mit päpstlicher Lizenz und ohne nennenswerte 
Lehrtätigkeit, dieser Raymund ist nach dem Urteil mancher der Mann, der Katha- 
rina von Siena auf den Pfad der Tugend und der Mystik geführt hat, so daß die 
Heiligkeit seines geistlichen Kindes zurückstrahlt auf ihn, und er daher auch aus 
diesem Grunde im Predigerorden als Seliger verehrt wird. •Er unterwarf sein 
Beichtkind sehr peinlichen Prüfungen; jede Unvollkommenheit wurde streng be- 
straft; jede Ekstase wurde einfach beiseite geschoben; jede Offenbarung wurde ab- 
gelehnt; er wandte jedes Mittel an, sie zu demütigen, sie zu kasteien, die arme 
menschliche Natur aufseufzen zu lassen", wie der Geschichtsschreiber, der Ordens- 
meister des Predigerordens Mortier (S. 505), im Anschluß an H. Cormier schreibt. 




