
IM      SPIEGEL      DER       ZEIT 

Strömungen und Probleme der Geistlichen Theologie 
und der Frömmigkeit im deutschen Katholizismus 

Wir versuchen im folgenden einen Überblick zu geben über das, was heute auf dem Gebiet 
der Geistlichen Theologie und der Frömmigkeit die Geister bewegt1. Wir beschränken uns 
dabei auf den deutschen Sprachbereich, obwohl eine solche Eingrenzung nur bedingt Gültig- 
keit hat; denn einmal sind die Fragestellungen, wenigstens im mitteleuropäischen Katholizis- 
mus, hüben und drüben die gleichen, zum anderen sind etwa ein gutes Drittel der nen- 
nenswerten deutschen religiösen Literatur Übersetzungen, hauptsächlich aus dem Französi- 
schen und Englischen. 

Ganz allgemein gesehen unterscheiden sich die Jahre nach dem zweiten Weltkrieg von 
denen nach dem ersten Weltkrieg in bemerkenswerter Weise. Der geistige und geistliche 
Aufbruch der zwanziger Jahre ist einer größeren Nüchternheit gewichen, die schöpferische 
Fülle dem Bestreben nach Einfachheit und Einheit. Das Interesse hat sich deutlich von der 
Freude an der Spekulation auf die Fragen der christlichen Verwirklichung verlagert. Bei der 
Behandlung der religiösen Wahrheiten wird immer nach dem ,Sitz im Leben' gefragt. Nicht 
die Wahrheiten als solche sind gesucht, sondern ,Lebenswerte' sind gefragt. Vor allem die 
.Übung' hat einen großen Raum in unseren Überlegungen und Bemühungen eingenommen. 
Der Grund für diese starke Hinwendung zum gelebten Leben ist nicht zuletzt in den erhöh- 
ten Schwierigkeiten des heutigen Menschen zu suchen. Nicht nur die Glaubenswelt als solche 
ist für das moderne Bewußtsein .unrealer' geworden, auch der Verwirklichung der einfach- 
sten Inhalte und Forderungen des christlichen Glaubens stellen sich dem heutigen Menschen 
große Hindernisse entgegen. Man braucht nur an das Gebet zu denken. 

Von diesen Voraussetzungen her fragen wir: Welche Ideen, Bemühungen, Schwierigkeiten 
und Gefahren stehen heute im Bereich der Geistlichen Theologie und der Frömmigkeit bei 
uns im Vordergrund? Es geht uns dabei nicht um eine vollständige Literaturaufzählung 
(zumal ja auch das Leben selbst befragt werden soll), als vielmehr um die Herausarbeitung 
der treibenden Ideen und Kräfte. 

1. Die übernatürliche Welt als Wirklichkeit 

Es ist im allgemeinen für den heutigen Menschen schwerer als früher, die Glaubenswelt 
zu realisieren'. Gott ist uns durch die Erweiterung der Dimensionen dieser Welt, die erst 
jetzt ins öffentliche Bewußtsein tritt, und durch die alles Irdische und Menschliche umgrei- 
fende Säkularisierung des Lebens ferner gerückt. Manche Geheimnisse des Glaubens und 
des Lebens Jesu sind für unser unmittelbares Welt- und Lebensgefühl unwahrscheinlicher 
geworden. Daher die wenigstens heimlich gestellte Frage vieler Christen: Ist denn wirklich 
alles so, wie der traditionelle Glaube es sagt? Und wie sieht denn die eigentliche Welt 
Gottes und seiner Geheimnisse aus, die sich hinter den vielerlei Namen und Zeichen, hinter 
den Bildern und Worten der Offenbarung verbirgt? Unsere zunehmenden Kenntnisse der 
Religionsgeschichte (gerade auch die vulgären) tun das Ihre, um den Kinderglauben, um das 
Wort der ordentlichen Verkündigung zu relativieren. 

Von daher das neue Interesse an fundamentaltheologischen und apologetischen Fragen. 
Der Nachfrage entsprechend sind auch die Veröffentlichungen auf diesem Gebiet zahlreich 
(vgl. u. a. A. Lang, H. Lais, J. Beumer, W. Bulst). Was an dieser Literatur auffällt, ist die 
erneute Hinwendung zur rationalen Rechtfertigung des Glaubens und zur historischen 
Beweisführung; ihre Darstellung ist im Vergleich zu früher nicht so sehr abwehrend und 
verteidigend als vielmehr positiv aufbauend. Wie sehr der heutige Mensch auf geschichtliche 

1 Vgl. unsere letzte Übersicht in dieser Ztschr. 27 (1954) 185 ff. 



Im Spiegel der Zeit 381 

Tatsachen aus ist, zeigt der große Erfolg der Bücher von Keller: •Die Bibel hat doch recht" 
(ein Buch, das in seiner Vereinfachung nicht ungefährlich ist) und von Bamm: Frühe Stätten 
der Christenheit". Welche Gefahren in der einseitigen Betonung der geschichtlichen facts u. U. 
für den Glauben liegen, zeigt u. a. der Streit um das Turiner Leichentuch, dessen Echtheit in 
der Diskussion einmal als eine glückliche Bestätigung des Auferstehungsglaubens herangezo- 
gen wurde, oder auch die übertriebene Bedeutung, die manche protestantische Theologen den 
Qumram-Texten für die Botschaft Jesu beimessen. Für das Aufleben der historischen Leben- 
Jesu-Forschung zeugen u. a. die Jesus-Bücher der beiden evangelischen Theologen E. Stauffer 
und G. Bornkamm, ebenso die Monographie von E. Blinzler: •Der Prozeß Jesu". 

Auch dort, wo das geschichtliche Faktum vorbehaltlos angenommen wird, fragt man wei- 
ter: Was haben Gott und Christus denn eigentlich gemeint, wie sind ihre Worte zu ver- 
stehen, wie die überrationalen Geheimnisse des Glaubens zu erklären, wie kann man sie für 
ein vernünftiges Denken verständlich machen? Hier kommt die heutige (auch katholische) 
Exegese den, so Fragenden in vielen Punkten entgegen, aber bei der Umstrittenheit vieler 
Thesen dringen auch die gesicherten Erkenntnisse nur langsam in die fromme Literatur 
und in das gläubige Denken ein, während man umgekehrt bei avantgardistisch eingestellten 
Christen (Laien) eine starke Neigung zu möglichst radikalen exegetischen Lösungen antreffen 
kann; hier ist zweifellos vieles im Fluß. Im allgemeinen wird die größere Nüchternheit, mit 
der man an die Auslegung der Schrift herangeht, begrüßt; Bücher und Aufsätze (über Leben 
und Wunder Jesu, Maria, Joseph), die eine solche Tendenz zeigen, finden eine gute Auf- 
nahme (vgl. die Bücher von Gächter, Guardini, Weiger, K. Rahner u. a.). 

Auf die Wirklichkeit der übernatürlichen Welt glaubt der heutige Christ auch im Leben 
der Heiligen zu stoßen. Nicht zwar die YleWigtnverehrung, wohl aber das Interesse an den 
Heiligen als Zeugen für die Realität des Glaubens ist gewachsen. Ihnen, die ihr Leben 
radikal auf die Wirklichkeit Gottes und Christi gesetzt haben, die aus dem Glauben an die 
Wirklichkeit der Engel und Teufel, des Himmels und der Hölle gelebt und diesen Glauben 
im blutigen oder unblutigen! Martyrium bezeugt haben, meint man Glauben schenken zu 
können. Einer solchen Haltung kommen jene biographischen Arbeiten entgegen, die nichts 
retouschieren, die sagen, wie es gewesen ist, auch wenn es einem frommen Apriori nicht 
entspricht. Wir nennen einige: Van der Meer (Augustinus), Schieffer (Bonifatius), Sven 
Stolpe (Jeanne d'Arc), die Dokumente der Verurteilung und Rechtfertigung Jeanne d'Arcs, 
Schurhammer (Franz Xaver), H. Rahner (Ignatius v. L.). 

2. Die Wirklichkeit der übernatürlichen Welt 

Ist für das bisher Gesagte ein Geist der Nüchternheit kennzeichnend • man will Beweise 
und läßt sich nur durch Tatsachen überzeugen •, so ist ein zweiter Zug, der die heutige 
geistige und religiöse Lage deutlich macht, der neu erwachte Sinn für den Zeichencharakter 
alles Irdischen und für das Geheimnis. Ursprünglich handelt es sich hier um eine Reaktion 
gegen den Rationalismus und die Ausschließlichkeit der naturwissenschaftlichen Methode. 
Heute ist es ganz allgemein eine Abwehr des einseitigen Intellektualismus. Dazu kommt, daß 
der Mensch die Brüchigkeit der Welt und seiner selbst so sehr erfahren hat, daß er nach 
einer Lösung der vielen Rätsel hinter der unmittelbar wahrgenommenen Wirklichkeit und 
in den Tiefen seiner Seele sucht. Einem solchen Suchen kommt die neueste Naturwissen- 
schaft, vor allem aber die Tiefenpsychologie, kommen die verschiedenen Formen der Gnosis 
und östlichen Mystik entgegen. Nicht zuletzt sind es die parapsychologischen Fakten, die 
einen immer größeren Kreis von Menschen anziehen. Der Aberglaube ist weit verbreitet. 

Wie begegnet die katholische Frömmigkeit dem Verlangen des heutigen Menschen nach 
einer höheren Wirklichkeit, nach höherem Wissen, nach dem Geheimnis? Im Gegensatz zu 
den außerchristlichen gnostischen und mystischen Bewegungen, die das Geheimnis alles 
Seienden im göttlichen Tiefengrund der Seele suchen und darum den Menschen zu dieser 
oder jener Form von meditativer Versenkung anleiten, wird der Christ zunächst von sich 
selbst weg, mitten hinein in die objektive Geheimniswelt der neutestamentlichen Botschaft 
geführt; erst der zweite Schritt besteht in der Meditation. (Daß auch der umgekehrte Weg oft 
gegangen wird, bedeutet eine nicht geringe Gefahr; davon später.) Dem trägt ein guter 



382 Im Spiegel der Zeit 

Teil der theologischen und geistlichen Literatur Rechnung, wenn sie folgende Themen in den 
Vordergrund der Verkündigung stellt: Die Anteilnahme am Leben des dreifaltigen Gottes, 
die mittelpunkthafte und alles krönende Gestalt Christi, das Mysterium der Kirche, das 
Reich Gottes, das Kommen der endgültigen Herrschaft Gottes in der Herrlichkeit oder der 
äußersten Finsternis. Auch die Sittenlehre wird in diesen Rahmen der Heilsgeheimnisse 
hineingestellt (vgl. Schnackenburg: •Die sittliche Botschaft des NT", Häring: •Das Gesetz 
Christi"). 

Von zwei Seiten erfährt heute die geistliche Theologie im Hinblick auf die Entfaltung 
der übernatürlichen Heilswirklichkeit und auf die Erhellung des Geheimnischarakters dieser 
Wirklichkeit ganz besondere Impulse, von der neu aufblühenden Bibeltheologie und vom 
Kult her. 

Interessanterweise sind auch im Bereich der TSibeltheologie die protestantischen Exegeten 
vorangegangen; unbeschwert durch ein Dogma tun sie sich leicht. Aber auch die katholischen 
Exegeten scheinen den Anschluß an die biblische Theologie gefunden zu haben. Man kann 
manche Veröffentlichungen bibeltheologischer Art (u. a. von Mußner, Schlier, Schnackenburg, 
Schierse) nur mit großem geistlichem Gewinn lesen. Was uns fehlt, sind Bücher, die die 
Ergebnisse der theologischen und vor allem heilstheologischen Exegese für die Verkündigung 
und für die Frömmigkeit auswerten. 

Der zweite Bereich, in dem der Geheimnischarakter der christlichen Heilswirklichkeit heute 
besonders sichtbar wird, ist der Kult. Zwar ist die Mysterientheologie auch weiterhin noch zu 
keinem befriedigenden Ergebnis gekommen, aber in einem vagen, nicht näher präzisierten 
Sinn ist es doch Allgemeingut der Sakramentenitheologie, insbesondere der Meßtheologie 
geworden, daß die Heilswirklichkeit Christi sakramental präsent wird. Für die Frömmigkeit 
ist das von entscheidender Bedeutung. Damit ist nämlich der Sinn für die Eigentümlichkeit 
des Kultischen, der Realität des Kultischen, der kultischen Seinsweise neu erwacht. Es wird 
allerdings beklagt, daß für den realen Vollzug des Kultes, vor allem des heiligen Opfers, 
noch zu wenig Nutzen daraus gezogen werde. Immerhin haben die vielen liturgischen Einzel- 
arbeiten hierfür gute Voraussetzungen geschaffen. 

3. Personalität und Universalität der übernatürlichen Ordnung 

Wie in der Dogmatik heute die einzelnen Traktate nicht mehr isoliert betrachtet, sondern 
in ihrem theologischen Zusammenhang geschaut werden, wobei alle Offenbarungswahrheiten 
in der Kirchentheologie und in der Eschatologie kulminieren, so auch in der geistlichen 
Theologie; beide, Dogmatik und geistliche Theologie, gehen ja ineinander über. Die eini- 
gende und alles umfassende Idee ist das heilsgeschichtliche Handeln Gottes in Christus Jesus. 
Sowohl die Oäenbarungswahrheiten wie die Frömmigkeitsübungen werden in das Drama 
der Heilsgeschichte hineingestellt. Hier wie dort begegnet man in der Literatur dem Durch- 
blick vom Ursprung bis zum heilsgeschichtlichen Ende, vom dreifaltigen Gott, über Schöpfung 
und Erlösung hinein in die Geheimnisse von Tod, Gericht, Himmel und Hölle. Bisweilen 
steckt schon im Aufbau eines Buches der Grundriß einer geistlichen Theologie, und immer 
wieder ist es das gleiche Schema, das angewandt wird, mögen die Gegenstände noch so ver- 
schieden sein (vgl. V. Warnach: Agape; O. Semmelroth: Gott und Mensch in der Begegnung; 
Hans Urs von Balthasar: Das betrachtende Gebet). Eine solche Betrachtungsweise kann u. U. 
monoton wirken, da immer wieder das Gleiche gesagt zu werden scheint (man vgl. hierzu den 
Vorwurf, den man den Büchern von A. von Speyr gemacht hat). 

Die heilstheologische und heilsgeschichtliche Schau erstreckt sich nicht nur auf theoretische 
Glaubensinhalte, sondern auch auf die religiöse Erhellung der tatsächlichen Geschichte. Man 
hat von einer •Epoche des Teufels" gesprochen (Böhm), man hat die Erscheinungen von 
Fatima mit den geschichtlichen Ereignissen der jüngsten Vergangenheit in Verbindung ge- 
bracht. Auch in biographischen Arbeiten begegnet man dem Versuch, das Heilshandeln 
Gottes sichtbar zu machen, z. B. die göttliche Idee herauszufinden, die Gott im Leben eines 
Menschen vorgeschwebt haben mag, oder den göttlichen Auftrag, die Sendung, die er einem 
Heiligen zugedacht hat (vgl. H. U. von Balthasar: Therese von Lisieux; H. Waach: Franz 
von Sales). Hier liegen fruchtbare Möglichkeiten, ist aber auch der subjektiven Meinung 
manche Tür geöffnet. 



Im Spiegel der Zeit 383 

Von der heilsgesdiiditlidien Schau her erhalten ferner die Einzelgeheimnisse des Glaubens 
eine große Weite, Bereicherung und Vertiefung, erhält die Frömmigkeit ihren christlichen 
Horizont. In ihr wird ebenso die liturgische Frömmigkeit aus der Einseitigkeit ihrer nur 
objektiven Betrachtungs- und Vollzugsweise herausgeführt (u. a. Jungmann, Pascher, Guar- 
dini, Fischer, Schnitzler, Kahlefeld), wie umgekehrt die Herz-Jesu-Frömmigkeit (vgl. 
Stierli: Cor Jesu) oder die Marienverehrung (vgl. die Mariologien von Schmaus und K. 
Rahner) eine größere Objektivität erfahren. So werden die scharfen Grenzen der einzelnen 
Frömmigkeitsformen, die häufig wie Gegensätze angesehen wurden, zugunsten ihres ein- 
heitlichen theologischen Grundes aufgehoben. Selbst peripher scheinende Glaubensgeheim- 
nisse gewinnen in einer heilsgeschichtlichen Sicht an Tiefe und Bedeutung und Fruchtbarkeit 
für den einzelnen. Man denke an die Engel- und Heiligenverehrung, an die Lehre vom Feg- 
feuer und Ablaß. Von ihrer heilstheologischen Mitte her verliert jede Glaubenswahrheit 
ihren peripheren Charakter. Wer sich wirklich die Lehre vom Ablaß gläubig aneignete (vgl. 
dazu K. Rahner, in: Schriften zur Theologie II), würde wahrscheinlich wieder anfangen, sich 
selbst wieder mehr um den Ablaß zu bemühen. 

Zur Universalität der übernatürlichen Ordnung gehört endlich noch die Einbeziehung 
des ganzen Kosmos in diese Ordnung der Gnade. Auch davon ist in den Arbeiten der letzten 
Jahre häufig die Rede, meist im Anschluß an den Epheser- und Kolosserbrief des hl. Paulus 
(vgl. die Bücher bzw. Aufsätze von Schlier, Mußner, V. Warnach). Es geht hier vor allem um 
das Verhältnis von Kirche, Kosmos, Reich Gottes und Herrschaft Christi. Hier liegen Ansätze 
für eine Schöpfungs- und ,Welt'-frömmigkeit, wie sie bisher nur dem östlichen Christentum 
eigen war; nur hätte diese Frömmigkeit einen viel personaleren Akzent im Vergleich mit der 
entsprechenden östlichen. (Fortsetzung folgt!) 

Fr. Wulf S. J. 

Die deutschen Säkularinstitute 

Auf den Beitrag •Kriterien für die Echtheit eines Berufes zum Weltlichen Institut" 
(3. Heft, 1957, S. 218 ff) sind bei der Schriftleitung viele Anfragen eingegangen mit der 
Bitte, einige dieser Institute zugleich mit Kennzeichnung ihrer Eigenart und ihrer Ziel- 
setzung namhaft zu machen. Wir möchten darum im letzten Heft dieses Jahres eine Auf- 
stellung jener Säkularinstitute (und ähnlicher religiöser Gemeinschaften, die das Ideal der 
Evangelischen Räte mitten in der Welt zu verwirklichen suchen) bringen, die in deutsch- 
sprachigen Gebieten ihren Ursprung oder wenigstens Niederlassungen haben und verbreitet 
sind. Wir bitten darum diese Institute (und Gemeinschaften), soweit sie eine päpstliche oder 
bischöfliche Approbation haben und nicht erst im Entstehen begriffen sind, uns dabei behilf- 
lich zu sein. Erwünscht ist eine kurze, aber wesentliche Darlegung der Ursprungsidee, der 
Zielsetzung, der Spiritualität, des Ausbildungsganges und der Lebensweise. Der Schriftsatz 
darf nicht eine Schreibmaschinenseite (42 Zeilen) überschreiten; spätester Ablieferungstermin 
20. November. Die Schriftleitung 




