IM S PIEGETL DER Z EIT

Stromungen und Probleme der Geistlichen Theologie
und der Frommigkeit im deutschen Katholizismus

Wir versuchen im folgenden einen Uberblick zu geben iiber das, was heute auf dem Gebiet
der Geistlichen Theologie und der Frommigkeit die Geister bewegt!. Wir beschrianken uns
dabei auf den deutschen Sprachbereich, obwohl eine solche Eingrenzung nur bedingt Giiltig-
keit hat; denn einmal sind die Fragestellungen, wenigstens im mitteleuropaischen Katholizis-
mus, hiiben nnd driiben die gleichen, zum anderen sind etwa ein gutes Drittel der nen-
nenswerten deutschen religidsen Literatur Ubersetzungen, hauptsichlich aus dem Franzosi-
schen und Englischen.

Ganz allgemein gesehen unterscheiden sich die Jahre nach dem zweiten Weltkrieg von
denen nach dem ersten Weltkrieg in bemerkenswerter Weise. Der geistige und geistliche
Aufbruch der zwanziger Jahre ist einer gréferen Niichternheit gewichen, die schépferische
Fillle dem Bestreben nach Einfachheit und Einheit. Das Interesse hat sich deutlich von der
Freude an der Spekulation auf die Fragen der christlichen Verwirklichung verlagert. Bei der
Behandlung der religiésen Wahrheiten wird immer nach dem ,Sitz im Leben® gefragt. Nicht
die Wahrheiten als solche sind gesucht, sondern ,Lebenswerte’ sind gefragt. Vor allem die
,Ubung* hat einen grofien Raum in unseren Uberlegungen und Bemilthungen eingenommen.
. Der Grund fiir diese starke Hinwendung zum gelebten Leben ist nicht zuletzt in den erhéh-
ten Schwierigkeiten des heutigen Menschen zu suchen. Nicht nur die Glaubenswelt als solche
ist fiir das moderne Bewufitsein ,unrealer’ geworden, auch der Verwirklichung der einfach-
sten Inhalte und Forderungen des christlichen Glaubens stellen sich dem heutigen Menschen
grofle Hindernisse entgegen. Man braucht nur an das Gebet zu denken.

Von diesen Voraussetzungen her fragen wir: Welche Ideen, Bemithungen, Schwierigkeiten
und Gefahren stehen heute im Bereich der Geistlichen Theologie und der Frommigkeit bei
nns im Vordergrund? Es geht uns dabei nicht um eine vollstindige Literaturaufzihlung
{zumal ja auch das Leben selbst befragt werden soll), als vielmehr um die Herausarbeitung
der treibenden Ideen und Krifte.

1. Die iibernatiirliche Welt als Wirklichkeit

Es ist im allgemeinen fiir den heutigen Menschen schwerer als frither, die Glaubenswelt
zu ,realisieren‘, Gott ist uns durch die Erweiterung der Dimensionen dieser Welt, die erst
jetzt ins 6ffentliche Bewufitsein tritt, und durch die alles Irdische und Mensdhliche umgrei-
fende Sikularisierung des Lebens ferner geriickt. Manche Geheimnisse des Glaubens und
des Lebens Jesu sind fiir unser unmittelbares Welt- und Lebensgefithl unwahrscheinlicher
geworden. Daher die wenigstens heimlich gestellte Frage vieler Christen: Ist denn wirklich
alles so, wie der traditionelle Glaube es sagt? Und wie sicht denn die eigentliche Welt
Gottes und seiner Geheimnisse aus, die sich hinter den vielerlet Namen und Zeichen, hinter
den Bildern und Worten der Offenbarung verbirgt? Unsere zunehmenden Kenntnisse der
Religionsgeschichte (gerade auch die vulgiren) tun das Thre, um den Kinderglauben, um das
‘Wort der ordentlichen Verkiindigung zu relativieren.

Von daher das neue Interesse an fundamentaltheologischen und apologetischen Fragen.
Der Nachfrage entsprechend sind auch die Verdffentlichungen auf diesem Gebiet zahlreich
(vgl. u. a. A. Lang, H. Lais, J. Beumer, W. Bulst). Was an dieser Literatur anffallt, ist die
erneute Hinwendung zur rationalen Rechtfertigung des Glaubens und zur historischen
Beweisfithrung; ihre Darstellung ist im Vergleich zu frither nicht so sehr abwehrend und
verteidigend als vielmehr positiv anfbauend. Wie sehr der heutige Mensch auf geschichtliche

1 Vgl. nnsere letzte Ubersicht in dieser Ztschr. 27 (1954) 185 ff.



Im Spiegel der Zeit . 381

Tatsachen ans ist, zeigt der grofie Exfolg der Biicher von Keller: ,Die Bibel hat doch recht®
(ein Budh, das in seiner Vereinfachung nicht ungefihrlich ist) und von Bamm: Friihe Stitten
der Christenheit“. Welche Gefahren in der einseitigen Betonung der geschichtlichen facts u. U.
fiir den Glauben liegen, zeigt u. a. der Streit um das Turiner Leichentnch, dessen Echtheit in
der Diskussion einmal als eine gliikliche Bestitigung des Auferstehungsglaubens herangezo-
gen warde, oder auch die iibertriebene Bedeutung, die manche protestantische Theologen den
Qumram-Texten fiir die Botschaft Jesu beimessen. Fiir das Aufleben der historischen Leben-
Jesu-Forschung zeugen u. a. die Jesus-Biicher der beiden evangelischen Theologen E. Stauffer
und G. Bornkamm, ebenso die Monographie von E. Blinzler: ,Der Prozef Jesu“.

Audh dort, wo das geschichtliche Faktum vorbehaltlos angenommen wird, fragt man wei-
ter: Was haben Gott und Christus denn eigentlich gemeint, wie sind thre Worte zu ver-
stehen, wie die iiberrationalen Geheimnisse des Glaubens zu erkliren, wie kann man sie fir
ein verniinftiges Denken verstindlich machen? Hier kommt die heutige (anch katholische)
Exegese den, so Fragenden in vielen Punkten entgegen, aber bei der Umstrittenheit vieler
Thesen dringen auch die gesicherten Erkenntnisse nur langsam in die fromme Literatur
und in das glidubige Denken ein, wihrend man umgekehrt bei avantgardistisch eingestellten
Christen (Laien) eine starke Neigung zu méglichst radikalen exegetischen Losungen antreffen
kann; hier ist zweifellos vieles im Fluf}. Im allgemeinen wird die gréfiere Nitchternheit, mit
der man an die Auslegung der Schrift herangeht, begriifit; Biicher und Aufsitze (iiber Leben
und Wunder Jesn, Maria, Joseph), die eine solche Tendenz zeigen, finden eine gute Auf- °
nahme (vgl. die Biicher von Gichter, Guardini, Weiger, K. Rahner u. a.).

Anf die Wirklichkeit der iibernatiirlichen Welt glaubt der heutige Christ auch im Leben
der Heiligen zu stoflen. Nicht zwar die Heiligenverehrung, wohl aber das Interesse an den
Heiligen als Zeugen fiir die Realitit des Glaubens ist gewachsen. Thnen, die ihr Leben
radikal auf die Wirklichkeit Gottes und Christi gesetzt haben, die ans dem Glauben an die
Wirklichkeit der Engel und Teufel, des Himmels und der Holle gelebt und diesen Glauben
im blutigen oder unblutigen, Martyrium bezeugt haben, meint man Glauben schenken zu
kénnen. Einer solchen Haltung kommen jene biographischen Arbeiten entgegen, die nichts
retouschieren, die sagen, wie es gewesen ist, auch wenn es einem frommen Apriori nicht
entspricht. Wir nennen einige: Van der Meer (Augustinus), Schieffer (Bonifatius), Sven
Stolpe (Jeanne d’Arc), die Dokumente der Verurteilung und Rechtfertigung Jeanne d’Arcs,
Schurhammer (Franz Xaver), H. Rahner (Ignatius v. L.).

2. Die Wirklichkeit der iibernatiirlichen Welt

Ist fiir das bisher Gesagte ein Geist der Niichternheit kennzeichnend — man will Beweise
und 148t sich nur durch Tatsachen iberzeugen —, so ist ein zweiter Zug, der die heutige
geistige und religiése Lage deutlich macht, der nen erwachte Sinn fiir den Zeichencharakter
alles Irdischen und fiir das Geheimnis. Urspriinglich handelt es sich hier um eine Reaktion
gegen den Rationalismus und die Ausschliefilichkeit der naturwissenschaftlichen Methode.
Heute ist es ganz allgemein eine Abwehr des einseitigen Intellektualismus. Dazu kommt, daf§
der Mensch die Briichigkeit der Welt und seiner selbst so sehr erfahren hat, dafl er nach
einer Losung der vielen Ritsel hinter der unmittelbar wahrgenommenen Wirklichkeit und
in den Tiefen seiner Seele sucht. Einem solchen Suchen kommt die neueste Naturwissen-
schaft, vor allem aber die Tiefenpsychologie, kommen die verschiedenen Formen der Gnosis
und 6stlichen Mystik entgegen. Nicht zuletzt sind es die parapsychologischen Fakten, die
einen immer gréfleren Kreis von Menschen anziehen. Der Aberglaube ist weit verbreitet.

Wie begegnet die katholische Frommigkeit dem Verlangen des heutigen Menschen nach
einer hoheren Wirklichkeit, nach hherem Wissen, nach dem Geheimnis? Im Gegensatz zu
den auferchristlichen gnostischen und mystischen Bewegungen, die das Geheimnis alles -
Seienden im géttlichen Tiefengrund der Seele suchen und darum den Menschen zu dieser
oder jener Form von meditativer Versenkung anleiten, wird der Christ zundchst von sich
selbst weg, mitten hinein in die objektive Geheimniswelt der neutestamentlichen Botschaft
gefithrt; erst der zweite Schritt besteht in der Meditation. (Daf} anuch der umgekehrte Weg oft
gegangen wird, bedeutet eine nicht geringe Gefahr; davon spater.) Dem tragt ein guter



382 Im Spiegel der Zeit

Teil der theologischen und geistlichen Literatur Rechnnng, wenn sie folgende Themen in den
Vordergrund der Verkiindigung stellt: Die Anteilnahme am Leben des dreifaltigen Gottes,
die mittelpunkthafte und alles kronende Gestalt Christi, das Mysterium der Kirche, das
Reich Gottes, das Kommen der endgiltigen Herrschaft Gottes in der Herrlichkeit oder der
dnflersten Finsternis. Auch die Sittenlebre wird in diesen Rahmen der Heilsgeheimnisse
hineingestellt (vgl. Schnackenburg: ,Die sittliche Botschaft des NT“, Hiring: ,Das Gesetz
Christi®).

Von zwei Seiten erfihrt heute die geistliche Theologie im Hinblick anf die Entfaltung
der ithernatiirlichen Heilswirklichkeit und aof die Erhellung des Geheimnischarakters dieser
Wirklichkeit ganz besondere Impnlse, von, der nen aufblithenden Bibeltheologie und vom
Kult her.

Interessanterweise sind auch im Bereich der Bibeltheologie die protestantischen Exegeten
vorangegangen; unbeschwert durch ein Dogma tun sie sich leicht. Aber auch die katholischen
Exegeten scheinen den Anschluf} an die biblische Theologie gefunden zu haben. Man kann
manche Veréffentlichungen bibeltheologischér Art (u. a. von Mufiner, Schlier, Schnackenburg,
Schierse) nur mit groflem geistlichem Gewinn lesen. Was uns fehlt, sind Biicher, die die
Ergebnisse der theologischen und vor allem heilstheologischen Exegese fir die Verkiindigung
und fiir die Frommigkeit auswerten.

Der zweite Bereich, in dem der Geheimnischarakter der christlichen Heilswirklichkeit heate
besonders sichtbar wird, ist der Kult. Zwar ist die Mysterientheologie auch weiterhin noch zu
keinem befriedigenden Ergebnis gekommen, aber in einem vagen, nicht ndher prizisierten
Sinn ist es doch Allgemeingut der Sakramententheologie, insbesondere der Mefitheologie
geworden, dafl die Heilswirklichkeit Christi sakramental présent wird. Fiir die Frommigkeit
ist das von entscheidender Bedeutung. Damit ist nimlich der Sinn fiir die Eigentiimlichkeit
des Kultischen, der Realitit des Kultischen, der kultischen Seinsweise nen erwacht. Es wird
allerdings beklagt, daf fiir den realen Vollzug des Kultes, vor allem des heiligen Opfers,
noch zn wenig Nutzen daraus gezogen werde. Immerhin haben die vielen liturgischen Einzel-
arbeiten hierfiir gute Voranssetzungen geschaffen.

8. Personalitit und Universalitit der iibernatiirlichen Ordnung

Wie in der Dogmatik heute die einzelnen Traktate nicht mehr isoliert betrachtet, sondern
in jhrem theologischen Zusammenhang geschaut werden, wobei alle Offenbarungswahrheiten
in der Kirchentheologie und in der Eschatologie kulminieren, so auch in der geistlichen
Theologie; beide, Dogmatik und geistliche Theologie, gehen ja ineinander #iber. Die eini-
gende und alles umfassende Idee ist das heilsgeschichtliche Handeln Gottes in Christas Jesus.
Sowohl die Offenbarungswakhrheiten wie die Frommigkeitsiibungen werden in das Drama
der Heilsgeschichte hineingestellt. Hier wie dort begegnet man in der Literatur dem Durch-
blick vom Ursprung bis zum heilsgeschichtlichen Ende, vom dreifaltigen Gott, itber Schépfung
und Erl6sung hinein in die Geheimnisse von Tod, Gericht, Himmel und Hélle. Bisweilen
steckt schon im Aufbau eines Buches der Grundrifl einer geistlichen Theologie, und immer
wieder ist es das gleiche Schema, das angewandt wird, mégen die Gegenstinde noch so ver-
schieden sein (vgl. V. Warnach: Agape; O. Semmelroth: Gott und Mensch in der Begegnung;
Hans Urs von Balthasar: Das betrachtende Gebet). Eine solche Betrachtungsweise kann n. U.
monoton wirken, da immer wieder das Gleiche gesagt zu werden scheint (man vgl. hierzn den
Vorwnrf, den man den Biichern von A. von Speyr gemacht hat).

Die heilstheologische und heilsgeschichtliche Schau erstreckt sich nicht nur auf theoretische
Glaubensinhalte, sondern auch anf die religiése Erhellung der tatsichlichen Geschichte. Man
hat von einer ,Epoche des Teufels“ gesprochen (Béhm), man hat die Erscheinungen von
Fatima mit den geschichtlichen Ereignissen der jiingsten Vergangenheit in Verbindung ge-
bracht. Auch in biographischen Arbeiten begegnet man dem Versnch, das Heilshandeln
Gottes sichtbar zu machen, z. B. die géttliche Idee heranszufinden, die Gott im Leben eines
Menschen vorgeschwebt haben mag, oder den gottlichen Auftrag, die Sendung, die er einem
Heiligen zugedacht hat (vgl. H. U. von Balthasar: Therese von Lisienx; H. Waach: Franz
von Sales). Hier liegen fruchtbare Moglichkeiten, ist aber auch der subjektiven Meinung
manche Tir ge6finet.



Im Spiegel der Zeit 383

Von der heilsgeschichtlichen Schau her erhalten ferner die Einzelgeheimnisse des Glaubens
eine grole Weite, Bereicherung und Vertiefung, erhilt die Frommigkeit ihren christlichen
Horizont. In ihr wird ebenso die liturgische Frommigkeit aus der Einseitigkeit ihrer nur
objektiven Betrachtungs- und Vollzugsweise herausgefiihrt (u. a. Jungmann, Pascher, Guar-
dini, Fischer, Schnitzler, Kahlefeld), wie umgekehrt die Herz-Jesu-Frémmigkeit (vgl.
Stierli: Cor Jesu) oder die Marienverehrung (vgl. die Mariologien von Schmaus und K.
Rahner) eine grofiere Objektivitit erfahren. So werden die scharfen Grenzen der einzelnen
Frommigkeitsformen, die hidufig wie Gegensdtze angesehen wurden, zugunsten ihres ein-
heitlichen theologischen Grundes aufgehoben. Selbst peripher scheinende Glaubensgeheim-
nisse gewinnen in einer heilsgeschichtlichen Sicht an Tiefe und Bedeutung und Fruchtbarkeit
fiir den einzelnen. Man denke an die Engel- und Heiligenverehrung, an die Lehre vom Feg-
feuer und Abla. Von ihrer heilstheologischen Mitte her verliert jede Glaubenswahrheit
ihren peripberen Charakter. Wer sich wirklich die Lehre vom Ablafl gldubig aneignete (vgl.
dazu K. Rahner, in: Schriften zur Theologie I11), wiirde wahrscheinlich wieder anfangen, sich
selbst wieder mebr um den Ablaf} zu bemiihen.

Zur Universalitdt der ibernatiirlichen Ordnung gehért endlich noch die Einbeziehung
des ganzen Kosmos in diese Ordnung der Gnade. Auch davon ist in den Arbeiten der letzten
Jahre biufig die Rede, meist im Anschlu an den Epheser- und Kolosserbrief des hl. Paulus
(vgl. die Biicher bzw. Aufsitze von Schlier, Muflner, V. Warnach). Es geht hier vor allem um
das Verhiltnis von Kirche, Kosmos, Reich Gottes und Herrschaft Christi. Hier liegen Ansitze
fiir eine Schopfungs- und ,Welt'-frommigkeit, wie sie bisher nur dem &stlichen Christentum
eigen war; nur hitte diese Frommigkeit einen viel personaleren Akzent im Vergleich mit der
entsprechenden 6stlichen. (Fortsetzung folgt!)

Fr. Wulf S. ].

Die deutschen Sikularinstitute

Auf den Beitrag ,Kriterien fir die Echtheit eines Berufes zum Weltlichen Institut®
(8. Heft, 1957, S. 218 ff) sind bei der Schriftleitung viele Anfragen eingegangen mit der
Bitte, einige dieser Institute zugleich mit Kennzeichnung ihrer Eigenart und ihrer Ziel-
setzung namhaft zu machen. Wir méchten darum im letzten Heft dieses Jahres eine Auf-
stellung jener Sakularinstitute (und &hnlicher religiser Gemeinschaften, die das Ideal der
Evangelischen Rite mitten in der Welt zu verwirklichen suchen) bringen, die in deutsch-
sprachigen Gebieten ihren Ursprung oder wenigstens Niederlassungen haben und verbreitet
sind. Wir bitten darum diese Institute (und Gemeinschaften), soweit sie eine pépstliche oder
bischéfliche Approbation haben und nicht erst im Entstchen begriffen sind, uns dabei behilf-
lich zu sein. Erwiinscht ist eine kurze, aber wesentliche Darlegung der Ursprungsidee, der
Zielsetzung, der Spiritualitit, des Ausbildungsganges und der Lebensweise. Der Schriftsatz
darf nicht eine Schreibmaschinenseite (42 Zeilen) iiberschreiten; spatester Ablieferungstermin
20. November. Die Schriftleitung





