EINUBUNG UND WETISTUNG

Unterweisungen der Jiinger durch den Herrn

Betrachtungen iiber Herrenworte aus dem Lukasevangelium

Christus ist das ewige Wort Gottes; er ist zum Wort Gottes an uns geworden, da er
Fleisch annahm. Wenn darum Christus spricht: , Wahrlich, wahrlich, ich aber sage euch. ..,
so verliert jedes andere ,Ich sage...“ sein Antlitz. Mit seinem ,Ich aber...“ hat er, der
das Ewige Wort des Vaters, die Ewige Wahrheit ist, alles, was je gesprochen war und
wird, in seine Schranken gewiesen.

Was gibt es darum Gréfleres fér uns, als zu lauschen auf dieses Wort ans der Ewigkeit?
Dieses Horen ist Meditation, denn es ist das Hinneigen und Hinschenken eines armen und
leeren Herzens. Und Hingabe ist schon Nachfolge, Jingersein. Denn das Héren auf Christus
ist ein Horen auf den Meister. Damit aber wird Héren zum Leben, da das lebendige, Fleisch
gewordene Wort, indem es liebend gehort wird, Leben erweckt und das Herz verwandelt.

So bleibt uns cines noch: ,Rede, Herr, dein Diener hort® (1, Sm 3, 9). ,Dein Knecht bin ich;
gib du mir Verstand, dafl ich verstehe, was du lehrest“ (Ps 118, 125).

HERR, LEHRE UNS BETEN

»Einst verweilte Jesus an einem Orte im Gebete. Als er aufhorte, bat ihn einer
seiner Jiinger: ,Herr, lehre uns beten, wie auch Johannes seine Jinger gelehrt hat®.
Er sprach zu ihnen: Wenn ihr betet, so sprecht: Vater ...! (Lk 11, 1—2)

Es ist eine grofie Gnade, einem betenden Menschen zu begegnen. Ein geheimnisvoller
Zauber geht von ihm aus, der ihn iber alles zu erheben scheint, der ihn uns unbegreiflich
macht und doch so vertraut. Ein Glanz des Friedens licgt iiber diesem Bild der Einsamkeit
und Losgelstheit.

Vielleicht ist uns eine solche Begegnung zum Augenblick der Gnade geworden, da in unse-
rem Herzen, das so kalt und geschiftig, so arm und téricht im Rhythmus des irdischen Lebens
unterzugehen drohte, eine Sehnsucht erglithte: ein Heimweh nach dem Gebet. Vielleicht
formte sich in unserem tiefsten Innern, noch nicht ausgesprochen zwar, aber dennoch nicht
weniger wirklich, der Ruf: ,Herr, lehre mich beten!®

Die Jiinger diirfen Jesus, den Meister, beim Beten beobachten. Die Innigkeit seines Betens
ergreift ihre Seele. Sie schweigen und schauven voll heimlicher Sehnsucht. Erst ,als er auf-
hérte und sich der etwas verlegen dreinschauenden Jiingerschar zowendet, fafit einer Mut
und spricht das aus, was allen in diesem Augenblick der Gnade am Herzen liegt: ,Herr,
*lehre uns beten!“ Am Beten des Herrn geht ihnen die Armseligkeit ihres eigenen Betens
auf. Sie miissen gespiirt haben, dafl ihnen etwas Entscheidendes und Wesentliches fehlt.
Gleichzeitig wird ihnen klar, dafl ihnen als Jiinger des Herrn etwas ermangelt. Hatte nicht
Johannes der Taufer seinen Jiingern ein ganz bestimmtes Gebet aufgegeben, das nicht nur
eine innige Verbindung zwischen diesen und Gott, sondern auch zwischen Meister und Jiin-
gern untereinander herstellte? Lag vielleicht in den ersten Worten des Fragestellers noch
cin leises Zogern, so wird seine Stimme jetzt fester — und es klingt fast ein leiser Vor-
wurf heraus: ,...wie auch Johannes seine Jiinger gelehrt hat“. Die Jinger méchten vor
Gott und untereinander eins sein in Jesus Christus. Das gemeinsame und ganz besonders
fiir sie bestimmte Gebet soll in ihnen das Bewufitsein ihrer Einheit und Gemeinschaft festi-
gen, ja, es soll sie zar Gemeinschaft der Jiinger Jesu formen. Und nun, da die Jiinger ihren
Meister darum bitten und es schon beinahe als eine Zuriicksetzung gegeniiber den Jiingern
des Johannes empfinden, lehrt er sie beten: ,Wenn ihr betet, so sprecht: Vater‘... 1



Einiibung und Weisung 385

Wie er selbst betet, sollen sie beten. Er, der Sohn von Ewigkeit her, sagt zu Gott ,Vater®.
In diesem Wort liegt all sein Sehnen und Verlangen, seine Seligkeit und Freude. O Gesprich
der Seligkeit und Liebe, aus dem wir geboren wurden in deiner Kraft! Du, heiliges Gesprich,
konntest am Herzen des Fleisch gewordenen Wortes das Rauschen der Liebesstrome ergrei-
fen, konntest das Geheimnis der Liebe seines Herzens erfassen. Du, gottliches Zwiegesprich,
sagtest mehr, als Menschenherzen zu fassen vermégen — dun warst nur Liebe.

Das war Jesus Gebet: Hingabe in den Vater, seliges Empfangen und Hinschenken, Wel-
che Frende mag in Jesu Augen anfgeleuchtet haben, da er Menschen sein Herz 6ifnet! Wenn
irgendwann, dann ist er hier der ,Offenbarer®. Indem er das Gebet seines Herzens spricht,
nimmt er die Jiinger hinein in den Rhythmus seines Lebens zum Vater hin. Er gibt sein
Geheimnis preis, um daran teilnebmen zu lassen. So erfiillt er den Auftrag, die Seinen,
die er vom Vater empfangen, zu ihm zuridzufithren. O Wort der Belebhrung und Offenba-
rung, der Liebe und Erlésung. ,Er sprach zu ihnen: ,Wenn ihr betet, so sprecht: Vater...I'*

Die Jiinger baten den Herrn um ein Gebet, das sie als ihr Gebet betrachten kénnten. Er
aber lehrte sie, ,Vater® zu Gott zu sprechen und sich mit ihm, dem Sohn, als S6hne zu wis-
sen. Das kam gegen all ihre Erwartung. Von der begliidkenden Erregung ibres Herzens zeugt
noch das Wort des Liebesjiingers , Wir heiflen Kinder Gottes, und wir sind es auch® (1 Joh
8,1). ,Wir sind es auch...“ Wie eine Siegesfacke]l schleudert Jobannes diesen Ruf in die
Welt der Finsternis hinein, daff sie, von seiner Wahrheit erfaflt, aufleuchte und brenne.
Welch eine Kraft liegt in diesem Wort, welch ein Bewufltsein der eigenen Gréfie in der
Gnade Gottes! Das ist die Frohbotschaft: die Kunde, dal wir durch Christus den Geist der
Kindschaft empfangen haben. Alles, was Christus in seiner Gebetsbelehrung zum Wort vom
Vater noch hinznfiigt, ist nur die Konsequenz ans dieser Wahrheit unserer Kindschaft.

Wen Jesus teilhaben 1ifit an seiner Sohnesherrlichkeit, und wer in dieser Teilhabe spricht:
,Vater ...“, der ist wahrhaftig sein Jiinger. Alle, die den Geist der Kindschaft empfangen
haben und in diesem Geist wandeln, sind Jiinger Christi. Auch wir beten das ,Vater-
unser . ..%, haben es schon gebetet, als wir noch nicht den Sinn der Worte erfassen konnten.
Haben wir uns wenigstens nachtriglich bemiiht, tiefer in das Geheimnis einzudringen, oder
miissen wir uns unsere Gleichgiiltigkeit und Laubeit eingestehen, mit der wir das Gebet des
Herrn heruntergeleiert haben? Stehen wir ihm nicht bei aller , Vertrautheit* innerlich fremd
gegeniiber? Fremd, weil wir es wie eine Formel handhabten und es uns nie als Gebet unse-
res Herzens personlich zu eigen gemadht haben.

Wir miissen immer wieder neu, mit wachsender Verwunderung, Ebrfurcht und Liebe
beten lernen: ,Vater...“ Von wem? ,Durch géttliche Belehrung angeleitet, wagen wir zu
sprechen”. Gottes Sohn selbst mufl es uns lehren, der im Zeichen des Brotes fir uns Geop-
ferte und sich uns Schenkende.

Schanen wir mit den Jiingern den Herrn, wie er im Gebet verweilt! Versuchen wir jene
Andacht zu ermessen, die seine ganze Gestalt verklart. Voll inniger Liebe betet Jesus zum
Vater. Verweilen wir mit den Jiingern schweigend beim betenden Herrn. Lassen wir uns
von diesem Anblidk innerlich berihren und ergreifen, daff auch in unserem Herzen das
ehrliche Verlangen erwache: ,Herr, lehre mich beten, wie du betest!* Und Jesus wird uns
voll Liebe anschanen; er wird sehen, ob diese Bitte wirklich unsere Bitte ist, ob sie aus
der Tiefe unseres Herzens kommt.

Herr, gib du das echte Verlangen, dann findet meine Bitte allzeit Erhorung. Ich aber
bekenne: Mein Herz ist noch nicht genug auf dich und auf die gréflere Ehre des Vaters hinge-
richtet. Nicht du standest bisher im Mittelpunkt meines Lebens, sondern mein Ich und meine
Tnteressen. Darum war auch mein Beten noch nicht die Frucht deiner Belehrung. Siehe Je-
sus, ich will nen anfangen. Wie ein Kind will ich mich von dir belehren lassen. Ich will hin-
horchen auf das, was du mir sagst. Erfiille mein Herz mit innerer Glut und Liebe zu dir
und zum Vater. Sende mir den Beistand, den Troster, ohne den ich mein Herz zu himmli-
schem Verlangen nicht zu erheben und nicht zu beten vermag. Sende mir den Geist der Kind-
schaft vom Vater, dafl er in mir spreche: ,Abba, lieber Vater®. Sende mir den Geist der
Liebe und Wahrheit, dafl er mein Herz berithre und es ganz auf den Vater hinrichte. Dann,
Herr, wird jeder Herzschlag ein Gebet, mein Leben ein einziges Sprechen des Vaternamens
sein; und so erst bin ich ganz dein Jinger.



386 Einiibung und Weisung
SEID NICHT ANGSTLICH BESORGT

». . . Fragt nicht, was ihr essen und was ihr trinken sollt, und seid nicht dngstlich
besorgt. Um das alles sorgen sich die Ublker dieser Welt. Euer Uater weifs, dafl ihr
dessen bediirft. Suchet vielmehr zuerst sein Reich und seine Gerechtigkeit, und dies
alles wird euch hinzugegeben werden®. (Lk 12, 29—31)

Hat der Herr uns nicht verstanden? Seine Worte miissen uns, die wir tagtiglich den harten
Kampf dieses gehetzten Lebens auszufechten haben, wirklichkeitsfremd, ja geradezu leicht-
sinnig und unverstindlich erscheinen. Und doch spiiren wir aus diesen Worten gleichzeitig
auch eine Uberlegenheit heraus, die unsere eigene vermeintliche Uberlegenheit in Frage
stellt.

Es fillt uns schwer, den Herrn zu begreifen; wir sind noch immer nicht ganz bereit zu
horen, weil wir denken, wollen und handeln wie die ,Vélker dieser Welt®, weil wir nicht
nur in dieser Welt, sondern noch von dieser Welt sind, weil unser Geborensein aus Gott fiir
uns nicht die eigentliche Wirklichkeit unseres Lebens ist.

Wir miissen umdenken, miissen die Welt und was in ihr ist, mit den Augen der Ewigkeit
betrachten. Das vermogen wir nicht von heute auf morgen. Dieser Vorgang der Umkehr
geschieht vielmehr (durch die Gnade Gottes und unser Mitwirken) in dem Auf und Nieder
unseres oft so unscheinbaren und harten Lebens.

Jeder Augenblick unseres Lebens kann und miifite ein Augenblick der Umkehr, des Sich-
loslassens von der Welt sein. Erst so wird er ein Augenblick der Ewigkeit. Darum ist der
Tod der Augenblick unseres Lebens schlechthin. Hier gilt es zum letzten Male und am ent-
scheidendsten, den Schritt von der Welt weg zu Gott hin zu tun, Das Sich-selbst-Lassen auf
Gott hin ist die eigentliche Tat unseres Lebens; sie erst macht Leben und Sterben zu unserem
Leben und Sterben.

Unser Leben ist ein Unterwegssein zu Gott. Unterwegssein zu Gott heiflit aber ein stan-
dig neues Suchen (und darum Finden) Gottes in einer Welt, die ibn nicht aufnahm, ,Suchet
vielmehr zuerst sein Reich und seine Gerechtigkeit . . .!“ Wir sollen, in Gott leben, da wir aus
Gott geboren sind. Wir sollen den Willen des Vaters suchen, sollen fest in ithm verankert
sein. Wer aber Gott sucht, beginnt schon zu besitzen.

Der Wille des Vaters ist die Wirklichkeit unseres Lebens, die einzige. Erfiillen wir den
Willen Gottes, dann bleiben wir in der Wahrheit und Gereditigkeit, d. h. in Gott selbst.
Weichen wir aber von dieser Wirklichkeit ab, so fallen wir aus Gottes Vorsehung heraus, in
das Nidhts, in die ,dngstliche Sorge“. Hier liegt der tiefste Grund aller dngstlichen, Sorge
des Menschen. Der Mensch will nicht mehr in Gott, sondern in sich stehen. Dieses auf sich
gestellte Ich wird und muBl der Welt zum Opfer fallen, es meint, in jhr eine Sicherheit
gefunden zu haben und wird doch nur in ihre eigene Verginglichkeit hineingezogen.
Der Mensdh, der diese Verginglichkeit spiiren mufl — und wer hitte sie nicht schon mehr
als einmal an sich erfahren —, wird gehetzt von ,Sicherung zu ,Sicherung, rafft die irdi-
schen Werte zusammen und weifl doch, dafl er im Grunde nichts besitzt.

Jesus spricht von den ,Voélkern dieser Welt“. Mehr oder weniger gehéren auch wir zu
ihnen. Ist wirklich Gott das Ziel unseres Strebens? Macht Er unser Grundbewuftsein aus?
Kommt unser Glaube aus der Mitte unseres Personseins, oder ist er nicht mehr als ein for-
males Bekenntnis von Glaubenssitzen? Suchen wir zuerst sein Reich und seine Gerechtigkeit?
Darauf kommt es an! Wie oft nehmen wir Gott nicht ernst (der uns doch so ernst nimmt).
Wie oft glauben wir mehr an diese Welt als an Gott, wie oft licben wir den Glanz der
Welt mehr als Gottes Reich. In jedem von uns dringt die Liebe zur Welt naturhaft nach
oben und bewirkt Gleichgiiltigkeit gegen Gott und seine Gnaden. Und auch als Christen
méchten wir im Grunde beides: Gott und die Welt; denn in unserem Herzen lebt die Angst,
es konnte uns etwas entgehen. Ist das nicht Mangel an wahrem Glaubensgeist? Gott will
unser ganzer Reichtum sein! Er kann es aber nur insoweit, als wir ibn lieben, ibn ersehnen.
Haben wir Gott, dann haben wir alles! Haben wir Gott nicht, dann haben wir nichts!

Wer das einmal erfahren hat, fiir den klingt die Mahnung des Herrn, nicht mebr blof)
wie ein frommes, aber wirklichkeitsfremdes Wort. ,Seid nicht dngstlich besorgt...* Denn



Einiibung und Weisung 387

sein Herz sagt thm: Der Vater sorgt fiir mich, weil er mich liebt. Der Glaubende und sich
im Vater Hingebende lebt wirklich in der liebenden Vorsehung des Vaters und erfihrt
sie Tag fir Tag. Sein Sich-dem-Vater-Uberlassen ist allerdings nicht fruchtlose Passivitit,
sondern ein Erfiillen des Willens des Vaters. Wir miissen mit Gott mitsorgen. Aber unserem
Sorgen kann alles Angstliche entfallen, weil wir Gott das Wie und Wann des Erfolges unse-
rer Mihen anheimgestellt haben. Nichts kann dem Glaubenden und Vertrauenden wider-
fahren, was Gott nicht fiir gut befunden hat zum Heil seiner Seele. Oft wird auch der
Glaubende seine Wege nicht verstehen. Dann gilt: ,Selig, die nicht sehen und doch glau-
ben®, glauben an die unergriindliche und tatbereite Liebe des Vaters. Nehmen wir, wenn
der Vater gibt, geben wir aber auch mit der gleichen Bereitwilligkeit eines liebenden Her-
zens, wenn er fordert.

Wir sollten frei sein von aller ,dngstlichen Sorge®, denn wir haben (in aller Triibsal dieses
Lebens) Gottes Herz, leben in innigster Gemeinschaft mit ihm. Wenn uns dennoch immer
wieder die zeitliche Sorge iiberfillt, dann ist sie ein Zeichen unserer schwachen Natur und
eine Mabnung, dafl wir noch nicht am Ziel sind. Noch leben wir in dieser Welt, die uns immer
wieder in sich hineinzuziehen sucht. So wird unser Alltag stindig neu ein Sich-Losmachen
sein miissen. Dieses Sich-Losmachen ist das demiitige Eingestindnis unserer Sindhaftigkeit
und ein Bekenntnis des gliubigen Vertrauens auf Gottes Vorsehung.

»Euer Vater weif}, daff ihr dessen bediirft*. Wie trostlich klingen diese Worte des Herrn
den Ohren dessen, der Gott liebt. Welch ein, Gefiihl der Freiheit mufl ein Herz iiberstrémen.
das aus Erfahrung um die liebende Sorge des Vaters weif}, die offenbar geworden ist in den
Worten des gottlichen Sohnes. Haben nicht auch wir schon die sorgende Liebe des Vaters er-
fahren diirfen? Darum kann Friede in unserem Herzen sein und eine heilige Sorglosigkeit.
Ist nicht Jesu Ruf ein Ruf in ,die Freibeit der Kinder Gottes?“ Sind wir nicht hingerufen
in die ewige Freiheit Gottes? Er ist unser Friede, er die wahre Sicherheit unseres Lebens.

Vater, ich will mich dir iiberlassen, will mich dir anheimgeben, weil ich weifl, daf} ich mich
deiner Liebe ausliefere. Ich will darum den Schritt von mir und der begebrlichen Liebe zur
Welt weg in dein Herz tun, Ich rufe und flehe zu dir, daffi du mir Kraft gebest, immer wie-
der neu diesen Schritt tun zu kénnen. Lafl mein Flebhen an dein Herz dringen. Hilf mir,
dafl mein Glaube groff und stark werde, damit ich in jedem Augenblick meines Lebens
nur deinen Willen suche und ihn mit deinem Beistand erfiille. Es mégen Stiirme iiber mich
hinweggehen, es mag Unbegreifliches sich in meinen Weg stellen: Ich weif}, dal du es zu-
gelassen bast. Du wirst dein Kind in den Versuchungen und Priifungen nicht verlassen. Ich
will mich klammern an dich und an dein Wort: ,Seid nicht ingstlich besorgt!“

GEHT HIN! SIEHE, ICH SENDE EUCH

»Danach bestimmte der Herr nock 72 andere Jinger und sandte sie zu zweien vor
sick her in alle Stddte und Orte, in die er zu kommen gedachte” (Lk 10, 1).

»Geht hin! ... Heilt die Kranken, die dort sind, und verkiindet: Das Reich Gottes
hat sich euch genaht (Lk 10, 8. 9).

Christus bestimmt und sendet! Diese Tatsache kann uns zum Verstindnis eines Geheim-
nisses jeder Gnade verhelfen: Jede Gnade ist schon Sendung! Bestimmtsein, d. h. Begnadet-
sein und Gesandtsein sind zwei Dinge, die sich voneinander nicht trennen lassen. Das Ge-
sandtsein ist die notwendige Folge des Begnadetseins, und erst, wenn wir die Gnade als
Sendung begriffen haben, haben wir sie ganz begriffen und ergriffen. Jeder Jimger Christi
— und in der Taufe sind wir zum Jinger des Herrn geworden — mufl auch Apostel sein.
So miissen wir das Bewufitsein unseres Gesandtseins neu in uns wecken, weil es zum Wesen
unseres Christsein gehért. So ist es immer: Wenn wir die Gnade fiir uns behalten wollen
und in ibr nicht auch gleichzeitig den Sendungsbefebl des Herrn ,Gebt hin“ sihen, dann
wire es, als hitten wir sie im Grunde gar nicht erbalten, ja, sie wiirde uns zur Ankligerin
und zur Verurteilung. Jede Gnade ist zugleich ein Auftrag. Auch unsere natiirlichen Fzhig-
keiten sind in der Heilsordnung Gnade und apostolischer Auftrag. Wir meinen immer,



388 Einiibung und Weisung

nur jene seien Apostel, die der Herr in seine besondere Nihe gerufen hat. Aber hinter die-
sem Denken verbirgt sich oft nur die eigene Bequemlichkeit und Lauheit, ein Noch-von-
dieser-Welt-Sein. Nicht alle sind in die besondere Nihe der Auserwihlten gerufen, aber
alle sind Begnadete und darum in dem Auftrag: ,Gebt hin!“ angesprodien.

Gesandte! Wessen? Gesandte Christi, denn ,,von seiner Fiille haben wir alle empfangen:
Gnade iiber Gnade® (Joh. 1, 16). Zeugnis sollen wir ablegen von Christus. Das ist die Sen-
dung unseres Lebens ,in Christus“. Indem wir fiir ihn Zeugnis ablegen, bereiten wir ihm
den Weg. ,Er sandte sie vor sich her in alle Stidte und Orte, in die er zu kommen gedach-
te“. Wir sind gerufen, Christus in die Finsternis dieser Welt hineinzutragen.

Geht hin! Wie lan nnd gleichgiiltig bleiben wir bei seinem Auftrag! Warum stellen
wir uns taub? Warum tiuschen wir wichtigere Dinge vor? Es gibt keine wichtigeren. Wie
eifrig preist jeder Hindler seine Waren, als seien sie das Wichtigste von der Welt, als gehe
man ohne sie verloren. Fiihlt sich nicht jedes Mitglied eines Vereins oder einer Organi-
sation verpflichtet, fiir diese voll Eifer zu werben, um ithr Ansehen und ihre Stimmenzahl zu
vermehren? Mit welchem Fanatismus werden falsche Ideen und Weltanschauungen verfoch-
ten! (Aber welch ein Vergleich!) Und wir, die wir die Frohbotschaft vom Reiche Gottes ver-
kiinden sollen, die wir in Christus die Wirklichkeit und Wahrheit besitzen — glauben wir
nicht mehr daran, oder haben wir es nur vergessen? —, was tun wir? Warum schweigen
wir, da wir reden sollen, und lassen die Arme hingen, da wir zupacken miifiten: in der
Familie, auf dem Arbeitsplatz, im Staat?

Wie kénnen wir unser Gesandtsein verwirklichen? Wie Zeugnis ablegen fiir Christus?
Worauf kommt es in erster Linie an? ,Wer in mir bleibt, und in wem ich bleibe, der bringt
viele Frucht, denn ohne mich kénnt ihr nichts tun“ (Joh 15, 5). Nur insoweit wir ,in Chri-
stus“, d. h. mit ihm in Glaube, Hoffnung und Liebe vereint sind, kénnen wir von ihm ge-
sandt werden, nehmen wir teil an seinem Gesandtsein vom Vater in ,sein Eigentum®, um
die ,Seinen® heimzuholen. Unser Denken, Wollen und Tun, unser Sinnen und Trachten
muf aus Gott geboren sein, da wir ja ,,im Wasser und im Heiligen Geist“ aus Gott Geborene
sind. Unsere Werke miissen unser Sein aus Gott offenbar werden lassen. Das geschieht aber
nicht, wenn wir nicht lieben, da Gott die Liebe ist. Alles Gute, d. h. alles Sein — denn das
Bése ist in, seinem Wesen Nichtsein — ist geboren aus der Liebe Gottes. So wird sein Reich
gezeugt in der Kraft der Liebe. Ohne die Liebe Gottes in uns vermdgen wir aber nicht zu
lieben wie er. Denn die Liebe in uns stammt aus Gott. Sind wir darum in Christus, dann
nehmen wir teil an seiner Bewegung des Sichhinschenkens an die Menschen, und nur in-
soweit sind wir in ihm, als wir an dieser Liebesbewegung teilnehmen.

Lieben wir Christus und geben wir uns ganz ihm hin, dann wird er auch in uns sein und
seine Liebe wird in uns Gestalt annehmen, Betrachten wir von hier aus den Auftrag des
Herrn an seine Jiinger: ,Heilt die Kranken, die dort sind, und verkiindet: Das Reich Gottes
hat sich euch genaht!“ In den sichtbaren Wundern der Krankenheilungen soll die Liebe
aufleuchten. Sind nicht die gréfiten Wunder Gottes auch die gréfiten Taten seiner Liebe?
Und liegt nicht in jeder noch so kleinen Tat der selbstlosen Liebe die Kraft seines Wunders?
Dieses Wunder gilt der Heilung der eigentlichen Krankheit des Menschen und der Welt,
dem Mangel an Liebe.

Auch wir sind in Christi Wort ,Geht hin!® aufgerufen, Liebe zu schenken. Jedes Werk
der Liebe ist ein Wunder der Gnade Gottes in uns, Unsere Licbe mufl der Welt der Selbst-
sucht und des Hasses ein Wunder sein. Und dieses ,Wunder® mufl sie hinfithren zu dem,
in dessen Kraft wir diese ,Wunder“ vollbringen kdnnen. Indem wir die Hungernden sitti-
gen, die Nackten kleiden, die Fremden in Liebe aufnehmen, die Trauernden trésten, die
Kranken besuchen, sind wir der Welt Zeugnis dafiir, ,dafl sich das Reich Gottes genaht bat*.
Fs ist schon da. Denn in unserer Liebe schenkt sich Christus der Welt, in ,die er zu kommen
gedachte.

Wollten wir doch lieben und so der Welt zeigen, dafl Christus in uns lebt! Wollten wir
doch dem Dringen seiner Gnade in uns folgen! Wollten wir doch Diener seiner Liebe
und so seine Zeugen sein! Wollten wir doch nicht unser Sein verleugnen! Die Welt kennt
die selbstlose Liebe nicht, denn ihr Sinnen ist auf Eigennutz hingerichtet. Und wiirde sie
wahre Wunder der Technik und Wissenschaft vollbringen (wie leicht lassen wir uns blen-



Buchbesprechungen 389

den!), was wiren sie in den Augen Gottes, der alles nach dem Mafl der Liebe mifit?! Ein
Nichts ist, was nicht ans der Liebe geboren ist; es wird vergehen, wie alle Herrlichkeit det
Welt vergeht. Nur die Liebe ist wahrhaft groff, und ihre Werke werden in die Ewigkeit
Gottes eingehen.

»Ite!“ klingt es an unser Ohr nach jeder heiligen Messe. Lassen wir den Klang dieses
Wortes an unser Ohr dringen, daf8 in uns brenne ein heiliges Sendungsbewuftsein. Es ist die
Stimme der Liebe Christi, die unser Herz beriihri: ,Geht hin! Ich sende euch®.

Geh! Warum schweigst du noch, héltst dein dngstlich zagendes Herz zuriik? Ich suche
Herzen, die lieben wollen. Doch wie wenige finde ich! Du sagst: Die Lieblosigkeit der
Welt hat mich verwundet und mir den Mut genommen, Liebe zu schenken. Ich weif es.
Aber hast du Dank erwartet? Ich sage dir: Die Welt liebt nicht. Es ist schwer, Liebe zu sden,
wo man Ablehnung und Gleichgiiltigkeit erntet. Ich habe es erlitten. Aber erst dann liebst
du wirklich, wenn du nicht anf Dank oder Undank schaust. Du mufit auf mich schanen!
Lafl dich los! Hab keine Angst, denn du wirst dich in einen Abgrund werfen, der ich bin.
Du wirst dich in den Armen meiner Liebe finden. Nur wenn du dich in einer selbstlosen
Licbe dem anderen verschenkst, bist du eins mit mir, hast du mich ganz ergriffen.

Du bist nicht geboren zum Sterben, sondern zum Leben, und nur dann lebst du, wenn du
liebst. Wer nicht liebt, ist tot. Durch Liche aber wird der Welt verkiindet, dafl das Reich des
Vaters schon da ist. Das Reich meines Vaters ist geboren aus der Liebe, ja es ist die Liebe.
Wenn du liebst, ist das Reich Gottes in dir: Ich selbst.

Bleibe in meiner Liebe, und so wird die Welt erkennen, daf ich schon gekommen bin.

B UCHBE STPRETU CHUNGEN

Religionswissenschaft

Kénig, Franz: Religionswis- einer Religion) und ,Text-Stichworter. Das

senschaftliches Worterbuch.
Die Grundbegriffe. Mit vier Religions-
karten. Freiburg, Herder 1956. 956 Sp.,
Ln. DM 32.—.

Der Herausgeber, jetzt Erzbischof von
Wien, hat sich durch das dreibindige Hand-
buch der Religionsgeschichte ,Christus und
die Religionen der Erde‘ (1951} einen sol-
chen Namen gemacht, daf dem vorliegenden
Warterbuch von vornherein eine gute Auf-
nahme sicher ist. Es will dem Fachmann wie
auch dem Nichtfachmann eine wissenschaft-
liche Hilfe sein: Da es das ganze Gebiet der
Religionswissenschaft (R.geschichte, R.philo-
sophie, R.phdnomenologie, R.psychologie,
R.soziologieg umfaflt, ,muflte eine Beschrin-
kung auf das Wesentliche vorgenommen und
den orientierenden Grundbegriffen besonde-
res Augenmerk geschenkt werden® (VII). Die
alphabetische Aufgliederung des Wérterbu-
ches enthilt ,Rahmenartikel’ (Ubersichtsdar-
stellungen eines grofleren Gebietes oder

vorangestellte detaillierte Stichwortverzeich-
nis enthilt auflerdem noch ,Verweis-Stich-
worter’, die angeben, in welchen Artikeln
die durch den Verweis angezeigten Begriffe
und Dinge zu finden sind. Diese Sorgfalt
(vgl. die Anleitung zur Beniitzung des Wér-
terbuches S. XI} erhoht die Brauchbarkeit
des Nachschlagewerkes. Nicht vergessen sei
das Mitarbeiterverzeichnis und das Abkiir-
zungsverzeichnis der hiufig zitierten Werke
und Zeitschriften; was wir vermissen, ist ein
Verzeichnis der in den Artikeln verwandten
hauptsichlichen Sachabkiirzungen.

Bei dem immer stirkeren Zusammenriicken
der Kulturen und Religionen der Welt ist es
fiir den Christen unerlafllich, die religiésen
Gehalte und Vorstellungen des Christentums
im Vergleich oder Zusammenhang mit ande-
ren Religionen und Auffassungen, zu sehen,
Ahnlichkeiten und Unterschiede deutlich zu
erkennen. Auch fir das Fachgebiet unserer
Zeitschrift bedeutet das Waorterbuch eine
wertvolle Hilfe (vgl. z. B. die Artikel: As-
zese, Mystik, Gebet). Fr. Wulf 8. ].





