Buchbesprechungen 389

den!), was wiren sie in den Augen Gottes, der alles nach dem Mafl der Liebe mifit?! Ein
Nichts ist, was nicht ans der Liebe geboren ist; es wird vergehen, wie alle Herrlichkeit det
Welt vergeht. Nur die Liebe ist wahrhaft groff, und ihre Werke werden in die Ewigkeit
Gottes eingehen.

»Ite!“ klingt es an unser Ohr nach jeder heiligen Messe. Lassen wir den Klang dieses
Wortes an unser Ohr dringen, daf8 in uns brenne ein heiliges Sendungsbewuftsein. Es ist die
Stimme der Liebe Christi, die unser Herz beriihri: ,Geht hin! Ich sende euch®.

Geh! Warum schweigst du noch, héltst dein dngstlich zagendes Herz zuriik? Ich suche
Herzen, die lieben wollen. Doch wie wenige finde ich! Du sagst: Die Lieblosigkeit der
Welt hat mich verwundet und mir den Mut genommen, Liebe zu schenken. Ich weif es.
Aber hast du Dank erwartet? Ich sage dir: Die Welt liebt nicht. Es ist schwer, Liebe zu sden,
wo man Ablehnung und Gleichgiiltigkeit erntet. Ich habe es erlitten. Aber erst dann liebst
du wirklich, wenn du nicht anf Dank oder Undank schaust. Du mufit auf mich schanen!
Lafl dich los! Hab keine Angst, denn du wirst dich in einen Abgrund werfen, der ich bin.
Du wirst dich in den Armen meiner Liebe finden. Nur wenn du dich in einer selbstlosen
Licbe dem anderen verschenkst, bist du eins mit mir, hast du mich ganz ergriffen.

Du bist nicht geboren zum Sterben, sondern zum Leben, und nur dann lebst du, wenn du
liebst. Wer nicht liebt, ist tot. Durch Liche aber wird der Welt verkiindet, dafl das Reich des
Vaters schon da ist. Das Reich meines Vaters ist geboren aus der Liebe, ja es ist die Liebe.
Wenn du liebst, ist das Reich Gottes in dir: Ich selbst.

Bleibe in meiner Liebe, und so wird die Welt erkennen, daf ich schon gekommen bin.

B UCHBE STPRETU CHUNGEN

Religionswissenschaft

Kénig, Franz: Religionswis- einer Religion) und ,Text-Stichworter. Das

senschaftliches Worterbuch.
Die Grundbegriffe. Mit vier Religions-
karten. Freiburg, Herder 1956. 956 Sp.,
Ln. DM 32.—.

Der Herausgeber, jetzt Erzbischof von
Wien, hat sich durch das dreibindige Hand-
buch der Religionsgeschichte ,Christus und
die Religionen der Erde‘ (1951} einen sol-
chen Namen gemacht, daf dem vorliegenden
Warterbuch von vornherein eine gute Auf-
nahme sicher ist. Es will dem Fachmann wie
auch dem Nichtfachmann eine wissenschaft-
liche Hilfe sein: Da es das ganze Gebiet der
Religionswissenschaft (R.geschichte, R.philo-
sophie, R.phdnomenologie, R.psychologie,
R.soziologieg umfaflt, ,muflte eine Beschrin-
kung auf das Wesentliche vorgenommen und
den orientierenden Grundbegriffen besonde-
res Augenmerk geschenkt werden® (VII). Die
alphabetische Aufgliederung des Wérterbu-
ches enthilt ,Rahmenartikel’ (Ubersichtsdar-
stellungen eines grofleren Gebietes oder

vorangestellte detaillierte Stichwortverzeich-
nis enthilt auflerdem noch ,Verweis-Stich-
worter’, die angeben, in welchen Artikeln
die durch den Verweis angezeigten Begriffe
und Dinge zu finden sind. Diese Sorgfalt
(vgl. die Anleitung zur Beniitzung des Wér-
terbuches S. XI} erhoht die Brauchbarkeit
des Nachschlagewerkes. Nicht vergessen sei
das Mitarbeiterverzeichnis und das Abkiir-
zungsverzeichnis der hiufig zitierten Werke
und Zeitschriften; was wir vermissen, ist ein
Verzeichnis der in den Artikeln verwandten
hauptsichlichen Sachabkiirzungen.

Bei dem immer stirkeren Zusammenriicken
der Kulturen und Religionen der Welt ist es
fiir den Christen unerlafllich, die religiésen
Gehalte und Vorstellungen des Christentums
im Vergleich oder Zusammenhang mit ande-
ren Religionen und Auffassungen, zu sehen,
Ahnlichkeiten und Unterschiede deutlich zu
erkennen. Auch fir das Fachgebiet unserer
Zeitschrift bedeutet das Waorterbuch eine
wertvolle Hilfe (vgl. z. B. die Artikel: As-
zese, Mystik, Gebet). Fr. Wulf 8. ].



390

Cuttat, Jacques-Albert: Begeg-
nung der Religionen. Einsiedeln,
Johannes-Uerlag 1956, 84 S. — Ders.:
Larencontre des Religions.
Paris, Aubier 1957, 200 §.

Die deutsche Ausgabe enthilt nur den
ersten Teil der franzosischen; in dieser fin-
det sich anflerdem der Anfsatz: ,La Spiritua-
lité de 1'Orient Chrétien”. Der erste Teil ist
veranlafit durchdiesichinunseren Tagenvoll-
ziechende Begegnung der grofien Weltreli-
gionen. Der Verf. fragt sich, in welchem
Geist sich diese vollziehen soll und welches
die Voraussetzungen dafiir sind, damit sie
fruchtbar werde. Es ist der Geist des Verstand-
nisses und der Ehrfurcht vor aller echten Re-
ligion. Aber das bedeutet nicht Verwischung
der Unterschiede; im Gegenteil, diese miissen
klar geschen werden. Den grundlegendsten
Unterschied findet C. darin, ob Gott als der
unpersénliche metaphysische Hintergrund
oder, wie vor allem und am reinsten im
Christentum, als persdnlicher Gott und freier
Schopfer der Welt betrachtet wird. Die Reli-
gionen, die das Géttliche fiir unpersénlich
halten, kénnen die Werte der anderen nicht
in sich aufnehmen. Dagegen wird in der
Religion des personhaften Gottes alles echte
religiose Gut nnvermindert und unverfalscht
seinen Platz finden. — Der zweite Aufsatz
zeigt am Beispiel des in der Ostkirche ein-
flufireichen Hesychasmus mit seinem Na-
men-Jesu-Gebet Ahnlichkeiten und Unter-
schiede zwischen der Askese des christlichen
Ostens und Westens auf. Durch das Streben
nach einseitiger Verinnerlichung, die An-
wendung von psychischen Methoden und
durch den Riickzug von der weltumgestalten-
den Titigkeit nihert sich der Hesychasmus
den nichtchristlichen Religionen des Orients.
Aber er unterscheidet sich von ihnen dadurch,
daf} er mit dem christlichen Westen die Er-
16sung und die Veridhnlichung mit Gott nur
durch Gnade, nicht auns eigener, natiirlicher
Kraft geschehen lifit. Immerhin bestehen
Gefahren, und zwar entgegengesetzter Na-
tur: Quietismus oder pelagianischer Volun-
tarismus, ferner auch die Vernachlissigung,
ja die Ubergehung Christi und der Nadh-
ahmung seines Beispiels. — Die Aufsitze
sind ein schones Beispiel dafiir, wie die Aus-
einandersetzung zwischen den verschiedenen
Religionen und Bekenntnissen gefiihrt wer-
den sollte. Religionsgeschichtliches Wissen
vereinigt sich mit vornehmer und vorurteils-
loser Anerkennung der religiésen Tatsachen,
aber anch mit klarer und bestimmter Einsicht
in Wesensverhiltnisse und seinsbegriindete
Rangordnungen.

A. Brunner S. ]

Budhbesprechungen

Lévy-Bruhl L.: Die Seele der
Primitiven. Diisseldorf-Kiln, Eu-
gen Diederichs (unver. Neuaufl.) 1956.
367 §.

Lévy-Bruhl hat in mehreren Werken aus
den Berichten von Ethnologen und Missio-
naren alles zusammengestellt, was er iiber
die Denkweise und das Weltbild primitiver
Vélker finden konnte. So sind sie eine Fund-
grube von Tatsachen. Dieses Denken schien
ihm von dem abendlindischen so verschie-
den, dafl er zu der Meinung kam, daf8 fiir
diese Vélker unsere Logik, ja selbst der
Satz vom Widerspruch nicht gelte, und er
prigte dafiir den Ausdruck ,prilogische
Mentalitdt“. Er hat spiter jedoch eingesehen,
wie aus nachgelassenen Notizen hervorgeht,
dafl er sich hier geirrt hat; die Primitiven
haben die gleiche Logik wie wir, gehen aber
von anderen Anséitzen aus. Das ist anch fiir
den vorliegenden Band festzuhalten, der von
der ,Seele“ der Primitiven handelt. In
Wirklichkeit entspricht das, was man aus den
primitiven Sprachen mit ,Seele“ iibersetat
hat, in den seltensten Fillen genan dem,
was wir unter Seele verstehen. Vor allem
das eigentliche Selbst, die Person, hat noch
keinen sprachlichen Aunsdruck gefunden, oder
es mufl, um ausgesprochen werden zu kén-
nen, in Dingen vergegenstindlicht werden,
die sogenannte ,Seele aulen“.Sehr oft meint
der Primitive die Lebenskraft des Leibes
oder eines Organes, oder die Ursache einer
Regung, die ohne seinen Willen, aufkommt.
Eine solche Lebenskraft schreibt er allen
Dingen zu, auch denen, die wir als unbelebt
ansehen. Zwischen Leib und Seele trennt er
noch nicht. Er denkt in Ganzheiten. Und
anch alle Zugehérigkeit und Beziehungen
wie Ahnlichkeit kann er nur als Identitit
ausdriicken. Daf ein Mensch zugleich ein
wildes Tier, ein Werwolf oder ein Leopard
sein kann, kommt ihm nicht wunderbarer
vor, als daf ein Mensch im Leben verschie-
dene Rollen spielt, etwa zugleich Familien-
vater, Arzt, Mitglied eines Vereins usw. ist,
und er denkt sich das Verhaltnis auch ent-
sprechend. Uberhaupt versteht man diese
Mentalitit nur dann, wenn man beachtet,
dafl der ,Primitive noch ohne kritische Vor-
sicht die ganze Welt in den Kategorien
menschlicher Verhiltnisse aunslegt. Das er-
scheint dem heutigen Menschen sonderbar,
und der Verf. spricht sogar von ,mystischer“
Denkweise. Mit Mystik und Ubernatur hat
das alles aber nichts zn tun. Aunch die pri-
mitive Auffassung von Tod und den Toten
ist aus dem Ganzheitsdenken zu verstehen.
Sie sind keine reinen Geister, sondern gan-
ze Menschen, die aber in eine andere Seins-
weise ilbergegangen sind. Dies alles mufl



Buchbesprechungen

man sich vor Augen halten, will man die
zahlreichen angefiihrten Beispiele nicht
falsch auslegen. A. BrunnerS. J.

Hairing, Bernhard: Macht und
Ohnmacht der Religion. Reli-
gionssoziologie als Anruf. Studia Theo-
logiae Moralis et Pastoralis edita a Pro-
fessoribus Academiae Alfonsianae in
URBE, Tom L., Salzburg, Otto-Miiller-
Uerlag 1956, 447 S., Ln. DM 14.70.

Der Verf. hat sich mit seiner Moraltheo-
logie ,Das Gesetz Christi* sowohl in der
Fachwelt wie auch in weiteren Leserkreisen
cinen guten Namen erworben. Das hier vor-
liegende Werk hat die gleichen Vorziige, wie
jenes, ausgenommen vielleicht dessen Straff-
heit: manche Wiederholung hitte sich ver-
meiden lassen. Natiirlich kann das Buch den
Eindruck nicht ganz vermeiden, dafl die Re-
ligionssoziologie immer noch an der Ober-
fliche schirft: ,Sie wartet darauf, zu einer
theologischen Disziplin zu werden* (17) —
nur bitte nicht noch ein weiteres Spezial-
fach fiir unsere Theologiestudierenden! —.
Aber indem der Autor ihre Erkenntnisse in
den groflen Rahmen der Sozialtheologie
stellt, fithrt er dber eine unverbindliche Be-
trachtungsweise der Religion hinaus.

Der erste Teil des Buches zeigt, wie jede
Religion wesentlich auf Gemeinschaft ange-
legt ist (gegen den religidsen Individualis-
mus), wie speziell Christus von seiner Kirche
erwartet, dafl sie die Ordnungen dieser Welt
mit ihrem formenden Geist durchdringe (ge-
gen die lutherische Lehre von den zwei Rei-
chen); im dritten Kap. ,eines der fruchtbar-
sten und interessantesten Themen der Reli-
gionssoziologie“: ,die Vielfalt der Typen
fir die Gestaltung des Verhiltnisses zwi-
schen Religion und Gesellschaft im allgemei-
nen und zwischen der Religion und dem
Staat insbesondere”. Die Aufgaben, die dem
Christen aus dem Milieu, seiner konkreten
Umwelt, erwachsen — so zeigt das vierte
Kap. — rufen nach religiéser Gemeinschafts-
arbeit und vor allem nach dem aktiven
Einsatz der christlichen Laienwelt.

Der zweite Teil des Buches bietet eine sy-
stematische Behandlung der wichtigsten re-
ligionssoziologischen Themen. Es werden die
Wedhselbeziehungen zwischen Religion einer-
seits und den bedeutendsten gesellschaftli-
chen Gegebenheiten andererseits (Gesell-
schaft im allgemeinen, Masse und Elite,
Staat, Kultur und Wirtschaft) aufgezeigt.
Dem Wedhselverhiltnis von Religion und
Familie warde vom Verf. eine eigene Studie
gewidmet (Soziologie der Familie, Salzburg
1954). Das letzte, sehr wertvolle Kapitel die-

391

ses 2. Teils iiber ,Religion und Zeitgeist*
hat P. Dr. Viktor Schurr GSR zum Verfasser.

In diesem Teil erhebt sich das Werk zur
Pastoraltheologie im besten Sinn des Wor-
tes. Wir konnen nur mit ein paar Stichwor-
ten zum Lesen der reichhaltigen Ausfith-
rungen anregen: Sektenbildung, Amt und
Charisma, Laieneliten, der mindige Laie,
Massenpsychologie in der Verkindigung,
Umweltseelsorge, Religion und Staatsform,
Religion und politische Partei, Klerikalis-
mus, Laizismus, die marxistische Uberbau-
lehre, Auseinandersetzung mit Marxismus
und Liberalismus, Unmdglichkeit einer Kul-
tur ohne religiosen Wurzelgrund, Idolbil-
dung in der verweltlichten Kultnr, Kriterien
gegeniiber dem Zeitgeist u. a. P. Schurr
wird bei vielen Dank ernten fiir seine Aus-
fihrungen diber das gesunde Verhalten zu
heutigen Zeitstrémungen (Vitalismus, So-
ziologismus, Existentialismus, Eschatologis-
mus. 342—361). Manche werden ihm aller-
dings auch die Frage stellen: Konnte man
die Beispiele ,fiir zu starke Nachgiebigkeit
gegeniiber dem Zeitgeist® (S. 344: Das Ver-
stindnis der Kirche als Organismus, Myste-
rientheologie), natiirlich mit den ndétigen
Kautelen angenommen, nicht im Gegenteil
gerade alsBeweisstiicke fiir die Férderung der
Theologie durch den Zeitgeist (entsprechend
dem S. 332f. Gesagten) ansehen? i

Der dritte Teil (,, Die Religionssoziologie im
Dienste der Seelsorge“) mdchte eine erste
Weisung zur praktischen Anwendung der
religidsen Soziographie fiir den Seelsorger
bieten: ,Die Ziele und Methoden der Pa-
storal-Soziologie sollen... wenigstens so-
weit klar werden, dafl die ersten Schritte . ..
aufgrund dieser Studie mit der nétigen Vor-
sicht gewagt werden kénnen“., Mit prakti-
schen Beispiclen aus der bisher da und dort
geleisteten soziographischen Arbeit und an
Hand von Mustertabellen wird dieses Ziel
einigermaflen erreicht. Wie viel leichter wi-
re aber dem Seelsorger alles gemacht, wenn
die grofien Pfarreien unserer Stidte immer
noch mehr verkleinert wiirden! Auch das ist
ja eine dridngende Forderung aus diesem
Budi!

Zum Schlufl noch ein Warnschild: Dieses
Buch ist nicht fiir Gemiiter, die keine echte
Beunruhigung vertragen, d. h. nicht fiir sol-
che, die weiterhin mit ruhigem, weil nicht
allzu wachem Gewissen ,ihre® Seelsorge aus-
iiben wollen. Jos. Grotz S, J.

Gruehn, Werner, Univ.-Prof.: Die
Fréommigkeit der Gegenwart.
Grundtatsachen der empirischen Psycho-
logie (Archiv f. Psychologie der Arbeit
u. Bildung, 1. Band). Miinster, Aschen-



392

dorff, 1955. XIU u. 592 S., kart. DM
27.90, gbd. DM 30.—.

Obwohl die ersten entscheidenden Schritte
zu einer empirischen d. h. auf Erfahrung be-
ruhenden Religionsforschung in Amerika be-
reits vor 50 Jahren geschahen und in der
Folge durch zahlreiche, immer prizisere Ar-
beiten zu neuen diberraschenden Ergebnissen
fithrten, ist das vorliegende Werk des inter-
national bekannten protestantischen Reli-
gionspsychologen die erste Zusammenfas-
sung aller wissenschaftlich gesicherten Tat-
sachen iiber das religiése Innenleben des
Menschen von heute. Die weithin unbekannte
Welt der Frémmigkeit wird, soweit als mog-
lich, aus zuverldssigen Quellen methodisch
exakt erschlossen und abseits von aller Theo-
logie, Apologetik und Religionsgeschichte
und unabhingig von Vorurteilen und herr-
schenden Theorien in wissenschaftlicher, aber
allgemein verstindlicher Weise dargestellt.
Die praktischen Anwendungen, die sich dar-
aus fiir Erzichung nnd Unterricht, Seelsorge
und Predigt, Psychotherapie und andere Ge-
biete ergeben, werden nur am Schlafl des
Buches (508—525) kurz zusammengefaft. In
allen anderen Teilen beschrinkt sich das
Werk bewuflt auf die Darstellung der Tat-
sachenforschung, die dem Leser einen fast
erschopfenden Einblick in den gegenwirtigen
Stand der Religionspsychologie vermittelt.

Unter den grundlegenden Erscheinungen
der heute gelebten Frommigkeit wird an
erster Stelle die Wandlung behandelt (33
bis 95), die sogenannte Bekehrung, die als
seelischer Vorgang von W. James und E. D.
Starbudk experimentell erforscht und als Er-
lebnis von K. Girgensohn, H. Leitner und
anderen sehr viel tiefer erfafit und in ihrem
Entstehen von drei Bedingungen abhingig
gemacht wurde. Sind diese drei Faktoren
vorhanden — offene Einstellung, ausrei-
chende innere Reife und eine giinstige Ein-
wirkung von Auflen —, dann volizieht sich
in der Seele das ,reine religiése Erlebnis”,
das Erleben Gottes, dessen Verlanf analy-
siert und eingehend beschrieben wird (107
bis 119). Unter den drei Abarten dieses re-
ligidsen Grunderlebnisses (119—146) seien
die Leser dieser Zeitschrift besonders auf die
mystischen Formen aufmerksam gemadht, ob-
wohl gerade ihre Behandlung zeigt, wie we-
nig eine nur experimentelle Frommigkeits-
forschung imstande ist, diese geheimnisvol-
len, Seelenvorgidnge in ihren letzten Tiefen
zu erfassen und zu deuten. Damit ist nicht
bestritten, dafl Gruehn sich ernstlich be-
mitht hat, ihre Eigenart herauszuarbeiten
und ihr Verhiltnis zur normalen und ratio-
nalen Frommigkeit nach den Zeugnissen
einiger Mystiker exakt zu bestimmen. Vor
allem hat er nicht tbersehen, dafl das We-

Budhbesprechungen

sentliche der mystischen Erfahrung nicht in
den auffallenden, mehr &4ufleren Begleit-
erscheinungen liegt, sondern im verborgenen
und entscheidenden Vorgang der Wandlung,
die sich aus jeder echten Gottbegegnung er-
gibt. Unter der von Gruehn verarbeiteten
mystischen Literatur vermissen wir — von
den fehlenden mystischen Quellensammlun-
gen ganz abgesehen — vor allem die wert-
vollen ,Etudes sur la Psychologie des My-
stiques“ von J. Maréchal (Paris 1938) und
~Die Mystik als seelische Wirklichkeit“ von
Alois Mager (Graz 1946).

So verschiedenartig die Frommigkeit auns-
sieht, je nachdem sie sich anf blof gedank-
licher Ebene bewegt oder auf den Hohenpfa-
den der Mystik wandelt, die Religionspsy-
chologie stellt fest, daf sie gemeinsame
Merkmale hat, die von Gruehn, gut gekenn-
zeichnet und in ihrer grundlegenden Bedeu-
tung fiir die Bekehrung gewertet werden
(142—146). Er bringt aber auch Beispiele, in
denen sehr positive und wertreiche religicse
Inhalte vom (willensfreien) Ich nicht aufge-
nommen, sondern abgewiesen werden. In
diesen Fillen entsteht die sogen. Gegen-
religion, deren negative Reaktionen und
pseudoreligiésen Ersatzversuche ans vielen
Pro)tokollen heransgehoben werden (146 bis
163).

Pidagogisch um so wichtiger ist darum die
immerwihrende Wandlung des Ich und der
Einstellung, fiir deren Maglichkeit die reli-
gionspsychologische Forschung ein reiches
Beweismaterial geliefert hat (163—176).
Eine Bekehrung ist aber iberflissig, wenn
der Mensch, wie manche filschlich meinen,
von Natur aus vollkommen ist oder minde-
stens aus eigener Kraft einen hohen Voll-
kommenheitsgrad erreichen kann. So wie der
Mensch in Wahrheit ist, steht er fast in je-
dem Zeitpunkt seines Lebens zwei verschie-
denen Maoglichkeiten gegeniiber: er kann sich
abwirts oder aufwarts entwickeln. Uber
diese allgemeinen anthropologischen Uoraus-
setzungen der Wandlung handelt das 4. Ka-
pitel (176—200), in dem auch die weiten
Tatsachengebiete der Reue und des Gewis-
sens exakt analysiert werden. Was Gruehn
in diesem Zusammenhang iiber Gewissens-
duferungen bei héheren Haustieren sagt, ist
philosophisch unhaltbar und nicht aof ge-
wissenlose ,bestialische“ Menschen zu iiber-
tragen.

Gibt es auch ein Leben okne Wandlung?
Diese Frage wird von Gruehn bejaht, weil
es nach den Forschungen Starbucks nicht an
Menschen fehlt, bei denen die religiése Ent-
widklung so harmonisch verlduft, dal eine
besondere Erschiltterung oder Bekehrnng in
keiner Weise nachweisbar ist. (212—223). Als
Ertrag einer jeden echten Wandlung ergibt
sich ein neues Leben, dessen Aufbaunelemente



Buchbesprechungen

und Friichte, dessen Hohen und Niederungen
von der empirischen Religionsforschung so
real und nichtern erfafdt werden (223—295),
dafl wir in die grundlegenden Frommigkeits-
formen des heutigen Durchschnittsmenschen
einen ganz konkreten Einblick erhalten. Aus
den in unserm Werk analysierten Quellen
erfahren wir genau, wie sein Glauben und
Beten aussieht, was sie ihm im Alltag be-

deuten, wie sie sich duflern und wirksam

werden. Bis zu welchen Hohen sich das
schlichte Glaubensleben auch in der Gegen-
wart erheben kann, bezeugen unwiderleg-
lich die Martyrerakten aus dem Baltikum,
die von Gruehn ehrfiirchtig bewertet werden.
Unter den Formen des Gebetes wird der
Meditation oder Betrachtung ein besonderer
Abschnitt gewidmet und die Rolle aufge-
zeigt, die ihr im tdglichen Ringen um Ver-
innerlichung zukommt (819--331). Hier folgt
der Verf. im wesentlichen den Analysen un-
seres Mitarbeiters Dr. Bolley, der von
Gruehn als der bedeutendste katholische Re-
ligionspsydhologe der Gegenwart angespro-
chen wird (271). In den zwei nichsten Ab-
schnitten wird der Gottesgedanke (331—347)
und das Sindenbewufitsein (347—3850) im
Lichte der Erfahrung dargestellt und ihre
Wichtigkeit fiir das religiose Leben aufge-
zeigt. Als Gegensatz dazu wird aus den em-
pirischen Beobadhtungen der letzten Jahr-
zehnte der Atheismus und die gemilderte
Gottesferne betrachtet und den Formen und
Ursachen nachgegangen, aus denen und in
denen sie so hiufig als Unglaube oder Aber-
glaube in Erscheinung treten (356-—364).
Nach der Darstellung der allgemeinen Le-
bensformen der Frommigkeit, wie sie beim
gesunden und erwachsenen Menschen heute
anzutreffen sind, wendet sich unser Werk
den speziellen Zweigen der Religionspsycho-
logie zu: Der Entwidklungspsychologie (380
bis 414), der Typenlehre (414—441), der re-

393

ligiosen Pathologie (441—476), der Reli-
gionssoziologie (477—503) und der ange-
wandten Religionspsychologie (503—524).
Auch hier folgt der Verf. sorgfiltig den Er-
gebnissen, die durch die neuen Untersuchun-
gen experimentell gewonnen wurden und
zum Verstindnis des religiésen Lebens bei-
tragen.

Blickt man kritisch auf den Gesamtinhalt
des Werkes zuriick, so mufl man die Sach-
kenntnis, methodische Sauberkeit und Kraft,
mit der Gruehn seinen gewaltigen Stoff vor-
legt, voll anerkennen. Es ist ihm gelungen,
den Farbenreichtum und die Farbenfiille der
heute lebendigen Frémmigkeit psychologisch
zur Darstellung zu bringen. Dal er dabei
die Bedeutung der Experimente als der ,pra-
zisesten wissenschaftlichen Mittel unserer
Zeit“ (83) erkenntnistheoretisch iiberschitzt -
und tiberzeugt davon ist, dal man nur mit
der planmifigen Herbeifiihrung der religis-
sen Phinomene zwedks Beobachtung (22) ,bis
zur duflersten Moglichkeit unmittelbar an das
religidse Erlebnis herangelangt® (26), ist bei
einem Gelehrten verstindlich, dessen Leben
und Schaffen rezeptiv und produktiv fast
ausschliefilich der experimentellen Psycholo-
gie gewidmet war. Dafl es ihm gelungen ist,
ohne seine protestantische Grundhaltung zu
verleugnen, auch den Auferungen des kath.-
kirchlichen Innenlebens weitgehend gerecht -
zu werden, zeugt von einer Ehrfurcht und
Weite, die nicht alltiglich ist. Gebildete Le-
ser, die kritisch unterscheiden konnen und
sich an der Weitschweifigkeit der Darstel-
lung nicht stoflen, besitzen in Gruehns Re-
ligionspsychologie ein Werk, in dem sie die
Frommigkeit der Gegenwart gut studieren
konnen. Doch werden sie fiir ihr persénli-
ches Frommigkeitsstreben auf anderen me-
thodischen Wegen sicher mehr gewinnen.

H. Bleienstein S. ].

Heilige Schrift

Deifiler, Alfons: Psalm 119 (118)
und seine Theologie. Ein Bei-
trag zur Erforschung der anthologischen
Stilgattung im Alten Testament. Miin-
chen, Zink-Uerlag 1955, 347 S. DM 25.-.

Psalm 119, der im Brevier wegen seiner
Linge einen groflen Teil des Sonntagsof-
fiziums beherrscht, ist nach Gestalt und In-
halt ein eigenartiges literarisches Gebilde.
Man findet nicht leicht einen Zugang zu ihm.
Er stellt ein Gebet aus 22 Strophen zu je
acht Versen dar. Alle Verse einer Strophe
beginnen mit dem gleichen Buchstaben, die
Strophen selbst sind nach dem hebriischen
Alphabet geordnet. Ein eigentlicher Gedan-
kengang ist nicht herauszufinden. Der Ver-

fasser des Psalms hatte acht Ausdriicke zur
Verfigung, die alle irgendwie Gesetz oder
Wort Gottes bedeuten, und der Text ist so
konstruiert, dafl jeder Vers jeweils einen
dieser Ausdriicke enthilt. So kreist das lange
Gebet in monoton anmutender Weise um
Gottes Wort und Gebot.

Die Studie des Freiburger Alttestament-
lers ist eine sorgfiltige fachexegetische Un-
tersuchung. Sie arbeitet hauptsichlich mit den
Methoden der Wortstatistik und Wortfeld-
forschung. Die entscheidenden Abschnitte
befinden sich im dritten Teil des Buchs. Um
zn kldren, was der eigentliche Gegenstand
des Psalmes ist, untersucht D., welchen Sinn
die regelmiflig gebrauchten Ausdriicke fiir
Wort und Gesetz Gottes im iibrigen Psalter



394

haben. Um die geistige Welt des ganzen
Psalmes zu erfassen, geht er Vers fiir Vers
durch und fragt nach dem Vorkommen je-
des einzelnen Wortes im tibrigen Alten Te-
stament. Das Ergebnis dieser mithsamen
Untersuchungen fafit er im 4. Teil des Buches
zusammen. Es sei hier kurz angedeutet:

Psalm 119 gehdrt der anthologischen Stil-
gattung an. Der Psalmist dichtet nicht ganz
neu und frei, sondern driickt seine Gedanken
und Gefithle mit immer anderen Wendun-
gen und Gedanken jener Biicher des Alten
Testamentes aus, die ithm selbst als heilige
Biicher schon vorliegen und besonders viel
gelten. Er lebt wohl im 3. Jahrhundert vor
Christus. Es gibt keine Propheten mehr, Die
fihrenden Schichten Jerusalems haben sich
dem Griechentum gedffnet. Die alte Reli-
gion ist nur noch im Volk und in abgeschlos-
senen Kreisen der Frommen lebendig. Dort
lebt auch noch die alte Weisheitslehre und
vermengt sich nun mit der mehr vom Gesetz
bestimmten Frommigkeit. Man begegnet
Gott vor allem im Lesen der heiligen Biicher.
Vielleicht ist der Psalm eine Meditations-
vorlage fiir solche, die dem gleichen Milien
wie der Psalmist zugehéren und bereits eine
grofle Kenntnis der heiligen Biicher erwor-
ben haben. Sein Thema ist das Wort Gottes,
nicht, wie man oft herauslesen wollte, das
Gesetz im engen, nomistischen Sinn. Wort
Gottes meint zentral die sittliche Forderung
Gottes im Dekalog, aber der Begriff dehnt
sich aus auf die ganze Heilige Schrift, ja er
umfaflt jegliches gottliche Walten, wie es in
der Schrift geschildert und verheiflen ist.
Letztlich ist mit dem Worte Gottes Gott
selbst gemeint. Das Wort Gottes ist wesen-
haft die Gnade Gottes. Es ist das hdchste
Gut des Menschen. Nach Gottes Wort geht
alle Sehnsucht des Menschen. Was das Wort
Gottes auch verheiflen kann: wenn ein
Mensch das Wort Gottes hért, besitzt er
schon jegliche Verheiflung, denn in seinem
Wort st Gott selbst ihm nah. Gott ist der
grofle und einzige Lehrer des Menschen. Er
erzieht ithn durch sein weisendes Wort, das
selber schon héchste Gabe ist.

Damit wird vielleicht deutlich, zu welch
wertvollen Ergebnissen die Untersuchung
Deillers gefiihrt hat. Dem Brevierbeter kann
sie einen Weg weisen, meditativ in Psalm
119 einzadringen und so gerade sein sonn-
tigliches Breviergebet zu bereichern. Er
miflte sich zunidchst einmal in jene Schrift-
texte versenken, auf denen die Gedanken-
welt des Psalms hauptsichlich griindet: das
5. Buch Moses (vor allem Kp. 4 und 6), das
Buch der Spriiche (vor allem Kp. 1—9), das
Buch Job, das Buch Jeremias, das Buch Eze-
chiel (vor allem Kp. 18, Kp. 33 und 34), das
Budh Isaias (vor allem von Kp. 40 ab}. Von

Buchbesprechungen

diesen Texten her kdnnte dann Psalm 119
in der Meditation wirklich lebendig werden.

Schlieflich erhebt sich noch eine Frage.
Die Theologie des Wortes Gottes, wie sie
Psalm 119 enthilt, ist {iberholt worden, als
das Wort Fleisch wurde. Da erwies sich al-
les frithere Reden iiber Gottes Wort als vor-
liufig. Aber auch wir leben heute wieder
ohne die leibhafte Begegnung mit Christus,
dem Wort. Er kommt uns nur nah im Sa-
krament und im Wort der Schrift. So ist viel-
leicht doch unsere Situation gar nicht so ver-
schieden von der des Psalmenbeters. Wir ha-
ben eine breite Sakramententheologie. Aber
eine wirkliche Lehre vom Wort Gottes wird
man in der katholischen Theologie noch
kaum finden. Wir wissen zu wenig, dafl beim
Lesen des Wortes Gottes Gnade an uns ge-
schieht. Wir miifiten es mehr und genauer
wissen. Kann uns da die Wort-Gottes-Theo-
logie des Psalmes 119 nicht vielleicht Vorbild
oder sogar ein Ansatzpunkt sein?

N. Lokfink S. J.

Reich Gottes Nadi den Urkun-
den der HI. Schrift. Miinchen, Késel-
Uerlag (1957). 876 S. und 4 Karten, Ln.
DM 14.80.

Es handelt sich hier (was durch den Titel
nicht ohne weiteres ersichtlich ist) um eine
Auswahlbibel, die zunidst fiir den Schul-
unterricht gedacht ist, aber fiir die Verkiindi-
gung iiberhaupt hilfreiche Dienste leisten
kann. Die Notwendigkeit einer solchen Aus-
wahl ist aus vielerlei Griinden gegeben; es
fragt sich nur, nach welchem Prinzip die
Auswahl der Texte zu erfolgen habe. Die
aungenannten Bearbeiter der Kasel-Bibel
wihlten dafiir den heilsgeschichtlich zentra-
len Begriff des ,Reiches Gottes’, der ,Kénigs-
herrschaft Gottes’, der sich wie ein Leitfaden
durch beide Testamente hindurchzieht. Sie
entsprechen damit den Erkenntnissen, die
uns eine heilstheologische Exegese heute dar-
reicht. Meist kommt die Schrift selbst zu
Wort; die Ubersetzung, die sich streng an
den hebriischen bzw. griechischen Original-
text hilt, sucht einen guten Mittelweg zwi-
schen Unverbundenheit der Sitze und einem
(im Sinne der modernen Umgangssprache)
Glittenwollen. Hin und wieder sind Sitze
ausgelassen, ohne daf} dies eigens angemerkt
wiirde. Zusammenfassende Nacherzidhlungen,
die den chronologischen Fortgang der Heils-
geschichte gewahrleisten, sind durch eine an-
dere Schrifttype gekennzeichnet; sie lehnen
sich eng an den biblischen Text an und sind
ebenso wie der Originaltext im Berichtstil
abgefafit. Hin und wieder werden auch zeit-
geschichtliche Hinweise gegeben, die den Zu-
sammenhang mit der Profangeschichte her-
stellen. Dem gleichen Zweck dient die um-



fangreiche (S. 846—358) Zeittafel, die in
verschiedenen Kolumnen die Geschichte des
auserwihlten Volkes, die gleichzeitigen Er-
eignisse der vorderasiatischen Umwelt und
die uns zur Verfiigung stehenden Geschichts-
quellen nebeneinander stellt. Alle Schriften
des AT und NT sind vertreten, die Weis-
heitsbiicher unter der Uberschrift: ,Das Got-
tesvolk in der Schule der salomonischen
Weisheit“, die Propheten unter dem Stich-
wort: ,Die Kiinder des Wortes Gottes“; eine
Reihe von Psalmen nehmen das jhnen zu-
geordnete heilsgeschichtliche Ereignis ins Ge-
bet (z.B. Ps 8 den Schopfungsbericht, Ps 21
das Sterben des Herrn) und sind an der ent-
sprechenden Stelle eingesetzt; dhnlich ver-
deutlichen Abschnitte der Apostelbriefe die
Predigt und missionarische Arbeit der Apo-
stel. Die Auswahl schlieft mit dem 21. und
22. Kp. der GehOffb. Ein Namensregister
und ein genaues Verzeichnis der Zwischen-
titel erhhen die Brauchbarkeit dieser sehr
gelungenen Arbeit. Erwiinscht wire noch ein
Register der benutzten Sdiriftstellen. Man
wird das Werk mit Nutzen auch jedem in
die Hand geben, der sich in die Heilige
Schrift einlesen will. Fr. Wulf §. ].

Staudinger, Josef SJ: Die Berg-
predigt Wien, Uerlag Herder (1957).
360 S., Ln. DM 19.—.

Die ,Bergpredigt’ gehort zu den schwie-
rigsten, aber auch wichtigsten und dankbar-
sten Stiicken der synoptischen Evangelien.
Aufler den bekannten Kommentaren haben
wir speziell iber die Bergpredigt auf katho-
lischer Seite aus den letzten zwei Jahrzehn-
ten nur die Arbeit von Th. Soiron (1941) nnd
das kleine Betrachtungsbuch von A. Stoger
(1952). Man wird darum diese neue und um-
fangreiche Untersuchung nur begriifien. Der
Verf. will darin nicht nur seine Forschungs-
arbeit vorlegen, sondern auch religiés unmit-
telbar ansprechen und einen gréfieren Leser-
kreis erfassen. Er gliedert darum sein Werk
in zwei sich sehr voneinander unterschei-
dende Teile, in einen fortlaufenden, den re-
ligiosen Gehalt der Bergpredigt entfalten-
den Kommentar (S. 9—247) und in einen
fachwissenschaftlichen Anhang (248—329),
der die Hauptkontroversfragen um die Berg-
predigt aufgreift (Der Hauptzeuge der B
Die duflere Gestalt der B.; Zur Deutung der
acht Seligkeiten; Das Vaterunser; Vaterunser
und synoptische Frage; die Erfiillbarkeit der
Forderungen Jesu; B. und ,Entmythologisie-
rung’). Es folgt ein sehr ausfiihrliches ,Ver-
zeichnis der 6fter angefithrten oder eigens
behandelten Werke' (330—344) sowie je ein
biblisches Stellen- und ein Namensregister.

Die Beurteilung der wissenschaftlich-exe-
getischen Seite des Werkes sei den Fachleu-

Buchbesprechungen

395

ten iberlassen. Wir teilen hier nur einige
interessante Sondermeinungen des Verfas-
sers mit: Er sucht nachzoweisen, dafl hinter
der lukanischen Uberlieferung der Bergpre-
digt der Apostel Jakobus d. J., der ,Bruder
des Herrn* und Bischof von Jerusalem stehe;
er hilt die B. in jhrer jetzigen Form fir
eine urspriingliche Einheit, wobei Lk Mt er-
ginge; er glaubt, dafl die Vaterunser-Uber-
lieferung des Mt die urspriinglichere sei, dafl
die ,Auslassungen’ bei Lk auf Paulus zuriick-
gehen und der lukanische Text auf die Hei-
den Riicksicht nehme, die den vollen Wort-
laut des Herrngebetes erst spiter erfahren
sollten. :

Der Kommentarteil des Werkes sucht das
Wort Gottes in seiner religiésen Fiille zu
erschlieflen. Hier versteht es der Verf., die
Szenerie lebendig zu schildern und den Le-
ser zu interessieren. Indem er das Einzelwort
in den Zusammenhang der Gesamtbotschaft
Jesu sowie der alt- und neutestamentlichen
Heilsgeschichte hineinstellt, vermag er seine
Bedeutung tiefer herauszustellen. Die B. tritt
als die grofe Reich-Gottes-Predigt hervor,
in der die Bedingungen fiir den Eintritt in
dieses Reich und die in ihm geltenden Ge-
sinnungen verkiindet werden, die darum fiir
alle Christen Giiltigkeit haben. — Als geist-
liche Lesung und als Grundlage fiir gemein-
same Bibellesungen ist das Buch sehr zu
empfehlen. Fr. Wulf 8. .

Kierkegaard, Séren: Randbemer -
kungen zum Evangelium (Aus
den nachgelassenen Schriften ausgewdhlt
und iibersetzt von Friedrich Hansen-
Léve), Miinchen, Késel-Uerlag (1956).
122 S., Ln. DM 6.80.

Die hier wiedergegebenen ,Randbemer-
kungen‘ zu einzelnen Stellen oder auch Peri-
kopen der vier Evangelien sind der déni-
schen Originalausgabe von P. A. Heiberg
und V. Kuhr (Kopenhagen 1909 ff) entnom-
men, und zwar den Binden II, VIII, IX, X
und X1. Der Ubersetzer hat sie einfach in
der Reihenfolge der Evangelien hinterein-
andergesetzt, so dafl man leicht feststellen
kann, ob eine bestimmte Evangelienstelle in
dem vorliegenden Biichlein kommentiert ist.
Bisweilen sind es nur wenige Zeilen, die ein
Schriftwort auszudeuten suchen, bisweilen
aber auch lingere Ausfithrungen. Immer
fillt der radikale Ernst auf, mit dem Kierke-
gaard das Wort Gottes wortlich nimmt und
ihm nicht auszoweichen sucht. Er gerit durch
diese Haltung ganz von selbst in einen un-
versohnlichen Gegensatz zur Welt und zu
den Anschaunungen eines verbiirgerlichten
und verharmlosenden Christentums. Von da-
her dann die scharfe, oft iberspitzte Dialek-
tik, die aber so fruchtbar ist und gerade den



396

heutigen Menschen so anzieht. Allerdings —
der Ubersetzer macht in seinem Nachwort
darauf aufmerksam — kann die Freude an
der Dialektik, der Aufweis der christlichen
Ambivalenz irdisch-sichtbarer Sachverhalte,
auch zu einem spekulativen Spiel werden —

Buchbesprechungen

und in der Tat bleiben viele in der Vor-
lianfigkeit dieses Spiels stecken und verfallen
so der schlimmsten Selbsttduschung, der ein
Christ verfallen kann. — Das Nachwort ist
fiir den Zweck des Biichleins ein wenig zu
gescheit. Fr. Wulf 8. J.

Heilige Messe

Schnitzler, Theodor: Die Messe
in der Betrachtung. II. Bd. Er-
offnung, Wortgottesdienst, Gabenberei-
tung, Uom Hochgebet, Kommunion, Ab-
_ schluf3 und Nachhall. Freiburg, Herder
1957. 867 S., Ln. DM 9.80.

Was frither vom 1. Bd. gesagt warde (vgl
diese Ztschr. 28 [1955] 479), gilt auch vom
vorliegenden II. Bd. Vorbildlich, wie hier
die Ergebnisse der liturgiewissenschaftlichen
Forschung fiir eine Frommigkeit fruchtbar
gemacht werden, die entsprechend dem Wort
der Enzyklika ,Mediator Dei’, daf die Litor-
gie fons et centrum totins pietatis, ,Quelle
und Mitte aller Frommigkeit' sei (zit. auf
S. 340), sowohl dem rechten Vollzug des hei-
ligen Mefopfers dient wie auch die innerlich
mitvollzogene Feier wieder in den Alltag
ausstrahlen lassen will. Letzterem Anliegen
ist vor allem das Schluf8kapitel: ,Messe und
Leben‘ (825—867) gewidmet. Die beiden
handlichen Bindchen, die auch schon den
Weg ins Ausland gefunden haben, zeigen,
wo wir heute auf dem Wege der liturgischen
Frommigkeit ganz allgemein stehen. Es ist
ein begliickendes Ergebnis, wenn man den

"Weg noch einmal zuriickverfolgt. Der Auf-
bruch der zwanziger Jahre ist zum Allge-
meingut geworden, in dem alle Elemente
katholischer Frémmigkeit aufgehoben sind.
Fr. Wulf S. ].

Gemeinschaftder Priester
von Saint-Séverin Die Messe
leben! Christen um den Altar (Deutsch
von Dr. Heinz Bauer). Paderborn, Boni-
facius-Druckerei 1957. 184 S., kart. DM
5.90; Ln. DM 7.80.

Die Priestergemeinschaft der Pfarrei Saint-
Séverin in Paris besteht seit 1948. Sie be-
miiht sich, eine schwierige Grofistadtpfarrei
von innen her zu erneuern. Ein Hauptpunkt
ihres Programms besteht darin, den Gliubi-
gen die heilige Messe wieder nahezubrin-
gen und sie nicht nur zu einem echten Mit-
erleben des heiligen Opfers zu fithren, son-
dern ihnen auch zu zeigen, wie sich die Mit-
feier der beiligen Messe im Alltag auswir-
ken mufl. Aos diesem Anliegen ist auch das
vorliegende Biichlein entstanden. Es ist eine
Gemeinschaftsarbeit, die urspriinglich aof

miindliche Unterweisung und Rundfunkvor-
trige zuriickgeht. Die kurzen Kapitel des
Biichleins sind ohne Namensangabe von ver-
schiedenen Verfassern geschrieben, was dem
Ganzen einen gewissen Reiz, aber auch den
Eindruck des Uneinheitlichen verleiht.

Eine alte Regel der Rbetorik sagt, dafl
man, um zu fesseln, seinem Gegenstand eine
neue Seite abgewinnen mufl. Das versuchen
die Verf. und tun es bisweilen mit jener
Uberspitzung, die der Franzose so sebr liebt.
So iiberrascht z. B. der Satz: ,Was ist nun
die Messe? Die Messe ist ein Mahl“. Daf§
sie auch noch etwas anderes ist, tritt stark
zuriick. In einem Budh, das fiir alle Gliu-
bigen ohne Unterschied bestimmt ist, ist es
sicher ungliiklich, wenn die Liebe Christi,
die sein Opfer mit dem unseren verbindet,
als ,erhabener Betrug® (S. 55) dargestellt
wird. Wenig ausgewogen scheint nns auch
der Satz: ,Die wirkliche Gegenwart ist nicht
Ziel der Eucharistie: sie ist... nicht zur
Tréstung (der Gliubigen) da. Sie ist nicht
da, um eine private und individuelle Frém-
migkeit zu nidhren“ (S. 174). Natiirlich wer-
den die private Danksagung nach der beili-
gen Messe und die Besuchung des Aller-
heiligsten gebilligt, aber die Tonart, in der
es geschieht, ist keine Ermunterung dazu, sie
zu pflegen. Im franzésischen Text (p. 67)
steht sogar der theologisch duflerst mifiver-
stindliche Satz zu lesen: ,Das euncharistische
Brot enthélt den Leib Christi wie sein Wort
im Evangelium; auch dieses ist eine mate-
rielle Wirklichkeit, die ihn (den Leib Chri-
sti) geistiger Weise enthalt®.

Die Tendenz, die Messe dem Volk niher
zu bringen, hat in Saint-Séverin dazu ge-
fithrt, einiges anders als iiblich zu gestalten.
So betet z. B. der Priester vor dem Hoch-
amt das Confiteor nicht an den Stufen des
Altares, sondern in der Mitte der Kirche
und besprengt dort die Gliubigen nach dem
Misereatur mit Weithwasser (S.103), was aber
inzwischen abgeschafft werden mufite. Um
zum Ausdruck zu bringen, dafi wir dhnlich
wie einst die Israeliten beim Aufbruch aus
Agypten, als sie das Osterlamm aflen, ,ein
Volk unterwegs“ sind, hat man in Saint-Sé-
verin das Kommunizieren im Stehen einge-
fihrt, wihrend die Gldubigen am Fingang
zom Chor voriiberzichen (S. 140). Kann Herr
Pfarrer Connan so etwas von sich aus ein-



Buchbesprechungen

fithren, weil ihm die Idee des Paschamahles
besonders gefillt?

Die deutsche Ubersetzung ist genau und
fliissig. Sie kann aber nicht dariiber hin-
wegtauschen, dafl das ganze Buch franzdsisch
konzipiert ist. Das kommt z. B. schr fiihlbar
zum Durchbruch in dem Kapitel ,Das Amen
in der Messe®“. Der Franzose ibersetzt das
Amen ,ainsi soit-il, so sei es®; wir lassen
es unverandert stehen. Darum trifft manches,
was tber das Amen gesagt wird, bei uns
nicht ohne weiteres zu. Ahnlich ist es mit
dem Abschnitt ,Das Volk singt“. Da man in
Frankreich keine Dibzesangesangbiicher
kennt, wie bei uns, so ist der Gesang dort
fast ganz auf dem Choral eingeschrinke.
Audh der Begriff ,Kollekte“ ist verschieden.
Unsere grofite Kollekte ist die Kirchensteuer,
wihrend in Frankreich das meiste in der
Kirche gesammelt werden mufl. — Der fran-
zésischen Ausgabe (La Messe. Les chrétiens
antour de l’autel. Desclée de Brouwer (1955),
210 S, fr. Fr. 54.—) sind eine Reihe guter
Abbildungen beigegeben.

Aus dem Gesagten ergibt sich, dall man
nicht alles unbesehen tibernehmen kann. Das
indert aber nichts an der Tatsache, dafl das
vorliegende Buch auch fiir den deutschen Le-
ser ungemein anregend ist. Das gilt um
so mehr, weil es in keiner Weise aufdring-
lich ist und etwa verlangt, dafl es nun alle
so machen sollen, wie es in Saint-Séverin ge-
schieht, vielmehr wird nur bescheiden ge-
sagt: LDir machen es so. Ad. Rodewyk S]

397

Georgiades, Dr. Thrasybulos: Musik
und Sprache. Das Werden der
abendlindischen Musik, dargestellt an
der Uertonung der Messe (Sammlung:
Verstindliche Wissenschaft, Band 50).
Berlin/Gittingen/Heidelberg, Springer-
Uerlag (1954). 142 S., Ln. DM 7.80.

Das vorliegende Biichlein des jetzigen
Musikwissenschaftlers an der Universitit
Miinchen ist aus Vorlesungen und Rundfunk-
vortragen entstanden und will einen weite-
ren Leserkreis ansprechen. Dem Verf. geht
es um das Verhiltnis von Musik und Sprache
im Werden der abendlindischen Musik. Er
handelt sein Thema aber nicht in spekulati-
ver Weise ab, sondern illustriert es an der
Vertonuug der Messe. Es werden dabei in
chronologischer Reihenfolge behandelt der
gregorianische Choral, im Anschluff daran
die Tropen und das Organum, weiter die dl-
testen uns erhaltenen mehrstimmigen Mef3-
vertonungen des 14. und 15. Jahrbunderts
aus Burgund und Eugland, Palestrina, Mon-
teverdi, Schiitz, Bach, die Wiener Klassiker,
die Romantiker, die Gegenwart. Im Hinblick
auf das Problem der deutschen Gregorianik,
das in den letzten Jahren hiufig disputiert
wurde, ist das Kapitel: ,Die deutsche Spra-
che und die Musik® (53 ff) besonders auf-
schlufireich, weil hier der deutsche Sprach-
rhythmus auf seine musikalischen Ausdrucks-
maglichkeiten untersucht wird.

Fr, Wulf S. ].

Textausgaben und Ubersetzungen

1. Aurelius Augustinus: Die
Geduld (Sammlung: Sankt Augustinus —
Der Seelsorger, Deutsche Gesamtausgabe
seiner moraltheologischen Schriften, her-
ausg. von Dr. A. Kunzelmann OESA. u.
DDyr. Zumkeller OESA.) Ubertr. u. er-
lautert von Dr. Josef Martin, Wiirzburg,
Augustinus-Uerlag 1956, 67 §., Hlbin.
DM 5.20.

2. Aurelius Augustinus: Die
wahre Religion (De vera religione. Liber
unus). Ubertr. von Carl Johann Perl.
Paderborn, Uerlag Ferdinand Schoningh
1957. 133 S., Ln. DM 9.60.

3. Kleine Philokalie. Beleh-
rungen der Monchsviter der Ostkirche
tiber das Gebet. Ausgewdhlt und iibers.
von Matthias Dietz, eingel. von Igor
Smolitsch. Einsiedeln/Ziirich/Koln, Ben-
ziger Uerlag (1956). 192 S., Ln. DM 8.60.

4. Mechthild von Magde-
burg. Da flicflende Licht der Gottheit
(Sammlung: Menschen der Kirche in
Zeugnis u. Urkunde. Neue Folge. (Her-
ausgeg. v. H. U. v. Balthasar, Bd. 111).
Eingefiihrt von Margot Schmidt, mit
einer Studie von H. U. von Balthesar.
Einsiedeln/Ziirich/K éln, Benziger Uerlag
(1955). 458 S., Ln. DM 19.80.

5.S06renKierkegaard: Briefe.
Mit einem Nachwort von Walter Boeh-
lich. Kéln u. Olten, Jakob Hegner (19535).
164 S., Ln. DM 6.80.

6. Soren Kierkegaard: Die
Krankheit zum Tode und Anderes. Un-
ter Mitwirkung der Kopenhagener Kier-
kegaard- Gesellschaft herausg. von Her-
mann Diem und Walter Rest. Kéln und
Olten, Jakob Hegner 1956. 767 S., Ln.
DM 39.—.



398

7.86ren Kierkegaard: Chri-
stentum und Christenheit. Aus Kierke-
gaards Tagebiichern ausgewdhlt und
itbers. v. Eva Schlechta. Miinchen, Kosel-
Uerlag (1957). 438 S., Ln. DM 15.—.

8 John Henry Newman: Pre-
digten (Gesamtausgabe in 11 Binden).
1. Pfarr- und Uolkspredigten (Parochial
and Plain Sermons). Eingel. und iibertr.
von der Newman-Arbeitsgemeinschaft
der Benediktiner von Weingarten. Bd.
UII u. UIIl. Stuttgart, Schwabenverlag
(1955/56). 254 u. 271 8., Ln. je DM 20.—
(Subskr. 18.—).

1. Die wertvolle Sammlung ,St. Augu-
stinus — Der Seelsorger’, deren 7. Bandchen
hier angezeigt wird, wurde schon ofter in
dieser Ztschr. anerkennend besprochen. Die
vorliegende Ausgabe der predigtméfligen
Abhandlung Augustins iiber ,Die Geduld,
entspricht den an sie zu stellenden Anfor-
derungen. In einer Einfiihrung werden ver-
mutliche Abfassungszeit (etwa 418) und
literarischer Charakter der Schrift, ihre
Quellen (Tertullian, Cyprian; und Nachwir-
kungen (Thomas von Aquin), die Entwick-
lung der diristlichen Lehre von der Geduld,
Uberlieferung und Ausgaben der augusti-
nischen Schrift behandelt. Es folgen die
Ubersetzung (23—48), ein Kommentar (49
bis 62), ein Register der zitierten Schrift-
stellen und Beispiele fiir rhetorisch-stilisti-
schen Schmuck. Die Ubersetzung ist genau
und sehr sorgfaltig gemacht, der Kommen-
tar theologisch und theologiegeschichtlich
lohnend. Was man noch wiinschte, wire eine
Einordnung der Geduld in das christliche
Menschenbild Augustins.

2. C. J. Perl ist als Ubersetzer angusti-
nischer Schriften kein Unbekannter. Aufier
mehreren Ausgaben der vorliegenden Samm-
lnng verdanken wir ihm die dreibandige
Ubersetzung des ,Gottesstaates’ (0. Miiller,
Salzburg). Seine Ubersetzung ist etwas freier
als die oben genannte, obhne aber an Ge-
nanigkeit einzubiiffen. Ein ldngeres Vorwort
fithrt vorziiglich in die innere Entwicklung
Augustins emn und kann so die Stelle in die-
ser Entwicklung angeben, an der die Schrift
,Uber die wahre Religion‘ einzufiigen ist.
Die am Schlnf hinzngefiigten Anmerkun-
gen (S. 101—122) erfiillen vollauf ibren
Sinn; dankenswerterweise werden hier je-
weils die ,Retractationes’ angefiihrt, in de-
nen Augustin zu einzelnen Sdtzen seiner
Frihschrift (um 890) korrigierend noch ein-
mal Stellung nimmt. — Trotz des singu-
Jiren Anlasses der Schrift, den einst zum
Manichdismus verfihrten Jugendfreund Ro-

Buchbesprechungen

manian zur wahren Religion Christi zu-
riickzufiihren, ist ihr Inhalt gerade heute
von Bedeutung, da es gilt, gegentiber den
vielerlei Ersatzreligionen den Kern aller
wahren Religion: die Verbindung des Men-
schen mit dem personlichen nnd allméch-
tigen Gott (vgl. Kp. 55, nr. 113), zu betonen,

3. Die ,Philokalie’ (= Liebe zur [geisti-
gen] Schéonheit) ist eine Sammlung kirzerer
oder lidngerer Ausziige aus 38 aszetisch-
mystischen Schriftstellern des  ostlichen
Monchtums des 4. bis 14. Jhds., die mit einer
Ausnahme alle dem griechischen Sprachkreis
angehéren. Unter dem Namen ,Philokalia“
wurde die Sammlung erst gegen Ende des
18. Jhds. von zwei griechischen Monchen
herausgegeben; sie selbst ist aber (in ver-
schiedenen Formen) dlteren Ursprungs. Das
Buch fand nach seiner Veréffentlichung
schnellste Verbreitung und wurde eines der
beliebtesten Erbauungsbiicher des ostlichen
(vor allem russischen) Chbristentums. Die
vorliegende Ausgabe bietet nur eine Ans-
wahl ans den Schriften von 14 Mdonchen. Sie
will darum keine wissenschaftliche Ausgabe
sein, sondern als Erbaunngsbuch gewertet
werden. Igor Smolitsch, der V{. des schonen
Buches iiber die russischen Starzen, hat eine
Einfihrung iiber ,Die Bedeutung der Phi-
lokalie fiir das russische Frommigkeitsleben*
geschrieben. Matthias Dietz S. J. hat eine
vorziigliche Ubersetzung geliefert. Das ge-
schmackvolle Biichlein wird innerlichen Men-
schen viel Anregung geben. Nur ein Beden-
ken haben wir bei der Veroffentlichung die-
ser ,Kleinen Philokalie“, die doch fiir wei-
teste Kreise bestimmt ist, anzumelden. Die
hier sich widerspiegelnde Frommigkeit des
griechischen Monditums entspricht in ihrer
ausschliefllichen Zielsetzung der ununterbro-
chenen Vergegenwirtigung Gottes, des ,rei-
nen“ oder ,Herzensgebetes und der ,He-
sychia“ (,Ruhe in Gott“, besser als ,Gott-
versenkung®, wie Dietz tibersetzt) mehr dem
ostlichen als dem westlichen Menschen, wie
die Uberlieferung zeigt, ganz abgesehen da-
von, daf} der stark gnostische Einschlag die-
ser Frommigkeit nicht ganz christlichen Ur-
sprungs ist. Man kann darum auch nicht
ohne weiteres jedem die Ubung des , Jesus-
gebetes“ empfehlen, wie es leider 6fter ohne
rechte Unterscheidung geschieht. Wer seel-
sorgliche Erfahrung hat, wird das bestati-
gen, Uber all diese Fragen hitte man gern
in dem Biichlein eine genanere Anfklirung
gewilnscht. Die Einfithrung von Smolitsch
und auch die Anmerkungen des Ubersetzers
geniigen u. E. dafiir nicht. :

4. Mit grofler Frende zeigen wir die neue
kritische Ausgabe der Schriften Mechthilds
von Magdeburg ,Das fliefende Licht der



Budhbesprechungen

Gottheit® an. Man wei}: es ist kein in sich
geschlossenes Werk; ibr Beichtvater, der
Dominikaner Heinrich von Halle, hat es zu-
sammengestellt. Bei dessen Tode war es in
6 ,Biichern“ geordnet; das 7. ,Buch schrieb
Mechthild im Kloster Helfta als Zisterzien-
serin, Da die auf der Einsiedler Hs fuflende
Ubersetzung von Morel lingst vergriffen
ist (im iibrigen auch den textkritischen An-
forderungen nicht mehr entspricht) nnd die
auf der (spateren) Witrzburger Hs beruhen-
de Ubersetzung von SchlenBner nur eine
Auswahl der Aufzeichnungen Mechthilds
bringt, war eine Neuausgabe dringend not-
wendig geworden und schon lange er-
wiinscht. Der Grundtext der vorliegenden
Ausgabe geht auf die Einsiedler Hs zuriick;
zur Verbesserung der Textgestalt wurden
aber dic beiden Baseler Hss (lat. Uberset-
zungen), die Wiirzburger Hs sowie die wich-
tigsten textkritischen Arbeiten der letzten
Jabhrzehnte herangezogen, so dafl der nun
vorliegende Text fiir lange Zeit der mafi-
gebende sein wird. Die Ubersetzerin hat
eine Skizze iber Mechthild und ihre Zeit
vorangeschickt. Der textkritische Apparat
und (getrennt davon) die Anmerkungen ste-
hen am Schlufl des Buches, so dafl der schéne
Satzspiegel nicht gestdrt ist. Was dem Buch
neben der ausgezeichneten Ubersetzung und
den theologisch und frémmigkeitsgeschicht-
lich sehr wertvollen Anmerkungen einen be-
sonderen Wert verleiht, ist die Einfithrung
in die Mystik Medhthilds durch Hans Urs
von Balthasar, dem Herausgeber der Samm-
lung (von ihm stammt auch ein Téil der An-
merkungen), betitelt: ,Mechthilds kirchlicher
Aauftrag®. Schon durch diesen Titel will B.
deutlich machen, dafl es sich bei Mechthild
nicht nur um personale Liebesmystik han-
delt, sondern zugleich auch um prophetische
Mystik. In manchen Partien ihrer Schriften
ist sie nach ihm ,im Sinne Hildegards Pro-
phetin, Sybille® (22). Mag er diese Seite
Medhthildischer Mystik u. E. auch za sehr in
den Vordergrund riicken (entsprechend einer
auch sonst haufig geduBlerten, Lieblingsidee
des Herausgebers), so mufl man ihm doch
dankbar sein, Medithild dadurch in eine
gréflere Perspektive gestellt zu haben. Seine
Studie gehort sicher zum Wertvollsten, was
von theologischer Seite iiber Medchthild ge-
schrieben worden ist. So kann man, im gan-
zen geseben, itber die Neuausgabe nur sehr
gliacklich sein, und es ist zn hoffen, daf sie
Medhthilds Bedeutung firr die deutsche
Frommigkeitsiiberlieferang stirker als bis-
her ins Bewufitsein hebt. Der Herausgeber
moge sich durch diese Edition ermautigt fith-
len, noch weitere Editionen aus dem Um-
kreis der deutschen mittelalterlichen From-
migkeit folgen zu lassen.

399

5. Von den 280 Briefen, die das Brief-
korpus Kierkegaards iiberhaupt nur um-
fafit, sind hier 38 ungekiirzt wiedergegeben,
an seine Verlobte Regine Olsen, seinen
Freund Emil Boesen, an Verwandte und
Bekannte. Sie sind der dinischen Gesamt-
ausgabe, die Niels Thulstrup 1952/53 ver-
offentlicht hat, entnommen. Anmerkungen
am Schluf der Sammlung enthalten biogra-
phische Notizen nnd geben iber manches
Detail AufschluB. Hervorzuheben ist das
inhaltsreiche Nachwort des Ubersetzers.
Wenn W. Boehlich mit Recht von den Brie-
fen sagt, ,sie kénnten eine Art Einleitung in
das Werk bilden, eine Einleitung, die auf
dem Verstindnis der Person beruht“ (159),
so lebrt er uns aof ein paar Seiten, diese
Einleitung richtig zu deuten, indem er mit
kundiger Hand — auf Grund der Briefe —
in die innere Verfassung Kierkegaards ein-
fihrt und die scheu gehiitete personliche
Welt dieses Einsamen und Leidenden ebr-
fiirchtig — nicht psychoanalytisch! — ein
wenig aufschlieBt. Hier werden Grofle und
Grenze des Menschen Kierkegaard deutlich.
Letztlich bleibt er auch in seinen Briefen
noch verschwiegen; sein Innerstes hat er mit
in den Tod genommen.

6. Die von H. Diem und W. Rest besorg-
te Kierkegaard-Jubildums-Ausgabe bei Ja-
kob Hegner sieht fir die Theologisch-
Philosophischen Schriften drei Binde vor,
von denen hier der zweite angezeigt wird.
Er enthilt: Die Krankheit zom Tode; Furdht
und Zittern; Die Wiederbolung und das
Werk; Begriff der Angst. Fiir die Uberset-
zung zeichnen W. Rest (D. Krankheit z. T.),
Giinther Jungbluth (F. u. Z.; D. Wiederh.)
und Rosemarie Logstrup (Begr. d. A.). Der
umfangreiche Kommentar (641—758) stammt
von Niels Thulstrup, die Einleitung schrieb
H. Dijem. Ubersetzungen und Kommentar
sind mustergiiltig. Mit Recht hat man ge-
sagt: ,Die sorgfiltige Edition... — in
dulerlich sehr ansprechendem Gewand und
von handlichem Format — ... verspricht,
die kritisch-wissenschaftliche Ausgabe zn
werden“. — Die Kierkegaard-Renaissance
hat in Deutschland keineswegs ihren Héhe-
punkt schon iiberschritten. Das ist nicht nur
geistesgeschichtlich bedingt, sondern bat sei-
nen tiefsten Grund in den Problemen und
Schwierigkeiten des heutigen Menschen, die
ihm hier vordemonstriert werden und deren
Losung im lebendigen Gesprich mit dem
dénischen ,Sokrates®, als der sich Kierke-
gaard betrachtete, angestrebt und vollzogen
werden kann. Das Fertigwerden mit der
Schuld, der Glaube an die Vergebung, der
Pfahl im Fleisch, das Mit-Gott-ins-Einver-
stindnis-kommen, all das liegt auf dem
beutigen Menschen so, wie K. es selbst in



400

duflerster Differenziertheit empfunden und
in sublimen, den Menschen zwingenden Ana-
lysen in der ,Krankheit zum Tode®, in
LFurcht und Zittern“ usw. dargestellt hat.

7. In dem Band ,Christentum und die
Christenheit“ handelt es sich um eine Aus-
wahl aus den 19 Binde umfassenden Tage-
biichern Kierkegaards. Die Ubertragung
folgt der dinischen Originalausgabe von P.
A. Heiberg und V. Kubr. Die Auswabl geht
auf die Ubersetzerin zuriick. Sie will keine
(,unter dem Gesichtspunkt der Wertung,
etwa im Sinne eines Versuches, zu Recht be-
stehende von irrtiimlichen Meinungen zu
trennen“) purgierte Ausgabe vorlegen, son-
dern hezwedkt eine vollstindige Darstellung
von Kierkegaards Denken. Die Auswahl
folgt der zeitlichen Abfolge der Eintragun-
gen, beginnend mit dem Jahre 1838. Ein
Personen- und Sachregister sowie ein Ver-
zeichnis der Fundstellen und Jahresdaten
der aufgefiihrten Tagebucheintragungen
werden dem Kierkegaard-Kenner willkom-
men sein. Es wire eine reizvolle Aufgabe,
die Prinzipien zu untersuchen, nach denen
die Ubersetzerin der vorliegenden Auswahl
und Theodor Haecker, der im gleichen Ver-
lag eine Auswahl aus Kierkegaards Tage-
biichern herausgebracht hat, ihre Auswahl
getroffen haben. (Das Fehlen eines Fund-
ortregisters bei Haecker erleichtert diese Ar-
beit leider nicht.) Vielleicht hitte dariiber
etwas gesagt werden sollen. Soweit wir fest-
stellen konnten, sind die Unterschiede in der
Auswahl der Texte erheblich. Haecker reiht
Notiz um Notiz locker aneinander und
bringt viel Biographisches, Schlechta ordnet

Buchbesprechungen

alles dem Grundanliegen Kierkegaards, dem
Verhiltnis der objektiven, fordernden
christlichen Botschaft und dem tatsichlichen
Zustand der Christenheit seiner Zeit unter.

8. Die auf 11 Binde herechnete Ausgabe
wird das gesamte Predigt-Corpus Newmans
enthalten. (Die sogen. ,Universitatspredig-
ten“ sind dabei nicht beriicksichtigt, weil sie
zu den apologetischen Werken zahlen.) Sie
geht in den ersten 8 Binden auf die Edition
von Copeland (1868) zuriik. Band I—IV
sind eine Wiedergabe der ,Parochial Ser-
mons“ (Pfarrpredigten, vor Hoérern der
Universitit gehalten), Band VII—VIII der
,Plain Sermons® (Volkspredigten, vor der
gewéhnlichen Pfarrgemeinde  gehalten).
Wenn Newman seine Predigten aus angli-
kanischer Zeit spiter unverdndert heraus-
geben lief}, so war seine Absicht dabei, auch
diejenigen noch zu erreichen, die ihm auf
seinem Wege nicht mehr folgen zu kénnen
glaubten. Die Themen der 36 ,Volkspredig-
ten umfassen das ganze Gebiet des Glau-
bens: das Wesen der Religion, Glaube und
Gehorsam, Gottesdienst, Taufe und Kom-
munion, Christus, das vollkommene drist-
liche Leben. Es ist aber nicht allein der In-
halt, der diese Predigten so wertvoll madht,
als noch mebr die lebendige Person des
Sprechenden, die hier Zeugnis gibt und Ent-
scheidung und Nachahmung fordert. Man mufl
darum diese Predigten héren; man muf} be-
reit sein, sich ansprechen zu lassen. Es ge-
hért zu den hoffnungsvollen Zeichen unse-
rer Zeit, dafl die vorliegende Gesamtaus-
gabe der Predigten Newmans bisher ein so
gutes Echo gefunden hat.  Fr. Wulf §. ].






