
Das Licht der Heiligen Nacht 
Eine Krippenbetrachtung 

Von Franz H i 11 i g S. J., München 

Wieder ist Weihnacht, und Wochen hindurch wird nun die Weihnachts- 
krippe in unsern Familien stehen. Ja, die Kirche trägt kein Bedenken, sie in 
das Gotteshaus einzulassen. Sie liebt solchen Anschauungsunterricht auch 
sonst: kein Meßopfer darf ohne Kruzifix auf dem Altar gefeiert werden: und 
wo gäbe es ein katholisches Gotteshaus ohne Muttergottesbild. Bei der Feier 
der Geburt des Christkinds aber ist das Verlangen nach Anschauung be- 
sonders groß. 

Mögen die Krippendarstellungen im einzelnen noch soviel Fragliches an 
sich tragen und nicht immer allen liturgischen, geschichtlichen und künst- 
lerischen Forderungen genügen, letztlich sind das Vordergrunddinge. Seinem 
ganzen Wesen nach ist das Geheimnis der Menschwerdung auf Anschaulich- 
keit angelegt. Den langen Advent hindurch hat die Menschheit auf Ihn ge- 
wartet. Jetzt ist Er da! •Apparuit, apparuit" tönt es durch die Liturgie der 
Weihnacht. Erschienen ist die Güte und Menschenfreundlichkeit unseres Er- 
lösers. Der in unzugänglichem Lichte wohnt, ist erschienen. Er liegt als Kind 
in der Krippe. Und seiner Erscheinung entspricht das Schauen. Nicht nur die 
Hirten, wir alle sind eingeladen: kommt und schaut, was da geschehen ist! 

Die Kinder zuallererst. Man muß sie um die Frische ihres Staunens be- 
neiden. Da stehen sie und schauen das Kind und Maria und Joseph. Und oft 
wird in ihrer Kinderseele das in Holz, Wachs oder Gips Abgebildete mit 
dem, was es meint, nahtlos verschmelzen: Vor der Weihnachtskrippe er- 
leben die Kinder die Christgeburt selbst. Sie spüren förmlich, wie sich in der 
Heiligen Nacht der Himmel öffnet und die Straßen unserer Erde wieder ins 
Paradies führen, mag dieser Vorstellung auch eine märchenhafte Verschwom- 
menheit anhaften. 

Und wir Erwachsenen? Wir wissen in schmerzlicher Schärfe vom Un- 
genügen aller Bilder (Denn keins von ihnen kann dich schildern, wie meine 
Seele dich erblickt...), und doch lassen wir uns in den Weihnachtstagen, wo 
so viel Kindhaftes aufwacht, gern ihre Hilfe für die Betrachtung gefallen. 
Neben der Darstellung unseres Herrn am Kreuz gibt es wohl kaum eine Nach- 
bildung christlicher Geheimnisse, die so ungewollt in die Betrachtung, ja im 
besonderen in die Kontemplation führt wie die Krippendarstellung. Wir 
meinen Kontemplation in der genauen Bedeutung des Wortes: als die Art 
inneren Betens, in der Verstandes- und schulmäßiges Wesen zurücktritt • 
als einfache Schau, die nicht mühsam Einzelzüge zusammenträgt und ver- 
arbeitet, wie da (bei der Geburt Christi) sind: das Feld und die Grotte, die 



402 Franz Hillig 

Hirten und ihre Tiere, die Nacht und ihre Klarheit, die heiligen Personen, 
und was sie wohl sagen und denken, und aus welchen Gründen dies alles 
lebt... 

Wer sich vor der Krippe der Kontemplation überläßt, umfaßt all dies 
einzelne, uns von Jugend auf Vertraute (und schon so oft Durchbetrachtete) 
mit einem einfachen, liebenden Blick. Es genügt ihm, den Frieden einzu- 
atmen, der darüber ausgebreitet liegt. Dennoch ist das Einfache, das auf 
solche Weise geschaut, eingeatmet, verkostet wird, in Wirklichkeit unendlich 
reich und gefüllt. Es ist zu den Abgründen des Geheimnisses hin durch- 
scheinend und senkt dem Schauenden auf immer neue Weise ins Herz, was 
der Verstand nur in einzelnen Sätzen auszusprechen vermag. 

Daß er aus dem Vater stammt 

Der Friede, der von der Krippe ausstrahlt und den Beter beglückt, stammt 
aus dem Vaterherzen Gottes. Weihnacht heißt: Gott hat mit der Menschheit 
Frieden geschlossen. Aber er hat uns seine Huld nicht durch ein papierenes 
Dokument kundgetan, sondern seinen Sohn in die Welt gesandt. Jesus ist die 
Besiegelung der Versöhnung. Er ist, wie der Apostel bündig sagt, unser 
Friede. 

Aus jedem Kind atmet die Liebe, deren Frucht es ist. Dieses Kind ist aus 
Gott geboren. Seine unendliche Liebe umfängt es. •Mein Sohn bist du, heute 
habe ich dich gezeugt". Aus diesem Kind strahlt das Licht des ewigen Gottes. 
Der Hebräerbrief nennt Jesus das •Abbild seines Wesens", den •Abglanz 
seiner Herrlichkeit". Was der Herr einst dem Jünger sagen wird, gilt bereits 
hier für die Betrachtung vor der Krippe: •Philippus, wer mich sieht, sieht 
den Vater". 

Von da her kommt der ernste, feierliche Grundton der Anbetung in die 
Melodien der Weihnacht. Wir dürfen und sollen gewiß das Jesuskind innig 
lieben und ihm zutraulich nahen; aber noch die kindlichste und zärtlichste 
Krippenfrömmigkeit muß in ihrer Tiefe ehrfürchtig bleiben und von der 
theologischen Mächtigkeit des Johannesprologs durchbebt sein: •Und das 
Wort ist Fleisch geworden". Das ewige Wort ward Mensch! Aus diesen Kin- 
deraugen blickt dich die Gottheit an, auf seinen Kindesschultern ruht die 
Weltherrschaft, er ist der Friedensfürst. 

Eben weil er aus dem Vater stammt. Die Engel auf Bethlehems Fluren 
können den Menschen den Frieden verkünden, weil das Kommen des Sohnes 
Gottes Huld bedeutet. Aber auch: welche Ehre Ihm, dem Vater, da der Neu- 
geborene die Menschheitsschuld sühnt und das Angesicht der Erde erneuert; 
da er sich anschickt, das Friedopfer darzubringen, das dem Vater die größte 
denkbare Verherrlichung schenkt und uns, seinen Brüdern, alle Gnade er- 
schließt! 



Das Licht der Heiligen Nacht 403 

Denn das unendlich selige Geheimnis, daß wir im Sohn Frieden haben 
mit dem Vater, ist eng mit jenem andern verschlungen, das die zweite Licht- 
flut der Weihnachtskontemplation darstellt: 

Daß er unser Bruder ist 

Erst seit der Weihnacht, seit der Menschwerdung des Sohnes, können wir 
es w a g e n , das neue Gebet zu sprechen: •Vater unser, der du bist im Him- 
mel". Da Jesus unser Bruder ward, wurden wir seine Brüder und Schwestern, 
und sein Vater wurde unser Vater. Die Kinder haben recht: über der Krippe 
steht der Himmel offen, und wir haben jederzeit Zutritt zum Vater. Das ist 
unerhört, wenn wir an die Gottferne des Menschen im Advent denken. 
Wahrhaftig, durch die Menschwerdung des Sohnes muß der Mensch •wesent- 
lich ein Neues worden sein" (Angelus Silesius)! 

Durch die Christgeburt ist ein neues Licht auf die Stirn des Menschen ge- 
fallen. Die Sünde hatte das Bild, nach dem er ursprünglich geschaffen war, 
entstellt. Seitdem haben die Menschen die Ehrfurcht voreinander eingebüßt, 
hassen und morden sie sich. In Jesus, dem neuen Adam, dem Erstgeborenen 
vieler Brüder, ist Gottes Ebenbild im Menschen auf eine Weise wieder- 
hergestellt, die unausdenkbar ist. Das ist das Geheimnis der Gotteskindschaft. 
Den Heiden der frühchristlichen Zeit wurde es kund durch die ihnen un- 
begreifliche Bruderliebe, die sie an den Christen sahen. Wie kann es anders 
sein, wenn Gott die Liebe ist und uns in seinem Eingeborenen Anteil ge- 
geben hat an seiner Liebe? 

Die Weihnacht ist ein einziger Ausbruch der Liebe. Als solchen hat sie 
Sandro Boticelli auf seiner •Geburt Christi" in der Londoner National- 
galerie geschildert: Über der Krippe tanzen die Engel ihren Reigen, und vor 
ihr fallen sich Engel und Menschen in die Arme. Woher kommt es, daß die 
Menschen sich zu Weihnachten beschenken? Es wird manche kulturgeschicht- 
liche Erklärung dafür geben. Nicht alles an solchen Bräuchen ist Gold, und 
der moderne, weithin laisierte Geschenkbetrieb ist längst bedenklich aus- 
geufert. Dennoch geht diese ganze, den Erdball umspannende, schenkende 
Güte letztlich auf das Kind zurück, das unser Bruder wurde. Sie ist wie ein 
ferner Ausläufer und Wellenschlag von dem Aufwallen der Erlöserliebe 
Gottes. Wer sich so reich beschenkt weiß, muß selber schenken. 

Seinen überschwenglichsten und ergreifendsten Ausdruck aber findet die 
sich verschenkende Liebe Gottes in der Weihnacht darin: 

Daß er als Kind zu uns kommt 

Das ist ein neuer Abgrund dieses lichten Geheimnisses. Es ist die konkrete 
Weise, wie die Nacht zur Weihnacht wird. Was wäre die Weihnacht ohne das 



404 Franz Hillig 

Kind? Wir stehen hier vor einer unbegreiflichen Entäußerung: Gott wird 
nicht nur Mensch; uns zulieb ist er ein Kind geworden. So ernst hat er es mit 
der Menschwerdung und unserer Verbrüderung genommen. 

Das Kind bedeutet im Leben lauter Hilflosigkeit und Schwäche. Das sim- 
pelste Wachs jesulein vermag das abgrundtiefe Staunen in uns wachzurufen, 
dermaßen wollte Gott sich seiner göttlichen Attribute begeben! In der Tat, 
Gottes Allmacht ward ohnmächtig in diesem Kind; Gottes Weisheit ver- 
stummte in seiner Unmündigkeit; seine Ewigkeit, Freiheit und Herrlichkeit 
ließen sich binden in die Windeln des Kindes, in die Enge und Kälte des 
Stalles, in den Stundenschlag unserer irdischen Uhren! 

Die Demut, Armut und Selbstentäußerung des Weihnachtsgeheimnisses 
ist unergründlich. Wir mit unserm Menschendenken hätten beim Anbruch 
der neuen Weltzeit etwas anderes erwartet: irgendein Aufblitzen seiner 
Übermacht, irgendein unüberhörbares Grollen und Donnern, den Erweis 
der Majestät. Gottes Wege sind anders. Er hat das Leise und Zarte gewählt. 

Er hat jener Macht vertraut, die still und unwiderstehlich ist: der Liebe. 
Die weltumspannende und weltumformende Anziehungskraft, die der Welt- 
erlöser vom Kreuz ausüben wird, beginnt schon bei dem armen und hilflosen 
Kind. Gott, der das Menschenherz zu erschaffen verstand, weiß es auch zu 
treffen. Wer vermag diesem Kind zu widerstehen? 

Und noch ein letztes Licht in all der Lichtfülle: Da Gottes Sohn ein Kind 
wurde, wollte er auch wie wir eine Mutter haben. In ihrem Schoß und auf 
ihren Armen beginnt das Heil. Sie zeigt es den Hirten und den Weisen. 
Wenn sie es umfängt, umfängt sie ihren Herrn und Schöpfer, und sein erstes 
Wort, wenn es erst sprechen kann, wird •Mutter" sein. •Jungfrau Mutter, 
Tochter deines Sohnes, mehr als irgendein Geschöpf demütig und erhaben", 
heben die unsterblichen Strophen Dantes an. Aber kein Dichter und kein 
Maler, kein Denker und kein Beter kommt je an ein Ende vor dem so Schlich- 
ten und doch Unergründlichen, das Gott da gewirkt hat. Wir können ihn nur 
preisen und uns in der Betrachtung von Jesus zu Maria und von Maria zu 
Jesus führen lassen. 

Er kommt als Kind. Hätte Gott klarer ausdrücken können, daß die in ihrer 
Sünde alt und brüchig gewordene Welt in ihm göttliche Kräfte der Ver- 
jüngung besitzt, wie die Liturgie der Kirche es verkündet? Das Kind, diese 
Menschenknospe, ist von jeher eine Offenbarung der Lauterkeit und Frische. 
Wie hat unter den Dichtern der Gegenwart Charles Peguy das Kind ge- 
priesen und seine Unschuld, Quellhaftigkeit und Schmiegsamkeit der Ver- 
härtung und Verholzung, der Routine und der Verschlagenheit des Erwach- 
senen gegenübergestellt, der mit zunehmendem Alter nicht nur groß und 
stark wird, sondern auch hart, kalt und berechnend! 

Gott ist der ewige Jungbrunnen aller Kreatur. Wer Christi Botschaft vom 



Das Licht der Heiligen Nacht 405 

Kindesgeist aufnimmt, wird sich die Anspruchslosigkeit der Kinder zum Vor- 
bild nehmen, er wird sich aber auch von göttlicher Frische angeweht fühlen. 
Claudel hat es bei seiner berühmten Bekehrung erfahren, die bedeutsamer- 
weise eine Weihnachtsgnade war. Als Ungläubiger war er nach Notre-Dame 
in die Vesper gegangen. Der Chor sang gerade das Magnifikat. Da kam die 
Erschütterung über ihn: er glaubte. Und dieser Glaube sollte nicht nur alle 
Wechselfälle seines bewegten Lebens überdauern, aus ihm speiste sich offen- 
bar auch die unerhörte Schöpferkraft seiner Dichtung. Claudel war auf den 
Lebendigen gestoßen. Er bekennt: •Ich hatte mit einemmal eine unaus- 
sprechliche Offenbarung, das erschütternde Gefühl der Unschuld, der ewigen 
Kindheit Gottes." 

Gott ward Kind, um der Welt eine neue Kindheit zu schenken. Die Weih- 
nachtskontemplation trinkt in vollen Zügen an dieser Quelle der Unschuld 
und Lauterkeit. Unwillkürlich stellen wir frisches Tannengrün und makel- 
lose Alpenveilchen an die Krippe. Hier muß alles rein und lauter sein, ein 
Abglanz seiner Kindesunschuld und ein Sinnbild, daß wir ihm ein lauteres 
Herz anbieten wollen. 

Die einfachen Leute wissen das alles nicht zu sagen; aber sie wissen es. 
Der Geist gibt es ihnen ein. Auch die Hirten hatten nicht studiert, noch ver- 
standen sie zu lesen. Aber Gottes Güte hat Wege gefunden, in der Weih- 
nacht diesen ganzen Gnadenreichtum uns allen anschaulich vor Augen zu 
stellen. Wer gläubig seine Augen öffnet, der sieht das Licht der Heiligen 
Nacht: das Kind und seine Mutter, die Brüderlichkeit Jesu und die Liebe des 
Vaters, die sich über uns neigt. 

Das Licht der Weihnacht ist ein Licht in den Herzen. Es entzündet sich an 
der Verkündigung des Evangeliums. Es wird genährt durch das Singen der 
Weihnachtslieder und durch all die Krippendarstellungen in unsern Kirchen 
und Stuben. Schauen muß man. was Gott Großes getan hat, und es still ver- 
ehren. Und wenn wir die Augen schließen, ist das Licht drinnen vielleicht 
am größten: die selige Gewißheit, daß wir erlöst sind. Denn in unserm 
Herzen soll sich heute in Gnaden neu begeben, was einmal geschehen ist in 
jener Heiligen Nacht. 




