Priesterliche Gemeinschaft auf der Grundlage des Stiftes und
Sdkularinstituts’

Von Prof. DDr. Theodor Schnitzler, Porz-Ensen bei Kéln

1. Eine Frage aus der Liturgie

Bei der Priesterweihe wird in eindrucksmichtiger Form die priesterliche Con-
fraternitas dargestellt: Das gesamte Kollegium der anwesenden Priester folgt dem
Bischof, um den Weihekandidaten die Hinde aufzulegen; — in Gemeinschaft mit
dem Bischof und briiderlich miteinander um den Altar vereint, feiern die Neu-
geweihten zum ersten Mal die heilige Messe; — die gewohnte Frteilung des Frie-
densgrufles wird in der Weihemesse zu einem ergreifenden Zeichen: die Neu-
geweihten erheben durch die gegenseitige Spendung der Pax ihre heilige und brii-
derliche Verbundenheit ins Bild. Die gemeinsame Sendung der zweiundsiebzig Jiin-
ger des Herrn wurde vom Bischof schon in der Mahnrede an die Weihekandidaten
lLieraufbeschworen: ,. .. binos in praedicandum Dominus discipulos misit!“ -

Auch in der heiligen Messe finden wir vielfache Darstellungen der priesterlichen
Briderlichkeit nnd Gemeinsamkeit: Der Friedensgruff umfafit alle anwesenden
Kleriker; — das Confiteor und die Vergebungsbitte werden in briiderlichem Aus-
tausch zwischen dem Zelebranten und seinen Assistenten verrichtet; — das ,Orate,
fratres“ war, wenigstens lange Zeit, anfgefafit als eine Gebetsbitte an die an-
wesenden Mitbrider; — késtlich formuliert ist die Bitte des Diakons beim groflen
Osterlob, dem Exsultet, die anwesenden lieben Briider mdchten ihm helfen, das
Lob des so groflen Lichtes zu vollbringen.

Entspricht dieser liturgischen Manifestation die Wirklichkeit? Ja, es wird nicht
schwer fallen, bischéfliche Predigten und Mahnschreiben zusammenzustellen, die
zur Confraternitas der Kleriker aufrufen; die Aufzeichnungen der Seminarregen-
ten und Spirituale sind durchsetzt von diesem Gedanken. Das kirchliche Lehramt
selbst hat dazu Stellung genommen, zuletzt noch in der feierlichen Form der En-
zyklika und der Apostolischen Konstitution, als von den Sikularinstituten die Rede
war, die ja auch fir die Kleriker gedacht sind. Die bruderliche Gemeinsamkeit ist
sogar zu einem Hauptthema des Gespriches, vor allem unter dem jingeren Klerus,
geworden. Es ist, als sei die Liturgie zum quilenden Mahner und Frager gewor-
den: Wie steht es um die Pax sacerdotalis im Leben, in der Gemeinsamkeit-und
Verbriiderung des Schaffens und Strebens?

Leider kann dennoch nicht gesagt werden, dafl das Bild der konkreten Wirklich-
keit dem Tdeal der Weihe und der Messe entspricht. Da die Kleriker Kinder ihrer
Zeit sind, sind sie auch vom Individualismus der Zeit angesteckt, der auf die Ver-

! Die folgenden Uberlegungen wollen ein Diskussionsbeitrag sein und erheben daher
keinen Anspruch auf Vollstindigkeit. Sie greifen eine Frage auf, iiber die viel diskutiert,
fiir die aber wenig getan wird. Unvollstindig sind die geschichtlichen Notizen, unvollstin-
dig die Verwertung der pipstlichen Erlasse. Ubergangen wird bewufit die hier nur irritie-
rende Frage nach der Gemeinschaft von Klerus und Laien. Die Darlegungen sind nur als
Anregung gedacht und fordern zum Mitiiberlegen nach einem gangbaren Weg auf. Hin-
weise nnd Vorschlige sind daher erwiinscht.



410 Theodor Schnitzler

massungstendenzen der Zeit antwortet. Unter der Kiihle dieses Individualismus
sind in manchen Gegenden sogar die gewohnten und althergebrachten Formen der
briiderlichen Gemeinsamkeit einem Erstarrungsproze verfallen. Immer wieder
hort man Klagen tiber die mangelnde Lebendigkeit des Conveniat oder Dies. Be-
sonders stark sind die Zerfallerscheinungen in der einst sehr geschitzten Recol-
lectio; es gibt Stadte, die den hoffnungslos scheinenden Kampf aufgegeben haben,
wobei sich der Dechant darauf beruft, dafl die Enzyklika Pius’ XII. iiber das Prie-
tertum die Recollectio nicht mehr erwdhnt. Wie unter den biirgerlichen Sitten der
einst so iibersorgsam geregelte und dngstlich gepflegte Besuch allmihlich abgestor-
ben ist, so ist es auch in geistlichen Kreisen der Fall. Man hat keine Zeit mehr zum
Besuch des kranken Mitbruders, keine Zeit zum Namenstagbesuch, der Antritts-
besuch bei den Nachbarn ist vergessen, sogar die Dekane beginnen zu klagen, daff
die Kaplane ihres Dekanates sich nicht mehr bei ihnen vorstellen. Diese Zerfall-
erscheinungen, fir die man natiirlich vielfache Griinde, Entschuldigungen, Er-
kldrungen angeben kann, stehen in einem krassen Gegensatz zu dem vielfachen Ge-
sprach von der Confraternitas. — Es kann nicht anders sein! Denn es zerbricht
eine Welt biirgerlicher Formen und Héflichkeiten, welche bisher auch die priester-
" liche Briderlichkeit gebraucht hatte, um ihren Ausdruck zu finden; eben in diesem
Zerfall wird die Mahnung der Liturgie um so drangender, und nachdricklicher er-
klingt die Mahnung der Weihe, dafl der Herr die Jiinger zu zweit aussende.

Welche Formen soll aber die priesterliche Confraternitas suchen und finden?
Welche Wege soll sie gechen? Welche Wege gibt es iiberhaupt?

2. Eine Antwort aus der Geschichte

Befragen wir die Geschichte! Im Laufe der Jahrhunderte haben sich immer wie-
der Weltpriester zu Gemeinschaften zusammengeschlossen. Es dauerte jeweils nur
kurze Zeit, bis diese Gemeinschaften zu Orden geworden waren. Selbst die so kon-
sequent ,weltpriesterlich“ gedachte Griindung des ehrw. Binger Pfarrers Bartho-
lomius Holzhauser wurde zu einem sehr ordensihnlichen Gebilde. Mochte man
auch die Distanz von den monastischen und mendikanten Ordensgemeinschaften
erkennen, mochte man den eigenen Fachausdruck ,Regularkleriker® prégen, so
war doch an der Tatsache nicht zu riitteln, dafl diese zur Gemeinschaft zusanunen-
geschlossenen Weltkleriker der Jurisdiktion des Dibdzesanbischofs entzogen und
dem Ordensrecht unterstellt waren. Es mutet uns fast ein wenig erheiternd an, daf}
manche dieser urspriinglich weltpriesterlichen Gemeinschaften kraftig ablehnen,
ihre Mitglieder ,Pater” nennen zu lassen und statt dessen die Anrede ,Herr® be-
tonen; denn die Anrede dndert nichts am Ordensrecht.

Dennoch hat die Kirche fiir lange Jahrhunderte eine Institution hervorgebracht,
die trotz einer starken Gemeinsamkeit niemals zum Orden geworden ist, ja, sich
kraftig und erfolgreich dagegen gewchrt hat. Es ist das Stift! Das Jahr 1803 hat
durch die Sikularisation das Leben dieser Stifte vollkommen zunichte gemacht.
Schon ein Jahr frither — 1802 -— hatte Napoleon sie in den linksrheinischen Ge-
bieten aufgechoben. In der gleichen Aera gingen die meisten anderen Stifte oder
Kollegiatkapitel zugrunde. Ubrig blieben nur sehr wenige cigentliche Stifte, vor-



Priesterliche Gemeinschaft 411

nehmlich die Domkapitel, — diese aber haben sich zu véllig anderen Lebensformen
entwickelt.

Als die Sikularisation die Stifte hinwegfegte, wurde eine vielhundertjéhrige
Tradition beendet. Bis in die nachkonstantinische Aera lassen sich die Anfinge der
Stifte beobachten. Sie blithen anf an den groflen Wallfahrtskirchen der Christen-
heit. Sie erfreuen sich der Gunst koniglicher Gonner. Sie prigen das geistige und
liturgische Antlitz der Stidte des Merowinger nnd Karolinger Reiches. Das neunte
Jahrhundert bringt durch die Bemithungen Chrodegangs von Metz einen grofi-
angelegten Reformversuch. Das Stift wird der Abtei angeglichen. Doch dieser
ideale Versuch miflingt. Es entstechen die Regularkanoniker, die mehr und mehr
zum Orden werden. Doch es bleiben die Stifter. Weithin prégen sie das geistige
Antlitz des Mittelalters. Sie sind Bauherren groflen Stiles. Sie sind Tridger von
Universititen; so waren etwa in Kéln bis zur franzosischen Revolution alle Pro-
fessoren Stiftsherren an den zahlreichen Stiftern der rheinischen Metropole. Die
Stifter werden zu Trigern grofler geistiger Bewegungen; im eben erwidhnten Kéln
sind sie ein Hort der katholischen Restauration; in den Niederlanden, am Nieder-
rhein und in Nordwestdeutschland sind sie eng verbunden mit der ,devotio mo-
derna®. Der Sturm von 1802/1803 hat einen kriftigen Ast vom Baume der Kirche
gerissen, der neben manchen welken Bléttern doch noch ein tippiges Griinen und
Blithen aufwies.

Man miiflte ncben die zahlreichen Monographien iiber die einzelnen Stifter2
einmal eine theologiegeschichtliche, aszetische Gesamtdarstellung dieser kirchlichen
Lebenserscheinung setzen. Vor allem méchten wir fragen nach den Lebensformen
dieser Gemeinschaften. Die Baugeschichte dieser Stifter ist noch von den erhaltenen
Gebiulichkeiten ablesbar, und sie verrit uns folgendes: In romanischer Zeit haben
diese Stifter noch ein gemeinsames Leben gefiihrt; gleich der Abtei besitzen sie ihr
gemeinsames Dormitorium, ihren Kapitelsaal, ihr Refectorium, die um den Kreuz-
gang geschart sind. Doch in der gotischen Zeit wohnen die Stiftsherren in eigenen
Hiusern, finden sich nur zu bestimmten Verpflichtungen in den Gemeinschafts-
rdumen ein. Sie bilden zunichst cine liturgische Gemeinschaft, die dem Gotteslob
und Gottesdienst ihrer Stiftskirche zugeordnet ist. Sie bilden auch eine starke
aerarische Gemeinschaft; leben sie doch alle vom gemeinsamen Stiftsbesitz. Da-
durch ist eine Gemeinsamkeit der Beratung notwendig. Zugleich aber bilden sie
eine geistige Gemeinschaft, die geistige Impulse verarbeitet und herausgibt, wie
die eben genannten Beispiele andeuten. Gewdhnlich ist der Trager der geistigen
und geistlichen Gemeinschaft der Stiftsdechant, dem die Aufsicht iiber das priester-
liche Leben der Stiftsherren obliegt.

Die Umwilzung an der Wende vom achtzehnten zum neunzehnten Jahrhun-
dert hat diesen Faktor im kirchlichen Leben Deutschlands ausgeldscht. Vielleicht ist
hier eine Licke entstanden, aus der die Not der Gegenwart zum Teil zu erkldren
wire. Miifite diese Liicke nicht ausgefiillt werden?

Das neunzehnte Jahrhundert hat diese Liicke gespiirt und hat sie auszufiillen

2 Man beachte den historischen Gesamtiiberblick bei H. Schd f e r, Pfarrkirche und Stift

im deutschen MA, Stuttgart 1903; ders., Die Kanonissenstifter im deutschen MA, Stuttgart
1907.



412 Theodor Schnitzler

versucht. Zu diesen Versuchen sind zu rechnen die Priestervereine und Priester-
biindnisse, die sich im vorigen Jahrhundert so kriftig entwickelt haben. Da sind
etwa zu nennen die Marianischen Priesterkongregationen und vor allem die Unio
Apostolica. Diese Vercinigungen, zumal die letztgenannte3, wollen eine Gemein-
samkeit priesterlichen Lebens durch eine gemeinsame Regel und gemeinsame Ziele
schaffen. Manche von ihnen, und wiederum ist hier die Unio Apostolica zu nen-
nen, dachten auch daran, ein gemeinsames Leben unter einem Dache zu fithren.
Doch unter dem Zwang der Verhiltnisse, vor allem aber wohl ob der uneingestan-
denen Furcht, ein Orden zu werden, trat die Idee eines gemeinsamen Lebens immer
wieder in den Hintergrund. — Konsequenter waren die Versuche der neuesten Zeit,
die priesterliche Gemeinschaft in der Form des Oratoriums neu zu beleben. Aber
sie verlieflen den Boden der Diézese.

Trotz all dieser Versuche blieb das gemeinsame Leben der Diézesanpriester un-
verwirklicht. Dabei konnte es bleiben, weil das faktische Miteinanderarbeiten sehr
lebendig war. In manchen Didzesen hatten die Theologenverbindungen enge Kon-
takte groferer und kleinerer Gemeinschaften geschaffen, die fiir Jahrzehnte haltbar
waren. Auf alle Falle aber hatte das Priesterseminar, jene Institution des Triden-
tinums, die bis zum Zusammenbruch von 1803 keine allzu grofle Bedeutung in den
deutschen Bistiimern hatte, als Faktor der weltpriesterlichen Gemeinsamkeit ge-
dient. Die hier grundgelegten Bindungen wirkten sich in Bistum, Dekanat und
Nachbarschaft aus. Man hielt nicht nur zusammen, — man pflegte beim Dies und
Conveniat einmal in der Woche eine ausgedehnte Rekreation, es gab manche Ge-
legenheit gemeinsamen Betens, und daneben in Predigt, Unterricht und Seelsorge
eine oft bewihrte Gemeinschaft der gegenseitigen Hilfe und Beratung. Das ge-
méchlichere Tempo jener Jahrzehnte gab Raum genug dazu. Doch all diese Formen
waren dem Sturm der Weltkriege nicht gewachsen. Das jagende Tempo der mo-
dernen Entwicklung stellte den einzelnen vor so viele unmittelbar dréngende Anf-
gaben, dafl gar kein Verweilen und Uberlegen, kein Zuriickgreifen auf die Be-
ratung und Planung in der Gemeinschaft mehr zu bleiben schien. In dieser Situa-
tion des Zerfalls der Gemeinschaftsformen des 19. Jahrhunderts wurde dann die
Liicke der stiftischen Gemeinschaft erst richtig spiirbar und der Ruf nach einem
Ersatz dieser echten kirchlichen Tradition lebendig.

Auf Grund dieser Uberlegungen und Erkenntnisse kann man also den Ruf nach
priesterlicher Gemeinsamkeit in unseren Tagen nicht einfach abtun. Die Frage ist
wahrhaft der Uberlegung wert. Darum ist der Versuch berechtigt, die Moglich-
keiten des gemeinsamen Lebens der Dibzesanpriester in der Gegenwart abzutasten.

3. Gegenwirtige Méglichkeiten

Im Aufweis solcher Moglichkeiten miissen wir zundchst auf ein Wichtiges hin-
weisen, das fiir die meisten von grofler Bedeutung ist. Es bedarf nicht des Verzichtes
auf den eigenen Haunshalt der Glieder einer solchen Gemeinschaft. Auch das Stift

3 In der Unio Apostolica wird die Idee des ehrw. Bartholomins Holzhanser in ihrer ur-
springlichen Konzeption verwirklicht: ,weltpriesterliches“, gemeinsames ldeal, die gemein-
same Regel, das schriftliche Schuldkapital der Schedula — ohne daB die Gemeinschaft daran
dichte, znm Regularklerns zu werden.



Priesterliche Gemeinschafl : 413

hatte, sicher seit der gotischen Periode, eigene Hiuser und Haushalte seiner Stifts-
herren. Natiirlich ist ein gemeinsamer Haushalt méglich und gut, vor allem in jenen
Didzesen, wo das Widum, das Pfarrhaus, noch die gemeinsame Wohnstatt desKlerus
ist. Wo das aber nicht der Fall ist, wire der Zwang zur Aufgabe der eigenen Haus-
halte eine unniitze Belastung. Anderseits werden durch die eigenen Haushalte ge-
wisse Spannungen vermieden, und zum mindesten kann hier keine Rede sein von
einer larvierten monastischen Gemeinschaft. — Dennoch ist eine gewisse rdumliche
Néihe der Mitglieder notwendig, weil sonst jener selbstverstindliche Austausch in
den kleinen Dingen des Alltags nicht méglich ist, der zum Aufbau einer communi-
tas unabdingbar sein diirfte. Dem entspricht der riumliche Mittelpunkt: das Pfarr-
haus des ,Oberhauptes® dieser Gemeinschaft, die Kirche, und vielleicht dariiber
hinaus eine bestimmte Kapelle in dieser Kirche. All das kiime auf eine zeitgemifQle
Erneuerung der fritheren Stifte hinaus.

Um aber konkret zu werden, stellen wir gleich die grundlegende Frage: Wer
kann dieses ,Stift“ bilden? — Da ist ein Pfarrer mit zwei gleichgesinnten Kaplanen,
hinzu kommt der in der Pfarrei wohnende Religionslehrer, ein Kaplan von der
Nachbarpfarrei, ein im Ruhestand lebender Mitbruder usw. ... Was steht dem im
Wege, dafl sie sich auf Grund eines gemeinsamen Ideals, gemeinsamer Interessen
zum Zweck gegenseitiger Forderung und Hilfe zu einer mitbriiderlichen Gemein-
schaft des Gebetes und der Arbeit zusammenschlieBen? Der Bischof hat vielleicht
durch Versetzungen die Bildung dieser Gruppe méglich gemacht, wobei er natiirlich
in seiner Freiheit, die einzelnen wieder anderweitig zu verwenden, nicht beeintrich-
tigt werden darf. An Nichtgeistliche ist hier nicht gedacht. Bei aller Anerkennung
iiber die Notwendigkeit einer Gemeinschaftsbildung, auch mit den ,Laien®, geht es
hier um eine klerikale, priesterliche Gemeinschaft, die erst zu sich selber finden
mufl, ehe sie tber sich hinauswachst. )

Die Verpflichtungen einer solchen Gemeinschaft wiirden etwa folgende sein. Zu-
nichst eine liturgische Verpflichtung: Téglich die gemeinsame Feier des Stunden-
gebetes zu Laudes und Vesper, mindestens der letzteren; einmal in der Woche
(etwa am Einsetzungstag des Priestertums, dem Donnerstag, wie es das Leipziger
Oratorium pflegt) das gemeinsame Amt. — Es folgt die Studienverpflichtung: Ein-
mal in der Woche ein halber Nachmittag (oder Morgen oder Abend) gemeinsamen
Studienaustauschs, wobei reihum jeder einmal einen bestimmten Beitrag gibt.
Dazu gehért, vielleicht zeitlich damit verbunden, das pastorale Gespréch tiber die
seelsorgerlichen Aufgaben der einzelnen. — Eng verbunden damit, wiederum
eventuell auch zeitlich, sei die kommunitire Verpflichtung, die gemeinsame Re-
kreation, die ohne alle berufliche Belastung der Entspannung und der Fréhlichkeit
und der familiaritas dient. — Unentbehrlich ist dann die aszetische Verpflichtung;
deren Mitte mufl die Betrachtung sein, zu der jeder einzelne sich verpflichtet, und
iiber deren Erfiillung er in irgendeiner Form (man kann hier an so etwas wie ein
Schuldkapitel ebenso wie an das pflichtmiflige Gesprach mit dem Vorsteher den-
ken) Rechenschaft gibt. In diesem Zusammenhang bietet die Regel der Unio eine
lehrreiche Vorlage. — Selbstverstindlich konnen diese Verpflichtungen weiter aus-
gebaut werden. Sie bediirften einer gewissen Erprobung. Das Gesagte gibt nur die
Richtung an. In vielen Einzelheiten diirfte man vom Oratorium zu lernen haben.



414 * Theodor Schnitzler

Wenn wir von den Verpflichtungen sprechen, die eine weltpriesterliche Gemein-
schaft ihren Mitgliedern auferlegen mufl, dann drangt sich noch eine ganz neue
Uberlegung auf. Kénnte nicht der aus der Geschichte gewonnene Gedanke einer
stiftischen Gemeinschaft mit der weittragenden Neueinrichtung des ,Institutum
saeculare” verbunden werden? Das diirfte in der Tat nicht schwer sein. Beide kom-
men sich in idealer Weise entgegen; ja, die Kirche ruft geradezu nach einer sol-
chen Begegnung. Wesentlicher Inhalt des Sikularinstitutes sind die (zeitlich be-
grenzten und privaten) Gelibde (bzw. Eid oder Versprechen), ist die Verpflichtung
auf die drei evangelischen Rite. Durch die Ubernahme dieser Verpflichtung er-
hielte die weltpriesterliche Gemeinschaft erst ihren eigentlichen Quellort, ihren
Kristallisationspunkt, ihre feste Grundlage. Dabei kdme in bezug auf die Keusch-
heit und den Gehorsam kein neuer Bindungsinhalt, sondern nur ein neuer Bin-
dungstitel hinzu. Das bei der Weihe abgelegte und durch das Kirchenrecht ge-
gebene Gehorsamsversprechen wiirde zum Gelitbde erhoben; der durch die Sub-
diakonenweihe tbernommene Zélibat, der untrennbar mit Jungfriulichkeit und
Keuschheit verbunden ist, wiirde ebenfalls durch das Geliibde von einem neuen
Titel unterbaut. Neu hinzu kdme allerdings das votum paupertatis. Neuartig wire
auch die aus dem Gehorsamsgeliibde resultierende Bindung an die Gemeinschaft.
— Auf diese Weise wiirde die stiftische Gemeinschaft nicht im luftleeren Raum
hingen, sondern eine feste Verankerung im kirchlichen Recht finden. Sie erhielte
ferner jenes aszetische Schwergewicht, das sie vor Unverbindlichkeit und Verflich-
tigungstendenz bewahrte. Ferner wire in einer solchen Anwendung der Einrichtun-
gen der Kirche die geschilderte Gemeinschaft nicht auf den Einfall und die privaten
Ideen einzelner Menschen gestellt, sondern fest gegrindet auf dem Fundament der
Kirche, die durch Papst Pius XII. und seine Erlasse iiber die Sikularinstitute den
Raum geschaffen hat.

Wenn also eine derartig tragfihige kirchenrechtliche Grundlage fir die welt-
priesterliche Gemeinschaft vorhanden ist, kénnte in concreto eine Verwirklichung
unverziiglich beginnen. Nichts stinde im Wege, dafl morgen oder ibermorgen eine
solche stiftische Gemeinschaft als Sikularinstitut begrindet wiirde. Dennoch — eins
fehlt noch: das Finverstindnis des Bischofs und dariiber hinaus sein Wohlwollen
und seine aktive Mithilfe. Es gilt ja der Grundsatz: Omnis causa maior ad epi-
scopum! Es wire vollig untragbar, derartige Gedanken ohne den Oberhirten zu ver-
wirklichen. Aber es geniigte nicht sein kanonistisches Einverstindnis. Allein schon
das Zustandekommen des Institutes verlangte das Eingreifen des Bischofs, damit
gleichgesinnte und fiir die Idee begeisterte Priester in eine rdumliche Nihe zu-
einander gebracht wiirden. Da zudem der Bischof allezeit der hohere Qbere dieses
Instituts bliebe, miifite es von seinem dauernden Interesse und Wohlwollen ge-
tragen sein.

Damit hitte die Frage nach den gegenwirtigen Méglichkeiten einer weltpriester-
lichen Gemeinschaft eine sehr konkrete und begliickende Antwort gefunden. Aller-
dings, von der ersten und selbstverstindlichen Voraussetzung einer solchen Ge-

4 Bei dieser Gelegenheit darf wohl gesagt werden, dafl der Gedanke der Sikularinstitute,
der in den romanischen Lindern ein so vielfiltiges Echo gefunden hat, in den deutschen

Bistiimern viel zn wenig beachtet worden ist; das erregt in romischen Kreisen erhebliches
Erstaunen.



Priesterliche Gemeinschaft 415

meinschaft war noch gar nicht die Rede. Werden sich iiberhaupt Priester finden,
die diesen Weg zu gehen bereit sind? Doch hier darf man mit allem Nachdruck
versichern: Zahlreiche Jiingere und Altere warten nur auf den Ruf, auf die Mog-
lichkeit, auf den Wink ihres Bischofs. Denn, wie eingangs gesagt, besteht eine grofle
Sehnsucht nach der Gemeinschaft. Man darf sogar sagen, dafi es bereits solche Ge-
meinschaften gibt. Wenn etwa in einer westdeutschen Grofistadt Pfarrer, Kapline,
Studienrat und Religionslehrer tiglich Landes und Komplet feiern, wenn sie eine
vorbildliche Gemeinschaft und einen regen geistigen Austausch pflegen, dann be-
darf es nur noch der festen Umgrenzung, damit Stift und Sikularinstitut verwirk-
licht sind.

4. Hoffnungen und Erwartungen

Wenn wir uns hier in so nachdriicklicher Weise fiir die Bildung didzesanpriester-
licher Gemeinschaften einsetzen, dann kniipfen sich daran offenbar ganz bestimmte
Hoffnungen. Denn die stiftische Lebensgemeinschaft soll ja mehr sein als die Aus-
fillung einer historischen Liicke, mehr als eine Sache geistig und geistlich anspruchs-
voller Priester. Sie stellt vielmehr als zutiefst religiés begriindete Gemeinschaft
sowohl fir den einzelnen wie fir die Arbeit am Reiche Gottes eine nicht zu unter-
schdtzende Hilfe dar.

Der uralte Ruf ,Vae soli!“ erfihrt in der modernen industrialisierten Welt, in
der alles auf Berechnung und Gewinn abgestellt ist, eine neue und erschiitternde
Bestdtigung. Davon kann auch der Priester erzihlen. Fiir seine oft grofe Not, die
sich in Mutlosigkeit niederschligt und den Arbeitseifer zu erlahmen droht, stellt
dic Idee einer religiosen Priestergemeinschaft eine wesentliche Abhilfe dar. Durch
sic wiirde das geistliche und aszetische Leben erheblich gewinnen, kénnte die
Freude am theologischen Studium und damit das Bildungsniveau gesteigert wer-
den; der Einfluf der Zeitkrankheiten wiirde ganz anders isoliert. In diesem Zu-
sammenhang mufl man sich nur wieder der beiden alten Parabeln erinnern, —
jenes Romers, der den Wert der Gemeinschaft an den fasces demonstriert, von
denen jeder einzelne Stab leicht zerbrechlich, das Biindel aber unbiegsam ist, —
jenes anderen Schweigers, der auf die Frage nach dem Sinn des gemeinsamen
Betens antwortet, indem er eine einzelne Kohle aus dem Ofen holt, die sogleich
erkaltet.

Ein weiterer Gewinn erstiinde der priesterlichen Arbeit. Wenn eine solche Ge-
meinschaft mehrere Pfarreien umfafit, so kénnte durch sie die oft hoffnungslose
Vereinzelung der pfarrlichen Seelsorgsarbeit iiberwunden werden. Derjenige, der
sich z. B. besser auf die Jugendarbeit versteht, kénnte diese Aufgabe auch fiir sei-
nen Nachbarn mittragen, wiahrend ein anderer, mehr fiir die Miitterseelsorge be-
gabt, mit der Ubernahme dieser Aufgabe antworten wirde. Der Religionslehrer
konnte seinen geistlichen Mitbriidern etwas von den Friichten seines Studiums
mitteilen, ihnen Anregungen fiir Predigt und Unterricht geben und bliebe selber
starker der Seelsorge verbunden. — So ergiben sich nene Maglichkeiten, nicht nur,
um die Schiden des Priestermangels zu uberwinden, sondern auch einer ,Team®-
arbeit, die im seelsorglichen Bereich noch kaum angepackt ists.

5 Dieser Gedanke des seelsorglichen ,Team*® ist so reizvoll, daf er nach einem cigenen



416 Theodor Schnitzler
5. Einwinde

Den Hoffnungen stchen gewichtige Einwinde entgegen. Zunichst kénnte einer
sagen: Eine weltpriesterliche Gemeinschaft, die sich als Sikularinstitut formt, steht
infolge der neuen kirchlichen Gesetzgebung unter der Aufsicht der Religiosenkon-
gregation. Also handelt es sich um einen Orden! Doch das ist nicht so. — Der Hei-
lige Stuhl pflegt immer wieder zu betonen, daff dieses Weisungs- und Aulsichts-
recht der Religiosenkongregation tiber die Sakularinstitute nur zufillig sei; irgend-
eine romische Zentralbechdrde mufite als zusténdig erklirt werden; da lag es nahe,
cben die Religiosenkongregation heranzuzichen, wodurch aber an der Zustindig-
keit des Didzesanbischofs, vor allem an seinem Verfiigungsrecht iiber die einzclnen
Mitglieder eines Weltpriesterinstituts nichts geindert wird.

Ein anderer konnte die Absonderung der gemeinschaftlich Lebenden aus der
grofleren Gemeinschaft des Dekanates, der Stadt, des Bistums, beklagen. — Hier
ist tatsdchlich eine Gefahr gesechen. Wenn sich die Sikularinstitute oder stiftischen
Gemeinschaften diinkelhaft gebirdeten, wenn sie sich von den anderen absonder-
ten, wenn sie unduldsame und geradezu sektiererische Formen annihmen, wenn
sie in ihren Lebensformen irgend etwas Ubertriebenes und Verstiegenes aufwiesen,
konnte man vor solchen Zusammenschliissen nur warnen. Der Absonderung aus
Dekanat und Stadt miifite dadurch abgeholfen werden, dafl die Gemeinschaft allen
anderen Mitbriidern offensteht. Es mifte so sein, dal jeder andere Priester, der
am Stundengebet, am Studium, an der Rekreation teilnehmen will, sich herzlich
willkommen weiff. Die Gemeinschaften sollten Kernscharen oder Zellen sein, um
dic sich ganz selbstverstindlich auch die anderen Mitbriider gruppieren kénnten.
In jeder Lebensduferung dieser Gemeinschaften miifite die Dienstbereitschaft fiir
die Gesamtheit der Mitbriider sprechen.

Weiter wird man gegen Neugriindungen die an sich schon grofie Uberlastung
unserer Seelsorgspriester vorbringen miissen, Haben Grofstadtseelsorger der Ge-
genwart iiberhaupt Zeit zu so aufwendigen Gemeinschaftsverpflichtungen? — Hier
darf man mit dem von Heinrich Boll berichteten irischen Sprichwort entgegnen:
»Als Gott die Zeit gemacht hat, hat er genug davon gemacht!“ Daran kranken ja
gerade die Menschen und auch die Seelsorger unserer Tage, dafl sie glauben, fiir
die inneren Dinge keine Zeit mehr zu haben. Wer sich Zeit firr die Innerlichkeit
und fir das Ewige nimmt, verliert diese Zeit nicht, sondern gewinnt sie doppelt
und dreifach. Auch hier darf man anwenden: ,Habenti dabitur et abundabit!“
(Mt 25, 29). Der gehetzte Grofistadtseelsorger soll ja gerade durch den stillen
Zwang, der sich aus der Gemeinschaftsbindung ergibt, aus der Hetze herausgenom-
men nnd dadurch zu einem gesunderen apostolischen Einsatz gefithrt werden. Man
mufl endlich einmal ernst damit machen, dafl das Apostolat nur gewinnen kann,
wenn es aus der Ruhe der ewigen Quellen gespeist wird.

Noch weitere Einwinde tauchen auf. Wird nicht auch dieser weltpriesterliche
Zusammenschluf}, wie es so oft in der Geschichte geschah, dadurch ,paralysiert”
werden, dal er sich in absehbarer Zeit dennoch zu einem Orden entwickelt? —

Ansatz und nach eigener Behandlung ruft; denn vielleicht liegt hier eine nicht unbedeu-
tende pastorale Anregung fiir die Gegenwart.



Priesterliche Gemeinschaft 417

Hier diirfte das moderne Kirchenrecht durch die Verwirklichung des Sikular-
institutes vorgebaut haben. Wenn die Bischéfe und die didzesanen Verwaltungen
jene Gemeinschaften als ihre eigene Sache auffafiten, werden diese Institutionen
ebensowenig aus der Didzese herauswachsen wie die Stifte der Vergangenheit.

Ein letzter Einwand noch. Mag es auch leicht moglich sein, da und dort priester-
liche Lebensgemeinschaften zu bilden, — was geschieht, wenn der erste Schwung
erlahmt, wenn der erste Friihling verblitht? Auch da diirfte das Kirchenrecht der
Sikularinstitute die rechten Vorkehrungen getroffen haben. Ein Institutum kann
ebenso leicht aufgeldst werden, wie es gebildet wird. Es steht ja ganz im Ver-
fugungsbereich des Bischofs. Stirbt etwa der Leiter einer solchen Gemeinschaft, der
durch die Macht seiner Personlichkeit andere fesselte, ohne dafl ein anderer seine
Aufgabe tibernehmen konnte, dann kann das Ende der Gemeinschaft gekemmen
sein. Dennoch wird der Gedanke fruchtbar bleiben, weil vielleicht an anderer
Stelle dhnliche Kreise sich bilden.

Aunflerordentliche Zeiten erfordern anflerordentliche Mittel. In zahlreichen welt-
lichen Bereichen arbeitet man heute eifrig mit dem sogenannten ,Team®; der Kom-
munismus spricht von Zellenbildung. Wir diirfen lernen von den Kindern dieser
Welt, die in ihrer Art kliiger sind. Es wire véllig verfehlt, wenn wir den Gefahren,
die den Priester bedrohen, mit der Feststellung antworten wiirden: Es geht nun
einmal nicht anders! Verfehlt wire die Ansicht, unsere Priester miifiten die Ein-
samkeit als ihr grofles Schicksal tragen lernen. Die Einsamkeit des Priesters, die
als Notwendigkeit und Gnade auf ihm ruht, ist nur die Einsamkeit des Zdlibates.
Keinesfalls ist an die Isolierung und Loslsung des einzelnen aus der briiderlichen
Gemeinschaft gedacht. Im Gegenteil! Die wesentliche zolibatire Einsamkeit ist
existentiell bedroht, wenn ihr die Quellen der Gottinnigkeit verschlossen werden.
Diese Quellen aber werden durch die Gemeinschaft unter den Priestern, durch Ge-
liibde und Bindung untereinander erschlossen und zu lebendigem Flieflen gebracht.
Wie in der Messe, wird die Pax priesterlicher Gemeinsamkeit hinfithren zur Com-
munio mit.dem Herrn, aus dessen Herzen die lebendigen Wasser der Seelsorge
und des eigenen Heils stromen.






