
Priesterliche Gemeinschaft auf der Grundlage des Stiftes und 

Säkularinstituts1 

Von Prof. DDr. Theodor  Schnitzler,  Porz-Ensen bei Köln 

/. Eine Frage aus der Liturgie 

Bei der Priesterweihe wird in eindrucksmächtiger Form die priesterliche Con- 
fraternitas dargestellt: Das gesamte Kollegium der anwesenden Priester folgt dem 
Bischof, um den Weihekandidaten die Hände aufzulegen; • in Gemeinschaft mit 
dem Bischof und brüderlich miteinander um den Altar vereint, feiern die Neu- 
geweihten zum ersten Mal die heilige Messe; • die gewohnte Erteilung des Frie- 
densgrußes wird in der Weihemesse zu einem ergreifenden Zeichen: die Neu- 
geweihten erheben durch die gegenseitige Spendung der Pax ihre heilige und brü- 
derliche Verbundenheit ins Bild. Die gemeinsame Sendung der zweiundsiebzig Jün- 
ger des Herrn wurde vom Bischof schon in der Mahnrede an die Weihekandidaten 
heraufbeschworen: •.. . binos in praedicandum Dominus discipulos misit!" 

Auch in der heiligen Messe finden wir vielfache Darstellungen der priesterlichen 
Brüderlichkeit und Gemeinsamkeit: Der Friedensgruß umfaßt alle anwesenden 
Kleriker; • das Confiteor und die Vergebungsbitte werden in brüderlichem Aus- 
tausch zwischen dem Zelebranten und seinen Assistenten verrichtet; • das •Orate, 
fratres" war, wenigstens lange Zeit, aufgefaßt als eine Gebetsbitte an die an- 
wesenden Mitbrüder; • köstlich formuliert ist die Bitte des Diakons beim großen 
Osterlob, dem Exsultet, die anwesenden lieben Brüder möchten ihm helfen, das 
Lob des so großen Lichtes zu vollbringen. 

Entspricht dieser liturgischen Manifestation die Wirklichkeit? Ja, es wird nicht 
schwer fallen, bischöfliche Predigten und Mahnschreiben zusammenzustellen, die 
zur Confraternitas der Kleriker aufrufen; die Aufzeichnungen der Seminarregen- 
ten und Spirituale sind durchsetzt von diesem Gedanken. Das kirchliche Lehramt 
selbst hat dazu Stellung genommen, zuletzt noch in der feierlichen Form der En- 
zyklika und der Apostolischen Konstitution, als von den Säkularinstituten die Rede 
war, die ja auch für die Kleriker gedacht sind. Die brüderliche Gemeinsamkeit ist 
sogar zu einem Hauptthema des Gespräches, vor allem unter dem jüngeren Klerus, 
geworden. Es ist, als sei die Liturgie zum quälenden Mahner und Frager gewor- 
den: Wie steht es um die Pax sacerdotalis im Leben, in der Gemeinsamkeit-und 
Verbrüderung des Schaffens und Strebens? 

Leider kann dennoch nicht gesagt werden, daß das Bild der konkreten Wirklich- 
keit dem Ideal der Weihe und der Messe entspricht. Da die Kleriker Kinder ihrer 
Zeit sind, sind sie auch vom Individualismus der Zeit angesteckt, der auf die Ver- 

1 Die folgenden Überlegungen wollen ein Diskussionsbeitrag sein und erheben daher 
keinen Anspruch auf Vollständigkeit. Sie greifen eine Frage auf, über die viel diskutiert, 
für die aber wenig getan wird. Unvollständig sind die geschichtlichen Notizen, unvollstän- 
dig die Verwertung der päpstlichen Erlasse. Obergangen wird bewußt die hier nur irritie- 
rende Frage nach der Gemeinschaft von Klerus und Laien. Die Darlegungen sind nur als 
Anregung gedacht und fordern zum Mitüberlegen nach einem gangbaren Weg auf. Hin- 
weise und Vorschläge sind daher erwünscht. 



410 Theodor Schnitzler 

massungstendenzen der Zeit antwortet. Unter der Kühle dieses Individualismus 
sind in manchen Gegenden sogar die gewohnten und althergebrachten Formen der 
brüderlichen Gemeinsamkeit einem Erstarrungsprozeß verfallen. Immer wieder 
hört man Klagen über die mangelnde Lebendigkeit des Conveniat oder Dies. Be- 
sonders stark sind die Zerfallerscheinungen in der einst sehr geschätzten Recol- 
lectio; es gibt Städte, die den hoffnungslos scheinenden Kampf aufgegeben haben, 
wobei sich der Dechant darauf beruft, daß die Enzyklika Pius' XII. über das Prie- 
tertum die Recollectio nicht mehr erwähnt. Wie unter den bürgerlichen Sitten der 
einst so übersorgsam geregelte und ängstlich gepflegte Besuch allmählich abgestor- 
ben ist, so ist es auch in geistlichen Kreisen der Fall. Man hat keine Zeit mehr zum 
Besuch des kranken Mitbruders, keine Zeit zum Namenstagbesuch, der Antritts- 
besuch bei den Nachbarn ist vergessen, sogar die Dekane beginnen zu klagen, daß 
die Kapläne ihres Dekanates sich nicht mehr bei ihnen vorstellen. Diese Zerfall- 
erscheinungen, für die man natürlich vielfache Gründe, Entschuldigungen, Er- 
klärungen angeben kann, stehen in einem krassen Gegensatz zu dem vielfachen Ge- 
spräch von der Gonfraternitas. • Es kann nicht anders sein! Denn es zerbricht 
eine Welt bürgerlicher Formen und Höflichkeiten, welche bisher auch die priester- 
liche Brüderlichkeit gebraucht hatte, um ihren Ausdruck zu finden; eben in diesem 
Zerfall wird die Mahnung der Liturgie um so drängender, und nachdrücklicher er- 
klingt die Mahnung der Weihe, daß der Herr die Jünger zu zweit aussende. 

Welche Formen soll aber die priesterliche Confraternitas suchen und finden? 
Welche Wege soll sie gehen? Welche Wege gibt es überhaupt? 

2. Eine Antwort aus der Geschickte 

Befragen wir die Geschichte! Im Laufe der Jahrhunderte haben sich immer wie- 
der Weltpriester zu Gemeinschaften zusammengeschlossen. Es dauerte jeweils nur 
kurze Zeit, bis diese Gemeinschaften zu Orden geworden waren. Selbst die so kon- 
sequent •weltpriesterlich" gedachte Gründung des ehrw. Binger Pfarrers Bartho- 
lomäus Holzhauser wurde zu einem sehr ordensähnlichen Gebilde. Mochte man 
auch die Distanz von den monastischen und mendikanten Ordensgemeinschaften 
erkennen, mochte man den eigenen Fachausdruck •Regularkleriker" prägen, so 
war doch an der Tatsache nicht zu rütteln, daß diese zur Gemeinschaft zusammen- 
geschlossenen Weltkleriker der Jurisdiktion des Diözesanbischofs entzogen und 
dem Ordensrecht unterstellt waren. Es mutet uns fast ein wenig erheiternd an, daß 
manche dieser ursprünglich weltpriesterlichen Gemeinschaften kräftig ablehnen, 
ihre Mitglieder •Pater" nennen zu lassen und statt dessen die Anrede •Herr" be- 
tonen; denn die Anrede ändert nichts am Ordensrecht. 

Dennoch hat die Kirche für lange Jahrhunderte eine Institution hervorgebracht, 
die trotz einer starken Gemeinsamkeit niemals zum Orden geworden ist, ja, sich 
kräftig und erfolgreich dagegen gewehrt hat. Es ist das Stift! Das Jahr 1803 hat 
durch die Säkularisation das Leben dieser Stifte vollkommen zunichte gemacht. 
Schon ein Jahr früher • 1802 • hatte Napoleon sie in den linksrheinischen Ge- 
bieten aufgehoben. In der gleichen Aera gingen die meisten anderen Stifte oder 
Kollegiatkapitel zugrunde. Übrig blieben nur sehr wenige eigentliche Stifte, vor- 



Priesterliche Gemeinschaft 411 

nehmlich die Domkapitel, • diese aber haben sich zu völlig anderen Lebensformen 
entwickelt. 

Als die Säkularisation die Stifte hinwegfegte, wurde eine vielhundertjährige 
Tradition beendet. Bis in die nachkonstantinische Aera lassen sich die Anfänge der 
Stifte beobachten. Sie blühen auf an den großen Wallfahrtskirchen der Christen- 
heit. Sie erfreuen sich der Gunst königlicher Gönner. Sie prägen das geistige und 
liturgische Antlitz der Städte des Merowinger und Karolinger Reiches. Das neunte 
Jahrhundert bringt durch die Bemühungen Chrodegangs von Metz einen groß- 
angelegten Reformversuch. Das Stift wird der Abtei angeglichen. Doch dieser 
ideale Versuch mißlingt. Es entstehen die Regularkanoniker, die mehr und mehr 
zum Orden werden. Doch es bleiben die Stifter. Weithin prägen sie das geistige 
Antlitz des Mittelalters. Sie sind Bauherren großen Stiles. Sie sind Träger von 
Universitäten; so waren etwa in Köln bis zur französischen Revolution alle Pro- 
fessoren Stiftsherren an den zahlreichen Stiftern der rheinischen Metropole. Die 
Stifter werden zu Trägern großer geistiger Bewegungen; im eben erwähnten Köln 
sind sie ein Hort der katholischen Restauration; in den Niederlanden, am Nieder- 
rhein und in Nordwestdeutschland sind sie eng verbunden mit der •devotio rao- 
derna". Der Sturm von 1802/1803 hat einen kräftigen Ast vom Baume der Kirche 
gerissen, der neben manchen welken Blättern doch noch ein üppiges Grünen und 

Blühen aufwies. 
Man müßte neben die zahlreichen Monographien über die einzelnen Stifter2 

einmal eine theologiegeschichtliche, aszetische Gesamtdarstellung dieser kirchlichen 
Lebenserscheinung setzen. Vor allem möchten wir fragen nach den Lebensformen 
dieser Gemeinschaften. Die Baugeschichte dieser Stifter ist noch von den erhaltenen 
Gebäulichkeiten ablesbar, und sie verrät uns folgendes: In romanischer Zeit haben 
diese Stifter noch ein gemeinsames Leben geführt; gleich der Abtei besitzen sie ihr 
gemeinsames Dormitorium, ihren Kapitelsaal, ihr Refectorium, die um den Kreuz- 
gang geschart sind. Doch in der gotischen Zeit wohnen die Stiftsherren in eigenen 
Häusern, finden sich nur zu bestimmten Verpflichtungen in den Gemeinschafts- 
räumen ein. Sie bilden zunächst eine liturgische Gemeinschaft, die dem Gotteslob 
und Gottesdienst ihrer Stiftskirche zugeordnet ist. Sie bilden auch eine starke 
aerarische Gemeinschaft; leben sie doch alle vom gemeinsamen Stiftsbesitz. Da- 
durch ist eine Gemeinsamkeit der Beratung notwendig. Zugleich aber bilden sie 
eine geistige Gemeinschaft, die geistige Impulse verarbeitet und herausgibt, wie 
die eben genannten Beispiele andeuten. Gewöhnlich ist der Träger der geistigen 
und geistlichen Gemeinschaft der Stiftsdechant, dem die Aufsicht über das priester- 
liche Leben der Stiftsherren obliegt. 

Die Umwälzung an der Wende vom achtzehnten zum neunzehnten Jahrhun- 
dert hat diesen Faktor im kirchlichen Leben Deutschlands ausgelöscht. Vielleicht ist 
hier eine Lücke entstanden, aus der die Not der Gegenwart zum Teil zu erklären 
wäre. Müßte diese Lücke nicht ausgefüllt werden? 

Das neunzehnte Jahrhundert hat diese Lücke gespürt und hat sie auszufüllen 

2 Man beachte den historischen Gesamtüberblick bei H. Schäfer, Pfarrkirche und Stift 
im deutschen MA, Stuttgart 1903; ders., Die Kanonissenstifter im deutschen MA, Stuttgart 
1907. 



412 Theodor Schnilzler 

versucht. Zu diesen Versuchen sind zu rechnen die Priestervereine und Priester- 
bündnisse, die sich im vorigen Jahrhundert so kräftig entwickelt haben. Da sind 
etwa zu nennen die Marianischen Priesterkongregationen und vor allem die Unio 
Apostolica. Diese Vereinigungen, zumal die letztgenannte3, wollen eine Gemein- 
samkeit priesterlichen Lebens durch eine gemeinsame Regel und gemeinsame Ziele 
schaffen. Manche von ihnen, und wiederum ist hier die Unio Apostolica zu nen- 
nen, dachten auch daran, ein gemeinsames Leben unter einem Dache zu führen. 
Doch unter dem Zwang der Verhältnisse, vor allem aber wohl ob der uneingestan- 
denen Furcht, ein Orden zu werden, trat die Idee eines gemeinsamen Lebens immer 
wieder in den Hintergrund. • Konsequenter waren die Versuche der neuesten Zeit, 
die priesterliche Gemeinschaft in der Form des Oratoriums neu zu beleben. Aber 
sie verließen den Boden der Diözese. 

Trotz all dieser Versuche blieb das gemeinsame Leben der Diözesanpriester un- 
verwirklicht. Dabei konnte es bleiben, weil das faktische Miteinanderarbeiten sehr 
lebendig war. In manchen Diözesen hatten die Theologenverbindungen enge Kon- 
takte größerer und kleinerer Gemeinschaften geschaffen, die für Jahrzehnte haltbar 
waren. Auf alle Fälle aber hatte das Priesterseminar, jene Institution des Triden- 
tinums, die bis zum Zusammenbruch von 1803 keine allzu große Bedeutung in den 
deutschen Bistümern hatte, als Faktor der weltpriesterlichen Gemeinsamkeit ge- 
dient. Die hier grundgelegten Bindungen wirkten sich in Bistum, Dekanat und 
Nachbarschaft aus. Man hielt nicht nur zusammen, • man pflegte beim Dies und 
Conveniat einmal in der Woche eine ausgedehnte Rekreation, es gab manche Ge- 
legenheit gemeinsamen Betens, und daneben in Predigt, Unterricht und Seelsorge 
eine oft bewährte Gemeinschaft der gegenseitigen Hilfe und Beratung. Das ge- 
mächlichere Tempo jener Jahrzehnte gab Raum genug dazu. Doch all diese Formen 
waren dem Sturm der Weltkriege nicht gewachsen. Das jagende Tempo der mo- 
dernen Entwicklung stellte den einzelnen vor so viele unmittelbar drängende Auf- 
gaben, daß gar kein Verweilen und Überlegen, kein Zurückgreifen auf die Be- 
ratung und Planung in der Gemeinschaft mehr zu bleiben schien. In dieser Situa- 
tion des Zerfalls der Gemeinschaftsformen des 19. Jahrhunderts wurde dann die 
Lücke der stiftischen Gemeinschaft erst richtig spürbar und der Ruf nach einem 
Ersatz dieser echten kirchlichen Tradition lebendig. 

Auf Grund dieser Überlegungen und Erkenntnisse kann man also den Ruf nach 
priesterlicher Gemeinsamkeit in unseren Tagen nicht einfach abtun. Die Frage ist 
wahrhaft der Überlegung wert. Darum ist der Versuch berechtigt, die Möglich- 
keiten des gemeinsamen Lebens der Diözesanpriester in der Gegenwart abzutasten. 

3. Gegenwärtige Möglichkeiten 

Im Aufweis solcher Möglichkeiten müssen wir zunächst auf ein Wichtiges hin- 
weisen, das für die meisten von großer Bedeutung ist. Es bedarf nicht des Verzichtes 
auf den eigenen Haushalt der Glieder einer solchen Gemeinschaft. Auch das Stift 

3 In der Unio Apostolica wird die Idee des ehrw. Bartholomäus Holzhauser in ihrer ur- 
sprünglichen Konzeption verwirklicht: •weltpriesterliches", gemeinsames Ideal, die gemein- 
same Regel, das schriftliche Schuldkapital der Schedula • ohne daß die Gemeinschaft daran 
dächte, zum Regularklerus zu werden. 



Priesterliche Gemeinschaft 413 

hatte, sicher seit der gotischen Periode, eigene Häuser und Haushalte seiner Stifts- 
herren. Natürlich ist ein gemeinsamer Haushalt möglich und gut, vor allem in jenen 
Diözesen, wo das Widum, das Pfarrhaus, noch die gemeinsame Wohnstatt des Klerus 
ist. Wo das aber nicht der Fall ist, wäre der Zwang zur Aufgabe der eigenen Haus- 
halte eine unnütze Belastung. Anderseits werden durch die eigenen Haushalte ge- 
wisse Spannungen vermieden, und zum mindesten kann hier keine Rede sein von 
einer larvierten monastischen Gemeinschaft. • Dennoch ist eine gewisse räumliche 
Nähe der Mitglieder notwendig, weil sonst jener selbstverständliche Austausch in 
den kleinen Dingen des Alltags nicht möglich ist, der zum Aufbau einer communi- 
tas unabdingbar sein dürfte. Dem entspricht der raumliche Mittelpunkt: das Pfarr- 
haus des •Oberhauptes" dieser Gemeinschaft, die Kirche, und vielleicht darüber 
hinaus eine bestimmte Kapelle in dieser Kirche. All das käme auf eine zeitgemäße 
Erneuerung der früheren Stifte hinaus. 

Um aber konkret zu werden, stellen wir gleich die grundlegende Frage: Wer 
kann dieses •Stift" bilden? • Da ist ein Pfarrer mit zwei gleichgesinntenKaplänen, 
hinzu kommt der in der Pfarrei wohnende Religionslehrer, ein Kaplan von der 
Nachbarpfarrei, ein im Ruhestand lebender Mitbruder usw. ... Was steht dem im 
Wege, daß sie sich auf Grund eines gemeinsamen Ideals, gemeinsamer Interessen 
zum Zweck gegenseitiger Förderung und Hilfe zu einer mitbrüderlichen Gemein- 
schaft des Gebetes und der Arbeit zusammenschließen? Der Bischof hat vielleicht 
durch Versetzungen die Bildung dieser Gruppe möglich gemacht, wobei er natürlich 
in seiner Freiheit, die einzelnen wieder anderweitig zu verwenden, nicht beeinträch- 
tigt werden darf. An Nichtgeistliche ist hier nicht gedacht. Bei aller Anerkennung 
über die Notwendigkeit einer Gemeinschaftsbildung, auch mit den •Laien", geht es 
hier um eine klerikale, priesterliche Gemeinschaft, die erst zu sich selber finden 
muß, ehe sie über sich hinauswächst. 

Die Verpflichtungen einer solchen Gemeinschaft würden etwa folgende sein. Zu- 
nächst eine liturgische Verpflichtung: Täglich die gemeinsame Feier des Stunden- 
gebetes zu Laudes und Vesper, mindestens der letzteren; einmal in der Woche 
(etwa am Einsetzungstag des Priestertums, dem Donnerstag, wie es das Leipziger 
Oratorium pflegt) das gemeinsame Amt. • Es folgt die Studienverpflichtung: Ein- 
mal in der Woche ein halber Nachmittag (oder Morgen oder Abend) gemeinsamen 
Studienaustauschs, wobei reihum jeder einmal einen bestimmten Beitrag gibt. 
Dazu gehört, vielleicht zeitlich damit verbunden, das pastorale Gespräch über die 
seelsorgerlichen Aufgaben der einzelnen. • Eng verbunden damit, wiederum 
eventuell auch zeitlich, sei die kommunitäre Verpflichtung, die gemeinsame Re- 
kreation, die ohne alle berufliche Belastung der Entspannung und der Fröhlichkeit 
und der familiaritas dient. • Unentbehrlich ist dann die aszetische Verpflichtung; 
deren Mitte muß die Betrachtung sein, zu der jeder einzelne sich verpflichtet, und 
über deren Erfüllung er in irgendeiner Form (man kann hier an so etwas wie ein 
Schuldkapitel ebenso wie an das pflichtmäßige Gespräch mit dem Vorsteher den- 
ken) Rechenschaft gibt. In diesem Zusammenhang bietet die Regel der Unio eine 
lehrreiche Vorlage. • Selbstverständlich können diese Verpflichtungen weiter aus- 
gebaut werden. Sie bedürften einer gewissen Erprobung. Das Gesagte gibt nur die 
Richtung an. In vielen Einzelheiten dürfte man vom Oratorium zu lernen haben. 



414 Theodor Sdinitzler 

Wenn wir von den Verpflichtungen sprechen, die eine weltpriesterliche Gemein- 
schaft ihren Mitgliedern auferlegen muß, dann drängt sich noch eine ganz neue 
Überlegung auf. Könnte nicht der aus der Geschichte gewonnene Gedanke einer 
stiftischen Gemeinschaft mit der weittragenden Neueinrichtung des •Institution 
saeculare" verbunden werden? Das dürfte in der Tat nicht schwer sein. Beide kom- 
men sich in idealer Weise entgegen; ja, die Kirche ruft geradezu nach einer sol- 
chen Begegnung. Wesentlicher Inhalt des Säkularinstitutes sind die (zeitlich be- 
grenzten und privaten) Gelübde (bzw. Eid oder Versprechen), ist die Verpflichtung 
auf die drei evangelischen Räte. Durch die Übernahme dieser Verpflichtung er- 
hielte die weltpriesterliche Gemeinschaft erst ihren eigentlichen Quellort. ihren 
Kristallisationspunkt, ihre feste Grundlage. Dabei käme in bezug auf die Keusch- 
heit und den Gehorsam kein neuer Bindungsinhalt, sondern nur ein neuer Bin- 
dungstitel hinzu. Das bei der Weihe abgelegte und durch das Kirchenrecht ge- 
gebene Gehorsamsversprechen würde zum Gelübde erhoben; der durch die Sub- 
diakonenweihe übernommene Zölibat, der untrennbar mit Jungfräulichkeit und 
Keuschheit verbunden ist, würde ebenfalls durch das Gelübde von einem neuen 
Titel unterbaut. Neu hinzu käme allerdings das votum paupertatis. Neuartig wäre 
auch die aus dem Gehorsamsgelübde resultierende Bindung an die Gemeinschaft. 
• Auf diese Weise würde die stiftische Gemeinschaft nicht im luftleeren Raum 
hängen, sondern eine feste Verankerung im kirchlichen Recht finden. Sie erhielte 
ferner jenes aszetische Schwergewicht, das sie vor Unverbindlichkeit und Verflüch- 
tigungstendenz bewahrte. Ferner wäre in einer solchen Anwendung der Einrichtun- 
gen der Kirche die geschilderte Gemeinschaft nicht auf den Einfall und die privaten 
Ideen einzelner Menschen gestellt, sondern fest gegründet auf dem Fundament der 
Kirche, die durch Papst Pius XII. und seine Erlasse über die Säkularinstitute den 
Raum geschaffen hat4. 

Wenn also eine derartig tragfähige kirchenrechtliche Grundlage für die welt- 
priesterliche Gemeinschaft vorhanden ist, könnte in concreto eine Verwirklichung 
unverzüglich beginnen. Nichts stände im Wege, daß morgen oder übermorgen eine 
solche stiftische Gemeinschaft als Säkularinstitut begründet würde. Dennoch • eins 
fehlt noch: das Einverständnis des Bischofs und darüber hinaus sein Wohlwollen 
und seine aktive Mithilfe. Es gilt ja der Grundsatz: Omnis causa maior ad epi- 
scopum! Es wäre völlig untragbar, derartige Gedanken ohne den Oberhirten zu ver- 
wirklichen. Aber es genügte nicht sein kanonistisches Einverständnis. Allein schon 
das Zustandekommen des Institutes verlangte das Eingreifen des Bischofs, damit 
gleichgesinnte und für die Idee begeisterte Priester in eine räumliche Nähe zu- 
einander gebracht würden. Da zudem der Bischof allezeit der höhere Obere dieses 
Instituts bliebe, müßte es von seinem dauernden Interesse und Wohlwollen ge- 
tragen sein. 

Damit hätte die Frage nach den gegenwärtigen Möglichkeiten einer weltpriester- 
lichen Gemeinschaft eine sehr konkrete und beglückende Antwort gefunden. Aller- 
dings, von der ersten und selbstverständlichen Voraussetzung einer solchen Ge- 

4 Bei dieser Gelegenheit darf wohl gesagt werden, daß der Gedanke der Säkularinstitute, 
der in den romanischen Ländern ein so vielfältiges Echo gefunden hat, in den deutschen 
Bistümern viel zu wenig beachtet worden ist; das erregt in römischen Kreisen erhebliches 
Erstaunen. 



Priesterliche Gemeinschaft 415 

meinschaft war noch gar nicht die Rede. Werden sich überhaupt Priester finden, 
die diesen Weg zu gehen bereit sind? Doch hier darf man mit allem Nachdruck 
versichern: Zahlreiche Jüngere und Ältere warten nur auf den Ruf, auf die Mög- 
lichkeit, auf den Wink ihres Bischofs. Denn, wie eingangs gesagt, besteht eine große 
Sehnsucht nach der Gemeinschaft. Man darf sogar sagen, daß es bereits solche Ge- 
meinschaften gibt. Wenn etwa in einer westdeutschen Großstadt Pfarrer, Kapläne, 
Studienrat und Religionslehrer täglich Laudes und Komplet feiern, wenn sie eine 
vorbildliche Gemeinschaft und einen regen geistigen Austausch pflegen, dann be- 
darf es nur noch der festen Umgrenzung, damit Stift und Säkularinstitut verwirk- 
licht sind. 

4. Hoffnungen und Erwartungen 

Wenn wir uns hier in so nachdrücklicher Weise für die Bildung diözesanpriester- 
licher Gemeinschaften einsetzen, dann knüpfen sich daran offenbar ganz bestimmte 
Hoffnungen. Denn die stiftische Lebensgemeinschaft soll ja mehr sein als die Aus- 
füllung einer historischen Lücke, mehr als eine Sache geistig und geistlich anspruchs- 
voller Priester. Sie stellt vielmehr als zutiefst religiös begründete Gemeinschaft 
sowohl für den einzelnen wie für die Arbeit am Reiche Gottes eine nicht zu unter- 
schätzende Hilfe dar. 

Der uralte Ruf •Vae soli!" erfährt in der modernen industrialisierten Welt, in 
der alles auf Berechnung und Gewinn abgestellt ist, eine neue und erschütternde 
Bestätigung. Davon kann auch der Priester erzählen. Für seine oft große Not, die 
sich in Mutlosigkeit niederschlägt und den Arbeitseifer zu erlahmen droht, stellt 
die Idee einer religiösen Priestergemeinschaft eine wesentliche Abhilfe dar. Durch 
sie würde das geistliche und aszetische Leben erheblich gewinnen, könnte die 
Freude am theologischen Studium und damit das Bildungsniveau gesteigert wer- 
den; der Einfluß der Zeitkrankheiten würde ganz anders isoliert. In diesem Zu- 
sammenhang muß man sich nur wieder der beiden alten Parabeln erinnern, • 
jenes Römers, der den Wert der Gemeinschaft an den fasces demonstriert, von 
denen jeder einzelne Stab leicht zerbrechlich, das Bündel aber unbiegsam ist, • 
jenes anderen Schweigers, der auf die Frage nach dem Sinn des gemeinsamen 
Betens antwortet, indem er eine einzelne Kohle aus dem Ofen holt, die sogleich 
erkaltet. 

Ein weiterer Gewinn erstünde der priesterlichen Arbeit. Wenn eine solche Ge- 
meinschaft mehrere Pfarreien umfaßt, so könnte durch sie die oft hoffnungslose 
Vereinzelung der pfarrlichen Seelsorgsarbeit überwunden werden. Derjenige, der 
sich z. B. besser auf die Jugendarbeit versteht, könnte diese Aufgabe auch für sei- 
nen Nachbarn mittragen, während ein anderer, mehr für die Mütterseelsorge be- 
gabt, mit der Übernahme dieser Aufgabe antworten würde. Der Religionslehrer 
könnte seinen geistlichen Mitbrüdern etwas von den Früchten seines Studiums 
mitteilen, ihnen Anregungen für Predigt und Unterricht geben und bliebe selber 
stärker der Seelsorge verbunden. • So ergäben sich neue Möglichkeiten, nicht nur, 
um die Schäden des Priestermangels zu überwinden, sondern auch einer •Team"- 
arbeit, die im seelsorglichen Bereich noch kaum angepackt ist5. 

5 Dieser Gedanke des seelsorglichen •Team" ist so reizvoll, daß er nach einem eigenen 



416 Theodor Schnitzler 

5. Einwände 

Den Hoffnungen stehen gewichtige Einwände entgegen. Zunächst könnte einer 
sagen: Eine weltpriesterliche Gemeinschaft, die sich als Säkularinstitut formt, steht 
infolge der neuen kirchlichen Gesetzgebung unter der Aufsicht der Religiosenkon- 
gregation. Also handelt es sich um einen Orden! Doch das ist nicht so. • Der Hei- 
lige Stuhl pflegt immer wieder zu betonen, daß dieses Weisungs- und Aulsichts- 
recht der Religiosenkongregation über die Säkularinstitute nur zufällig sei; irgend- 
eine römische Zentralbehörde mußte als zuständig erklärt werden; da lag es nahe, 
eben die Religiosenkongregation heranzuziehen, wodurch aber an der Zuständig- 
keit des Diözesanbischofs, vor allem an seinem Verfügungsrecht über die einzelnen 
Mitglieder eines Weltpriesterinstituts nichts geändert wird. 

Ein anderer könnte die Absonderung der gemeinschaftlich Lebenden aus der 
größeren Gemeinschaft des Dekanates, der Stadt, des Bistums, beklagen. • Hier 
ist tatsächlich eine Gefahr gesehen. Wenn sich die Säkularinstitute oder stiftischen 
Gemeinschaften dünkelhaft gebärdeten, wenn sie sich von den anderen absonder- 
ten, wenn sie unduldsame und geradezu sektiererische Formen annähmen, wenn 
sie in ihren Lebensformen irgend etwas Übertriebenes und Verstiegenes aufwiesen, 
könnte man vor solchen Zusammenschlüssen nur warnen. Der Absonderung aus 
Dekanat und Stadt müßte dadurch abgeholfen werden, daß die Gemeinschaft allen 
anderen Mitbrüdern offensteht. Es müßte so sein, daß jeder andere Priester, der 
am Stundengebet, am Studium, an der Rekreation teilnehmen will, sich herzlich 
willkommen weiß. Die Gemeinschaften sollten Kernscharen oder Zellen sein, um 
die sich ganz selbstverständlich auch die anderen Mitbrüder gruppieren könnten. 
In jeder Lebensäußerung dieser Gemeinschaften müßte die Dienstbereitschaft für 
die Gesamtheit der Mitbrüder sprechen. 

Weiter wird man gegen Neugründungen die an sich schon große Überlastung 
unserer Seelsorgspriester vorbringen müssen. Haben Großstadtseelsorger der Ge- 
genwart überhaupt Zeit zu so aufwendigen Gemeinschaftsverpflichtungen? • Hier 
darf man mit dem von Heinrich Böll berichteten irischen Sprichwort entgegnen: 
•Als Gott die Zeit gemacht hat, hat er genug davon gemacht!" Daran kranken ja 
gerade die Menschen und auch die Seelsorger unserer Tage, daß sie glauben, für 
die inneren Dinge keine Zeit mehr zu haben. Wer sich Zeit für die Innerlichkeit 
und für das Ewige nimmt, verliert diese Zeit nicht, sondern gewinnt sie doppelt 
und dreifach. Auch hier darf man anwenden: •Habend dabitur et abundabit!" 
(Mt 25,29). Der gehetzte Großstadtseelsorger soll ja gerade durch den stillen 
Zwang, der sich aus der Gemeinschaftsbindung ergibt, aus der Hetze herausgenom- 
men und dadurch zu einem gesunderen apostolischen Einsatz geführt werden. Man 
muß endlich einmal ernst damit machen, daß das Apostolat nur gewinnen kann, 
wenn es aus der Ruhe der ewigen Quellen gespeist wird. 

Noch weitere Einwände tauchen auf. Wird nicht auch dieser weltpriesterliche 
Zusammenschluß, wie es so oft in der Geschichte geschah, dadurch •paralysiert" 
werden, daß er sich in absehbarer Zeit dennoch zu einem Orden entwickelt? • 

Ansatz und nach eigener Behandlung ruft; denn vielleicht liegt hier eine nicht unbedeu- 
tende pastorale Anregung für die Gegenwart. 



Priesterliche Gemeinschaft 417 

Hier dürfte das moderne Kirchenrecht durch die Verwirklichung des Säkular- 
institutes vorgebaut haben. Wenn die Bischöfe und die diözesanen Verwaltungen 
jene Gemeinschaften als ihre eigene Sache auffaßten, werden diese Institutionen 
ebensowenig aus der Diözese herauswachsen wie die Stifte der Vergangenheit. 

Ein letzter Einwand noch. Mag es auch leicht möglich sein, da und dort priester- 
liche Lebensgemeinschaften zu bilden, • was geschieht, wenn der erste Schwung 
erlahmt, wenn der erste Frühling verblüht? Auch da dürfte das Kirchenrecht der 
Säkularinstitute die rechten Vorkehrungen getroffen haben. Ein Institutum kann 
ebenso leicht aufgelöst werden, wie es gebildet wird. Es steht ja ganz im Ver- 
fügungsbereich des Bischofs. Stirbt etwa der Leiter einer solchen Gemeinschaft, der 
durch die Macht seiner Persönlichkeit andere fesselte, ohne daß ein anderer seine 
Aufgabe übernehmen könnte, dann kann das Ende der Gemeinschaft gekommen 
sein. Dennoch wird der Gedanke fruchtbar bleiben, weil vielleicht an anderer 
Stelle ähnliche Kreise sich bilden. 

Außerordentliche Zeiten erfordern außerordentliche Mittel. In zahlreichen welt- 
lichen Bereichen arbeitet man heute eifrig mit dem sogenannten •Team"; der Kom- 
munismus spricht von Zellenbildung. Wir dürfen lernen von den Kindern dieser 
Welt, die in ihrer Art klüger sind. Es wäre völlig verfehlt, wenn wir den Gefahren, 
die den Priester bedrohen, mit der Feststellung antworten würden: Es geht nun 
einmal nicht anders! Verfehlt wäre die Ansicht, unsere Priester müßten die Ein- 
samkeit als ihr großes Schicksal tragen lernen. Die Einsamkeit des Priesters, die 
als Notwendigkeit und Gnade auf ihm ruht, ist nur die Einsamkeit des Zölibates. 
Keinesfalls ist an die Isolierung und Loslösung des einzelnen aus der brüderlichen 
Gemeinschaft gedacht. Im Gegenteil! Die wesentliche zölibatäre Einsamkeit ist 
existentiell bedroht, wenn ihr die Quellen der Gottinnigkeit verschlossen werden. 
Diese Quellen aber werden durch die Gemeinschaft unter den Priestern, durch Ge- 
lübde und Bindung untereinander erschlossen und zu lebendigem Fließen gebracht. 
Wie in der Messe, wird die Pax priesterlicher Gemeinsamkeit hinführen zur Com- 
munio mit dem Herrn, aus dessen Herzen die lebendigen Wasser der Seelsorge 
und des eigenen Heils strömen. 




