
Der heilige Alfons Rodriguez (1531-1617) 
Aufzeichnungen des Heiligen über seine mystischen Gebetserfahrungen 

Eingeleitet und übersetzt von Matthias D i e t z S. J., Berlin-West 

Am 15. Januar 1958 sind 70 Jahre verflossen seit der Heiligsprechung des spani- 
schen Laienbruders und Mystikers aus der Gesellschaft Jesu, Alfons Rodriguez. 
Leo XIII. nennt ihn in der Heiligsprechungsbulle einen der größten Heiligen der 
Kirche. Es ist darum berechtigt, die Aufmerksamkeit unserer Leser auf diesen 
begnadeten Heiligen aus der Blütezeit der spanischen Mystik zu lenken. 

Wir rufen sein Leben kurz in Erinnerung. Alfons wurde als Sohn des Tuch- 
kaufmanns Diego Rodriguez am 25. Juli 1531 in Segovia geboren. Sein Vater starb 
1545 und hinterließ eine Witwe mit elf Kindern. Um Mutter und Geschwister zu 
unterstützen, trat Alfons nach kurzen Gymnasialstudien in das väterliche Geschäft 
ein. Da seiner Mutter und ihm kaufmännische Anlagen fehlten, ging das Unter- 
nehmen dem Ruin entgegen. Um es zu retten, vermählte er sich auf Wunsch der 
Mutter mit einem wohlhabenden Mädchen. Doch jeder Geschäftserfolg blieb aus. 
Alfons verlor durch den Tod hintereinander seine Gattin, seine zwei Kinder und 
seine Mutter. Diese herben Schicksalsschläge bezeichnet er als sein größtes Glück. 
Die kommenden Jahre zog er sich von der Well zurück und lebte in der strengsten 
Einsamkeit nur dem Gebete und der Buße. Die ersten drei Jahre bezeichnet er als 
seinen Reinigungsweg. In den nächsten drei Jahren begann Gott seine Seele durch 
tiefe Erkenntnisse und innere Beglückung an sich zu ziehen. 

Am 31. Januar 1571 wurde Alfons als Laienbruder in die Gesellschaft Jesu in 
Valencia aufgenommen. Im Juli desselben Jahres kam er in das neu errichtete 
Kolleg •Monte Sion" zu Palma auf der Insel Majorca, wo er bis zu seinem Tode 
1617 verblieb. Seit 1580 war er als Klosterpförtner tätig. 

Sein äußeres Leben verläuft still und ohne jedes Aufsehen. Um so reicher ist sein 
Seelenleben. Die erhaltenen Aufzeichnungen bieten erstaunliche Einblicke in diesen 
inneren Reichtum. 

Alfons fühlte sich aus äußeren und inneren Gründen gedrängt, seine inneren 
Erlebnisse niederzuschreiben. Nach den Konstitutionen seines Ordens gab er seinem 
geistlichen Führer regelmäßig die vorgeschriebene Rechenschaft über sein inneres 
Leben. Er war sehr glücklich darüber; denn dadurch wußte er sich bewahrt vor 
Täuschungen und der Arglist des Teufels. Aber auch ohne äußere Veranlassung 
schrieb er viele der erhaltenen Erkenntnisse und geistlichen Anregungen nieder. Er 
schätzte sie hoch, stellte sie immer wieder zur persönlichen Aufmunterung vor sein 
geistiges Auge. So finden wir in seinen Aufzeiclmungen genaue Spuren der Predig- 
ten, der asketischen Vorträge und der frommen Lesungen, die ihm in der geist- 
lichen Erziehung seines Ordens vermittelt wurden. Zugleich wollte er mit seinen 
Schriften anderen Anregung zum religiösen Streben geben. 

Nach seinem Tode wurden seine Aufzeichnungen von dem Ordensvisitator 
Mignet Torbari aufgenommen und geordnet. Sie umfassen 8 Hefte in Quartformat 
mit insgesamt 1224 Seiten; 5 Hefte in Oktavformat mit insgesamt 531 Seiten. Bei 



Der heilige Alfons Rodriguez 419 

der Vertreibung der Gesellschaft Jesu durch Karl III. von Spanien im Jahre 1770 
gingen die Schriften in die bischöfliche Verwaltung über. 1816 erhielt der Orden sie 
wieder zurück. Bei der zweiten Vertreibung 1820 bis 1824 kamen sie wieder unter 
bischöfliche Verwaltung. NacJi 1824 stellte eine öffentliche Untersuchung durch die 
weltliche und kirchliche Behörde die Echtheit und Unversehrtheit der Schriften fest. 
1885 gab P. Nonell S.J. die gesamten Aufzeichnungen des Bruders in drei Bänden 
heraus (Obras espirituales del Beato Alonso Rodriguez, Coadjutor temporal de la 
Compania de Jesus, ordenadas y publicadas par el P. Jaime Nonell S. ]., Barcelona 
1885). 

Die folgenden Auszüge sind der neuesten spanischen Veröffentlichung entnom- 
men (Segarra S. ]., San Alonso Rodriguez Coadjutor temporal de la Compania de 
Jesus, Autobiografia o sea Memorial o Cuentas de la Conciencia, Barcelona 1956). 
Diese Teilausgabe, die sich auf das Original stützt, war deshalb möglidi, weil das 
Quattheft A mit 251 Seiten leserlich erhalten blieb. Die anderen Originalschriften 
wurden im Laufe der Zeit zum Teil unleserlich, weil Papier und 1intenfrische 
außerordentlich gelitten haben1. 

Aus Demut spricht der Heilige nie in der ersten Person, sondern redet nur von 
•Dieser Person", im Deutschen wiedergegeben mit •Der Betreffende". 

Von den verschiedenen Arten des Betens 

Wenn der Betreffende sich vom Schlafe erhoben hat, vereinigt er sich sogleich mit 
Gott und seiner hl. Mutter und betet den Psalm 69: •O Gott, merk auf meine Hilfe; 
o Herr, eile mir zu helfen usw." Dann folgt die Lauretanische Litanei, die er aus- 
wendig kann. Nach dem Ankleiden empfiehlt er sich Gott. Er bittet ihn um die Er- 
laubnis, das Gebet beginnen und mit seiner göttlichen Majestät verkehren zu dür- 
fen. In ihrer Gegenwart fühlt er sich vollkommen unwürdig, und vor so einem 
guten Gott kommt er sich unwert vor. Darum erweckt er tiefempfundene Akte der 
Reue und ist voll von Seelenschmerz über alle Beleidigungen Gott gegenüber. In 
aller Demut bittet er um die Gnade, daß die beginnende Tätigkeit seines Gedächt- 
nisses, seines Verstandes und seines Willens sich zur Verherrlichung Gottes voll- 
ziehe, und so opfert er das ganze Bemühen der Seele Gott auf. Dann macht er eine 
dreimalige tiefe Verbeugung und bittet um die Erlaubnis, sein Herz zu Gott empor- 
richten zu dürfen. So beginnt er die Betrachtung. 

In seiner Zwiesprache mit Gott beteuert er seine große Liebe zu seiner Majestät, 
zu Jesus Christus, zur Jungfrau Maria, unserer Herrin, und zu allen Menschen. Er 

1 An deutscher Literatur über Alfons Rodriguez ist vor allem zu nennen: Matthias 
D i e t z S. J., Der hl. Alfons Rodriguez, Laienbruder aus der Gesellschaft Jesu, eine Blüte 
spanischer Mystik, Freiburg 1925; Irene Behm, in: Spanische Mystik. Düsseldorf, 
Patmos-Verlag, 1957, S. 232•243. 



420 Der heilige Alfons Rodriguez 

bittet den Herrn, er möge diese vierfache Liebe in ihm, nämlich zu Gott, zu Jesus, 
zu Maria und allen Menschen, bis zum äußersten Maße steigern. Inständig fleht er 
für die Rettung der ganzen Welt, ja, Gott möge in seiner Huld gestatten, daß er alle 
Qualen der Hölle auf sich nehme, wenn seine Majestät dadurch nicht mehr beleidigt, 
keiner mehr verdammt würde und alle Menschen ihm dienen möchten. Dieselbe 
Bitte richtet er an die hl. Jungfrau, damit sie es bei Gott erflehe. 

Dieses Grundgebet beschäftigt den Betreffenden dreiviertel Stunden. Da- 
nach dankt er Gott für alle Wohltaten, die er ihm in dieser Gebetszeit und im gan- 
zen Leben geschenkt hat. Er schließt mit einer Bitte um Erfüllung aller Pflichten, 
die ihm aufgetragen sind, die der Gehorsam von ihm verlangt und die ihn persön- 
lich angehen. 

Die Gebete, die der Betreffende außer der vorgeschriebenen Betrachtungsstunde 
verrichtet, sind folgende: 5 Vaterunser und 5 Ave Maria betet er zu unserem Herrn 
Christus, um seine fünf heiligen Wunden und alle seine Leiden und Mühen zu 
ehren. Um jener willen bittet er um die Gnade, so zu leben, wie Christus lebte, so 
zu leiden, wie er gelitten hat, um so sein getreuer Nachfolger zu werden... 

Den Rosenkranz vom heiligen Namen Jesu verrichtet er wie folgt: Er beginnt mit 
den Worten: •Maria, steh mir bei", anstelle des Ave Maria, und fährt fort: •Jesus, 
steh mir bei". Das wiederholt er 33 mal zur Erinnerung an die 33 Lebensjahre 
Christi unseres Herrn. 

Hat er diese (und andere) Gebete beendet oder kann er sie nicht alle verrichten, 
so ist es seine Sorge, in der Gegenwart Gottes zu wandeln, und zwar so, wie ein 
Freund mit seinem Freunde verkehrt. So verbringt er die Zeit, die übrig bleibt, vor 
Gott ohne besondere Gedankenanstrengung. Diese Gegenwart bringt der Seele Er- 
quickung und auch dem Leibe, weil die Liebe zwischen zweien eine lebendige Ge- 
genwart bewirkt. Im übrigen bemüht sich seine Seele nur um die Ehre Gottes. 

Eine andere Art (seines Betens) besteht darin, mit Gott ein tiefes und glühendes 
Liebesgespräch zu führen, wobei die Seele in feuriger Liebe zu Gott entflammt. An- 
ders ist es wieder, wenn er zu Gott geht mit einer innigen Bitte und seine Seele 
ganz allein vor Gott weilt und schaut, wie Gott die eigene und die fremde Not sieht. 
Groß aber wird sein Vertrauen, wenn er erkennt, wie Gott die Seele freudig stimmt, 
die durch Mißtrauen auf die eigenen und fremden Kräfte niedergedrückt ist. Wer 
sich selbst mißtraut, der hat große Aussicht, von Gott erhört zu werden. 

Das mündliche und betrachtende Gebet verbindet der Betreffende, wenn er den 
Rosenkranz betet und beim Ave Maria und dem Vaterunser mit Gott und der 
Jungfrau Zwiegespräche führt. 

Selbstüberwindung, Übung der Tugenden und den Kampf gegen Fehler und Lei- 
denschaften verbindet der Betreffende auf folgende Weise mit dem Gebet, damit 
sie beide Hand in Hand gehen. Wenn über die Seele irgendein Leiden kommt, dann 
bringt er es mit Gebet vor Gott, so daß er mitten zwischen beiden steht. Die Seele 
bringt das gegenwärtige Leiden Gott dar, und während sie die Liebe Gottes be- 
trachtet, erweckt das Herz innere Akte und gewinnt wegen seiner Gottesliebe all- 
mählich Freude an dem Leiden, bis endlich das Bittere an ihm in Süße verwandelt 
ist. Sie erkennt nämlich, daß sie aus der Hand Gottes das Leiden empfängt und 
nicht von Geschöpfen. Nun kann sie zum Herrn sprechen: •Herr, ich liebe dich 



Der heilige Alfons Rodriguez 421 

immer mehr wegen der großen Gabe, die du mir dadurch schenkst, daß ich etwas für 
dich leiden darf". Die Übung des Gebetes, das mit Abtötung und Selbstverzicht ver- 
bunden ist, bewirkt der Seele eine große innere Kraft, die desto größer wird, je 
mehr sie sich Gott nähert. Das geschieht aber, wenn man das Kreuz der Selbstüber- 
windung aus reiner Liebe zu Christus auf sich nimmt, um sein Nachfolger zu wer- 
den. Wenn man seinen eigenen Willen verleugnet, erfüllt man Gottes Willen. 
Wenn die Seele so strebt und betet, erreicht sie von Gott geistlichen Fortschritt. Wie 
sie ihn auf einem anderen Wege erreichen will, kann ich mir nicht denken. Gewiß 
ist bei Gott die höchste Machtfülle und er kann alles in einem Augenblick bewir- 
ken; aber er verlangt unser Gebet und unsere Mühe. 6 (Aus dem Jahre 1607) 

Von der gnadenhaften Erkenntnis der Eigenschaften Gottes 

Dem Betreffenden gab Gott während seines Gebetes eine klare Erkenntnis über 
seine Größe, und zwar ohne Anstrengung des Nachdenkens. Das eigene Nachdenken 
nämlich bringt nur eine sehr geringe Gotteserkenntnis. Sie ist mit einem kleinen 
Lichtlein zu vergleichen. Wenn aber Gott von sich aus der Seele, ohne daß sie müh- 
sam nachdenken muß, göttliche Erkenntnisse schenkt, dann ist der Unterschied so 
groß wie zwischen Kerzengeflimmer und Sonnenlicht. Das göttliche Licht strahlte so 
hell in die Seele des Betreffenden, daß er fünf Eigenschaften Gottes erkannte und 
in ihrem Lichte sich selbst. Die erste Einsicht war tiefes Erkennen des unendlichen 
Seins Gottes, die zweite der unendlichen Güte Gottes, die dritte der unendlichen 
Allmacht, die vierte der unendlichen Weisheit und die fünfte der unendlichen 
Reichtümer und Schätze Gottes, durch die er der allein unendlich Gute ist, und daß 
nur durch Teilnahme an dem unendlichen Gute Gutes sein kann. Gott teilte der 
Seele so klares Licht der Erkenntnis mit, daß sie es nie vergessen kann; denn sie sah 
und erkannte alles so genau wie den Unterschied von weiß und schwarz, d. h. sie 
erkannte Gott in ihr wohnen, den sie als einen so guten Gott liebt und dem sie 
dient, und den Abscheu, den sie vor sich selbst empfand, weil sie den guten Gott be- 
leidigt hat. 

Das unendliche Sein Gottes 

Gottes Sein ist unendlich und unbegreifbar, es erfüllt Himmel und Erde. Gottes 
Sein ist unbegrenzt und ungeschaffen; es ist unendlich. Kein Geschöpf im Himmel 
oder auf Erden kann deshalb existieren, ohne von Gott das Sein empfangen zu ha- 
ben, und wenn er es gibt, kann es doch nicht ohne ihn in seiner Existenz bleiben. 
Wenn Gott seine Hand, die alles Sein erhält, zurückziehen würde, fiele alles ins 
Nichts zurück. Aus demselben Grunde kommt keine Bewegung zustande, weder eine 
körperliche noch eine geistige, wenn Gott nicht mitwirken würde als Erstbeweger; 
denn die Zweitursachen können nichts vollbringen ohne die Erstursache. Der 
Mensch allein wäre nichts; denn er würde nicht in seiner Existenz erhalten werden, 
noch könnte er das Geringste wirken. Wie sollte sich das Nichts nach innen oder 



422 - Der heilige Alfons Rodriguez 

nach außen zum Sein erheben können, da es ja nur Nichts ist? Das alles aber kann 
der Mensch nur mit himmlischem Lichte erkennen und nur mit der Einsicht, die 
Gott selbst ihm gewährt hat. 

Gott das höchste Gut 

Die Erkenntnis der unendlichen Güte und Heiligkeit Gottes lehrt den Menschen, 
daß nur in Gott wahre Güte und Heiligkeit sein kann. In Gott ist die Fülle der Güte 
und Heiligkeit und jegliches Gut. In der Seele kann nichts Gutes sein, wenn Gott 
es nicht gibt. Gott wird deshalb das unendliche Gut genannt, weil er es wirklich ist; 
und weil er es ist, kann kein Geschöpf im Himmel und auf Erden von sich aus mehr 
Sein haben, als Gott ihm mitgeteilt hat. •Niemand ist gut außer Gott allein", sagt 
der Herr selbst (Mk 10, 18). Das muß die Seele von Gott immer festhalten. Wenn 
Gott das Gute gibt, dann bleibt es seine Gabe, und was er schenkt, wird er wieder 
fordern; denn er gab es nur zu treuen Händen. Wenn die Seele einige Güter in 
ihrem Besitze erkennt, dann besitzt sie dieselben nicht, sondern Gott besitzt sie in 
ihr, und so soll sie alle Güter in Gott betrachten, denn ohne ihn bedeuten sie nichts. 

Die unendliche Allmacht Gottes 

Wenn Gott der Seele die Erkenntnis seiner unendlichen Allmacht gibt, dann ist 
das etwas Großes. In diesem Lichte erkennt sie vollkommen klar, daß weder sie noch 
ihr Leib irgendeine Macht hat als die, (nach dem Willen Gottes) das zu sein, was 
sie ist, wenn man dieses armselige Häufchen Sein als Macht bezeichnen will. Keine 
Hand kann es ja bewegen, keinen Schritt tun, kein Wort sprechen. Wir bezeichnen 
Gottes Allmacht als unendlich, weil sie es wirklich ist. Weil sie es aber wirklich ist, 
so kann es weder im Himmel noch auf Erden in irgendeinem Geschöpf eine Macht 
geben, die nicht von Gott stammt. Und sollte die Seele große, machtvolle Dinge tun, 
so wird sie erkennen, daß nicht sie dieselben vollbringt, sondern Gott in ihr; unter 
der Grundvoraussetzung, daß sie von ihm das Sein erhalten hat. So kann sie in 
Wahrheit sagen, wenn sie große und heilige Dinge und gute Taten ausführt: •Ich 
habe nichts Gutes vollbracht", und so führt sie alles auf Gott zurück. 

Die unendliche Weisheit Gottes 

Herrliches Licht schenkt Gott der Seele, wenn sie erkennt, daß Gott die unend- 
liche Weisheit ist und es in keinem Geschöpf Weisheit gibt, die nicht von Gott 
stammt. Wenn also eine menschliche Seele himmlische Weisheit erhalten hat, so hat 
nur Gott sie ihr gegeben. Von sich aus kann kein Geschöpf Weisheit besitzen; Gott 
muß sie vielmehr geben nach seiner unendlichen Güte. Die Seele, die von jedem 
Wissen entblößt ist, wird erkennen, daß sie selbst nur Nichtwissen besitzt. Darum 
wird sie weiter Klarheit darüber bekommen, daß wir alle infolge der Erbschuld 
Adams in gleicher Weise schwach und unwissend sind und keiner mehr weiß als der 
andere. Wir sind alle in gleicher Weise arm geworden, als wir die natürlichen und 
übernatürlichen Gaben Gottes im Paradies verloren; unsere jetzigen Tugenden sind 
nur von Gott. Wir sind genauso arm wie unser Stammvater Adam. Wenn wir auch 
ein Licht anzünden würden, um anderen die Welt zu erleuchten, es würde genauso 



Der heilige Alfons Rodriguez 423 

armselig sein wie das Licht des gefallenen Adam. Und wenn wir die Wissenschaft 
der ganzen Welt besäßen, es würde uns nicht mehr nützen als zu erkennen, daß wir 
der größte Nichtwisser und der Dümmste in der Welt wären. 

Der unendliche Reichtum Gottes 

Wenn Gott der Seele ohne mühselige Gedankenarbeit die Erkenntnis schenkt, 
daß er als Gott der Herr unendlicher Vollkommenheit ist und einen unbegrenzten 
Reichtum besitzt, und daß alles, im Himmel und auf Erden, sein ist, dann wird sie 
von strahlendem Licht erhellt. Es wird ihr dann auf einmal klar, daß Gott unend- 
lich reich ist und alles, was ein Gut bedeutet, in unendlicher Fülle sein eigen nennt. 
Nichts kann die Seele als ihr eigen betrachten, weder ein körperliches noch ein gei- 
stiges Gut, das nicht von Gott stammt. Alles kommt von oben, und die geringste 
Tugend muß sich auf Gott beziehen. Die Seele sieht sich vollkommen entblößt von 
jeglichem Gut, sie sieht in dem ihr mitgeteilten göttlichen Lichte alles Gute nur in 
Gott, selbst wenn sie viel Gutes getan und sogar heroische Tugend geübt hätte. Sie 
sieht, wie Gott wirklich und wahrhaft der Gott der Vollkommenheiten, der unend- 
lichen Reichtümer und Schätze ist und wie darum kein Geschöpf etwas besitzen kann, 
was nicht von Gott wäre. 

Als die Seele (des Betreffenden) um Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis bat, 
kam während des Gebetes dieses Licht, das Gott ihr sandte, plötzlich und strahlend 
in die Seele. Gott weiß, was er schenkt, wenn er sein unendliches Sein die Seele er- 
kennen läßt. Es ist ein Licht, das die Lebenden erleuchtet, und sein Licht ist so groß 
und von göttlicher Klarheit, daß es zugleich erkennen läßt, daß es von keiner ande- 
ren Ursache kommen kann als nur von Gott. 

Wenn nun die Seele in diesem Lichte der Gottes- und Selbsterkenntnis steht, 
dann wächst nach dem Maß der Erkenntnis auch die Liebe zu Gott in ihr und im 
selben Maße (wegen der großen Sündhaftigkeit der Seele) auch die Selbstverach- 
tung, der Haß gegen sich und die Verabscheuung des eigenen Ich und die Bereitwil- 
ligkeit, allem zu gehorchen, was Gott in diesem Augenblicke die Seele lehrt. 

Das Wertvollste in dieser Erkenntnis, die Gott der Seele schenkt, ist wohl die Be- 
lehrung über den Weg, den die Seele gehen muß, um zur vollkommenen Liebe Got- 
tes und zur Demut des Herzens zu gelangen. Aber als einzigen Weg zur Demut des 
Herzens lehrt er die Demut des Verstandes ... Diese Übung der Demut fordert 
großen Selbstverzicht und Selbstbeherrschung; denn die Seele muß das Geltungsstre- 
ben des Herzens beschneiden und ihm Geringschätzung seiner selbst, bescheidenes 
Denken über sich selbst einpflanzen. Unser Herr sagt ja: •Wer mir nachfolgen will, 
verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach" (Mt 16, 24). 
Wir müssen durch inneres Streben nach bescheidener Selbsteinschätzung so weit 
kommen, daß wir eine innere Freude empfinden über Verachtung, Beleidigung und 

Verhöhnung. (Aus dem Jahre 1608) 



424 Der heilige Alfons Rodriguez 

Von der Schau einer gnadenberaubten Seele 

Der Betreffende erhielt das Licht einer lebendigen Erkenntnis und einer klaren 
Verstandesschau in seinem Inneren über den Zustand einer Seele, die durch die 
schwere Sünde der Gnade und des Wohlwollens Gottes beraubt ist. Es ist genauso 
wie beim Tode eines Menschen, wenn der Körper ohne Seele und Leben übrigbleibt. 
So stirbt auch die Seele bei der schweren Sünde und bleibt ohne Leben, d. h. ohne die 
heiligmachende Gnade Gottes. Der tote Körper ohne Leben und ohne Seele bedeu- 
tet nichts mehr. Er geht in Verwesung über und wird von allen als wertlos betrach- 
tet. Genauso geht es der sündigen Seele; denn Gott hat keine Freude mehr an ihr, 
weil ihr das übernatürliche Leben fehlt, seine Gnade. Der Mensch ist voll Lebens- 
kraft und Tätigkeitsdrang, solange die Seele in ihm wohnt. Ohne sie ist er tot und 
zum Handeln unfähig. Genauso ist die Seele ohne die Gnade Gottes tot; sie kann 
nicht mehr übernatürlich verdienstvoll wirken und dadurch Gott angenehm werden. 
Dieser Zustand hält an, bis sie wieder Gottes Gnade erlangt hat. Plötzlich aber 
überkam ihn diese Verstandesschau über den unglücklichen Zustand der Seele in der 
schweren Sünde und der verlorenen Gnade Gottes, damit er sich die größte Mühe 
gebe, in der Furcht Gottes zu leben und sich gegen jede Versuchung zu wappnen. 

(Aus dem Jahre 1610) 

Von den Übungen der Gottesliebe im Leiden 

Die erste Übung besteht darin, daß die Seele zur Zeit der Leiden, die über sie 
kommen und sie zu überfluten drohen, sie beunruhigen und in Trauer versetzen, 
sofort einen Akt der Liebe und Ergebung im Gemüte und im Willen vor Gott er- 
weckt, indem sie alles Gott anvertraut, in dem festen Glauben, daß alle Leiden und 
Prüfungen von der Hand Gottes kommen, in dessen Gegenwart sie steht, und Gott 
alles aus väterlicher Liebe schickt, und daß sie durch die Annahme so kostbarer Ge- 
schenke Gott angenehm wird. Aus tiefstem Herzen spricht die Seele dann zu Gott: 
•Mein Gott und Herr, ich danke Dir, ich lobe und preise Dich wegen Deiner gro- 
ßen Güte, die mich aus Liebe zu Dir ein wenig leiden läßt". In einem Akt der Liebe 
vertraut sie mit der Kraft des Herzens und des Willens ihr ganzes Schicksal Gott an, 
indem sie spricht: •Erfülle an mir Deinen Willen, und diese Erfüllung soll meine 
Freude sein". Diese Akte der Hingabe müssen so lange erneuert werden, bis das Ge- 
müt vor Freude ergriffen wird und die Leiden gleichsam umarmt und einen Genuß 
hat an allem, was Gott bestimmt und schickt, mag es auch noch so schwer sein. 

Die zweite Übung ist wertvoller und höher zu schätzen. Gott teilt der Seele neues 
Licht mit, in dem sie klarer erkennt, was er mit allen Ereignissen und Wechselfäl- 
len des Lebens vorhat. Dieses Licht der Erkenntnis ist so groß, daß es die Grenzen 
des Glaubens überschreitet und den Sinn des Wortes versteht: •Glauben heißt 
überzeugt sein von dem, was man nicht sieht" (Hebr 11, 1). In dieser Lichtfülle sind 



Der heilige Alfons Rodriguez 425 

die Akte der Ergebung und Hingabe an Gott, der alle Leiden schickt, stärker und 
die Tugendkraft und die Freude am Leiden wachsen. Die Seele erkennt, daß alles, 
was über sie kommt und kommen mag, aus der rauschenden Quelle der Liebe Gottes 
kommt, um sie in der Tugend zu festigen. Die Seele erkennt, daß alles von Gott 
stammt und nicht vom Menschen oder vom Teufel. Sie nimmt jetzt alles aus der 
Hand Gottes entgegen und nicht mehr von den Geschöpfen. 

Die dritte Übung steht noch viel höher im göttlichen Wirken. Die Seele vollbringt 
jetzt große Siege über ihre Feinde jeglicher Art, über die schrecklichsten Katastro- 
phen, Leiden und Widerwärtigkeiten, die überhaupt im irdischen Leben vorkom- 
men können. Diese Übung kann nur erreicht werden durch Gottes eigene Beleh- 
rung, als Frucht eines großen Selbstverzichtes, die in Gottes Gnadensonne heran- 
reift. Hier erhebt sich die Seele im Geiste zu Gott und betätigt sich in Akten der 
Hingabe mit einer solchen Kraft, daß sie nur Gott sieht, und den Glauben, daß alles 
aus der Hand Gottes kommt, nicht mehr benötigt, selbst nicht mehr das Licht, das 
über den Glauben hinausstrahlt. Ihr Blick haftet nicht mehr an den Leiden und Ver- 
folgungen, die mit Erlaubnis Gottes seinen Dienern zugefügt werden, als den In- 
strumenten und Mitteln zur größeren Gottesliebe. Die Seele ist so in Gott versenkt, 
daß sie nur noch ihn selbst sieht als ein Freudenmahl in Leiden. Vor lauter Gottes- 
liebe sieht sie ihn nur als Erstursache; die Zweitursachen als dienende Instrumente 
sieht sie überhaupt nicht mehr. Jetzt ist die Seele in rein geistiger Gottesschau, und 
in dieser nimmt sie alles mit Freuden entgegen, was Gott mit ihr machen will und 
was er ihr in der Leidensschule zugedacht hat. Jetzt ist die Freude und der Jubel der 
Seele gewaltig, weil Gott mit ihr macht, was er will. Je mehr Peitschen- und Gei- 
ßelhiebe sie treffen, desto mehr liebt sie ihn. Wenn der Teufel nun sieht, daß der 
Diener Gottes überhaupt keine Notiz mehr von ihm nimmt, sondern nur Gott kennt, 
ist er in seinem Stolz tödlich getroffen. Er verschwindet und flieht. 

(Aus dem Jahre 1603) 




