Der heilige Alfons Rodriguez (1531-1617)

Aufzeichnungen des Heiligen iiber seine mystischen Gebetserfahrungen

Eingeleitet und ubersetzt von Matthias Dietz S.J., Berlin-West

Am 15. Januar 1958 sind 70 Jahre verflossen seit der Heiligsprechung des spani-
schen Laienbruders und Mystikers aus der Gesellschaft Jesu, Alfons Rodriguez.
Leo XII1. nennt ihn in der Heiligsprechungsbulle einen der gréften Heiligen der
Kirche. Es ist darum berechtigt, die Aufmerksamkeit unserer Leser auf diesen
begnadeten Heiligen aus der Blitezeit der spanischen Mystik zu lenken.

Wir rufen sein Leben kurz in Erinnerung. Alfons wurde als Sohn des Tuch-
kaufmanns Diego Rodriguez am 25. Juli 1531 in Segovia geboren. Sein Uater starb
1545 und hinterlief eine Witwe mit elf Kindern. Um Mutter und Geschwister zu
unterstitzen, trat Alfons nach kurzen Gymnasialstudien in das véterliche Geschiift
ein. Da seiner Mutter und ihm kaufminnische Anlagen fehlten, ging das Unter-
nehmen dem Ruin entgegen. Um es zu retten, vermdhlte er sich auf Wunsch der
Mutter mit einem wohlhabenden Mddchen. Doch jeder Geschiiftserfolg blieh aus.
Alfons verlor durch den Tod hintereinander seine Gattin, seine zwei Kinder und
seine Mutter. Diese herben Schicksalsschlige bezeichnet er als sein grofites Gliick.
Die kommenden Jahre z0g er sich von der Welt zuriick und lebte in der strengsten
Einsamkeit nur dem Gebete und der Bufe. Die ersten drei Jahre bezeichnet er als
seinen Reinigungsweg. In den ndchsten drei Jahren begann Gott seine Seele durch
tiefe Erkenntnisse und innere Begliickung an sich zu ziehen.

Am 81. Januar 1571 wurde Alfons als Laienbruder in die Gesellschaft Jesu in
Oalencia aufgenommen. Im Juli desselben Jahres kam er in das neu errichtete
Kolleg ,Mante Sion* zu Palma auf der Insel Majorca, wo er bis zu seinem Tode
1617 verblieb. Seit 1580 war er als Klosterpfortner titig.

Sein dufieres Leben verliuft still und ohne jedes Aufsehen. Um so reicher ist sein
Seelenleben. Die erhaltenen Aufzeichnungen bieten erstaunliche Einblicke in diesen
inneren Reichtum.

Alfons fiiklte sich aus dufieren und inneren Griinden gedringt, seine inneren
Erlebnisse niederzuschreiben. Nach den Konstitutionen seines Ordens gab er seinem
geistlichen Fiihrer regelmdfig die vorgeschriebene Rechenschaft iiber sein inneres
Leben. Er war sehr gliicklich dariiber; denn dadurch wufite er sich bewahrt vor
Tduschungen und der Arglist des Teufels. Aber auch ohne Gufiere Ueranlussung
schrieb er viele der erhaltenen Erkenninisse und geistlichen Anregungen nieder. Er
schiitzte sie hoch, stellte sie immer wieder 2ur persénlichen Aufmunterung vor sein
geistiges Auge. So finden wir in seinen Aufzeichnungen genaue Spuren der Predig-
ten, der asketischen Uortrige und der frommen Lesungen, die ihm in der geist-
lichen Erziehung seines Ordens vermittelt wurden. Zugleich wollte er mit seinen
Schriften anderen Anregung zum religiGsen Streben geben.

Nach seinem Tode wurden seine Aufzeichnungen von dem Ordensvisitator
Mignet Torbari aufgenommen und geordnet. Sie umfassen 8 Hefte in Quartformat
mit insgesamt 1224 Seiten; 5 Hefte in Oktavformat mit insgesamt 581 Seiten. Bei



Der hei‘lige Alfons Rodriguez ‘ 419

der Uertreibung der Gesellschaft Jesu durch Karl 111, von Spanien im Jahre 1770
gingen die Schriften in die bischifliche Uerwaltung iiber. 1816 erhielt der Orden sie
wieder zuriick. Bei der zweiten Uertreibung 1820 bis 1824 kamen sie wieder uniter
bischofliche Uerwaltung. Nach 1824 stellte eine iffentliche Untersuchung durch die
weltliche und kirchliche Behérde die Echtheit und Unversehrtheit der Schriften fest.
1885 gab P. Nonell S. ]. die gesamten Aufzeichnungen des Bruders in drei Binden
heraus (Obras espirituales del Beato Alonso Rodriguez, Coadjutor temporal de la
Compasiia de Jesiis, ordenadas y publicadas por el P. Jaime Nonell S. ]., Barcelona
1885).

Die folgenden Ausziige sind der neuesten spanischen Ueréffentlichung entnom-
men (Segarra S. ]., San Alonso Rodriguez Coadjutor temporal de la Compaiiia de
Jesis, Autobiografia o sea Memorial o Cuentas de la Conciencia, Barcelona 1956).
Diese Teilausgabe, die sich auf das Original stiitzt, war deshalb méglich, weil das
Quartheft A mit 251 Seiten leserlich erhalten blieb. Die anderen Originalschriften
wurden im Laufe der Zeit zum Teil unleserlich, weil Papier und Tintenfrische
auferordentlich gelitten haben!.

Aus Demut spricht der Heilige nie in der ersten Person, sondern redet nur von
»Dieser Person®, im Deutschen wiedergegeben mit ,Der Betreffende”.

Uon den verschiedenen Arten des Betens

Wenn der Betreffende sich vom Schlafe erhoben hat, vereinigt er sich sogleich mit
Gott und seiner hl. Mutter und betet den Psalm 69: ,O Gott, merk auf meine Hilfe;
o Herr, eile mir zu helfen usw.“ Dann folgt die Lauretanische Litanei, die er aus-
wendig kann. Nach dem Ankleiden empfiehlt er sich Gott. Er bittet ihn um die Er-
laubnis, das Gebet beginnen und mit seiner géttlichen Majestdt verkehren zu diir-
fen. In ihrer Gegenwart fihlt er sich vollkommen uvnwiirdig, und vor so einem
guten Gott kommt er sich unwert vor. Darum erweckt er tiefempfundene Akte der
Reue und ist voll von Seelenschmerz iiber alle Beleidigungen Gott gegentiber. In
aller Demut bittet er um die Gnade, dafl die beginnende Titigkeit seines Gedicht-
nisses, seines Verstandes und seines Willens sich zur Verherrlichung Gottes voll-
ziehe, und so opfert er das ganze Bemiihen der Seele Gott auf. Dann macht er eine
dreimalige tiefe Verbeugung und bittet um die Erlaubnis, sein Herz zu Gott empor-
richten zu diirfen. So beginnt er die Betrachtung.

In seiner Zwiesprache mit Gott beteuert er seine grofle Liebe zu seiner Majestit,
zu Jesus Christus, zur Jungfrau Maria, unserer Herrin, und zu allen Menschen. Er
"1 An deutscher Literatur iiber Alfons Rodriguez ist vor allem zu nennen: Matthias
DietzS.]., Der hl. Alfons Rodriguez, Laienbruder aus der Gesellschaft Jesu, eine Bliite

spanischer Mystik, Freiburg 1925; Irene Behm, in: Spanische Mystik. Diisseldorf,
Patmos-Verlag, 1957, S. 232—243.



420 Der heilige Alfons Rodriguez

bittet den Herrn, er moge diese vierfache Liebe in ihm, nimlich zu Gott, zu Jesus,
zu Maria und allen Menschen, bis zum duflersten Mafle steigern. Instindig fleht er
fir die Rettung der ganzen Welt, ja, Gott mége in seiner Huld gestatten, daf} er alle
Qualen der Holle auf sich nehme, wenn seine Majestit dadurch nicht mehr beleidigt,
keiner mehr verdammt wiirde und alle Menschen ihm dienen mdchten. Dieselbe
Bitte richtet er an die hl. Jungfrau, damit sie es bei Gott erflehe.

Dieses Grundgebet beschdftigt den Betreffenden dreiviertel Stunden. Da-
nach dankt er Gott fiir alle Wohltaten, die er ihm in dieser Gebetszeit und im gan-
zen Leben geschenkt hat. Er schliefit mit einer Bitte um Erfillung aller Pflichten,
die ihm aufgetragen sind, die der Gehorsam von ihm verlangt und die ihn persén-
lich angehen.

Die Gebete, die der Betreffende auBler der vorgeschriebenen Betrachtungsstunde
verrichtet, sind folgende: 5 Vaterunser und 5 Ave Maria betet er zu unserem Herrn
Christus, um seine fiinf heiligen Wunden und alle seine Leiden und Miihen zu
ehren. Um jener willen bittet er um die Gnade, so zu leben, wie Christus lebte, so
zu leiden, wie er gelitten hat, um so sein getreuer Nachfolger zu werden . ..

Den Rosenkranz vom heiligen Namen Jesu verrichtet er wie folgt: Er beginnt mit
den Worten: ,Maria, steh mir bei”, anstelle des Ave Maria, und fahrt fort: , Jesus,
steh mir bei“. Das wiederholt er 33 mal zur Erinnerung an die 33 Lebensjahre
Christi unseres Herrn.

Hat er diese (und andere) Gebete beendet oder kann er sie nicht alle verrichten,
sp ist es seine Sorge, in der Gegenwart Gottes zu wandeln, und zwar so, wie ein
Freund mit seinem Freunde verkehrt. So verbringt er die Zeit, die {ibrig bleibt, vor
Gott ohne besondere Gedankenanstrengung. Diese Gegenwart bringt der Seele Er-
quickung und auch dem Leibe, weil die Liebe zwischen zweien eine lebendige Ge-
genwart bewirkt. Im iibrigen bemiiht sich seine Seele nur um die Ehre Gottes.

FEine andere Art (seines Betens) besteht darin, mit Gott ein tiefes und glithendes
Liebesgesprich zu fithren, wobei die Seele in feuriger Liebe zu Gott entflammt. An-
ders ist es wieder, wenn er zu Gott geht mit einer innigen Bitte und seine Seele
ganz allein vor Gott weilt und schaut, wie Gott die eigene und die fremde Not sieht.
Grof aber wird sein Vertrauen, wenn er erkennt, wie Gott die Seele freudig stimmt,
die durch Mifitrauen auf die eigenen und fremden Krifte niedergedriickt ist. Wer
sich selbst mifitraut, der hat grofle Aussicht, von Gott erhort zu werden.

Das miindliche und betrachtende Gebet verbindet der Betreffende, wenn er den
Rosenkranz betet und beim Ave Maria und dem Vaterunser mit Gott und der
Jungfrau Zwiegesprache fihrt.

Selbstiiberwindung, Ubung der Tugenden und den Kampf gegen Fehler und Lei-
denschaften verbindet der Betreffende auf folgende Weise mit dem Gebet, damit
sie beide Hand in Hand gehen. Wenn iiber die Seele irgendein Leiden kommt, dann
bringt er es mit Gebet vor Gott, so dafl er mitten zwischen beiden steht. Die Seele
bringt das gegenwirtige Leiden Gott dar, und wihrend sie die Liebe Gottes be-
trachtet, erweckt das Herz innere Akte und gewinnt wegen seiner Gottesliebe all-
mihlich Freude an dem Leiden, bis endlich das Bittere an ihm in Siifle verwandelt
ist. Sie erkennt nimlich, dafl sie aus der Hand Gottes das Leiden empfiangt und
nicht von Geschopfen. Nun kann sie zum Herrn sprechen: ,Herr, ich licbe dich



Der heilige Alfons Rodriguez 421

immer mehr wegen der grofen Gabe, die du mir dadurch schenkst, daf ich etwas fiir
dich leiden darf“. Die Ubung des Gebetes, das mit Abtétung und Selbstverzicht ver-
bunden ist, bewirkt der Seele eine grofle innere Kraft, die desto grofler wird, je
mehr sie sich Gott ndhert. Das geschieht aber, wenn man das Kreuz der Selbstiiber-
windung aus reiner Liebe zu Christus auf sich nimmt, um sein Nachfolger zu wer-
den. Wenn man seinen eigenen Willen verleugnet, erfilllt man Gottes Willen.
Wenn die Seele so strebt und betet, erreicht sie von Gott geistlichen Fortschritt. Wie
sie ihn auf einem anderen Wege erreichen will, kann ich mir nicht denken. Gewif§
ist bei Gott die hochste Machtfiille und er kann alles in einem Augenblick bewir-

ken; aber er verlangt unser Gebet und unsere Miihe. (Aus dem Jahre 1607)

Uon der gnadenhaften Erkenntnis der Eigenschaften Gottes

Dem Betreffenden gab Gott wihrend seines Gebetes eine klare Erkenntnis diber
seine Gréfle, und zwar ohne Anstrengung des Nachdenkens. Das eigene Nachdenken
nimlich bringt nur eine sehr geringe Gotteserkenntnis. Sie ist mit einem kleinen
Lichtlein zu vergleichen. Wenn aber Gott von sich aus der Seele, ohne daf sie mih-
sam nachdenken mufl, géttliche Erkenntnisse schenkt, dann ist der Unterschied so
grof wie zwischen Kerzengeflimmer und Sonnenlicht. Das géttliche Licht strahlte so
hell in die Seele des Betreffenden, dafl er finf Eigenschaften Gottes erkannte und
in ihrem Lichte sich selbst. Die erste Einsicht war tiefes Erkennen des unendlichen
Seins Gottes, die zweite der unendlichen Giite Gottes, die dritte der unendlichen
Allmacht, die vierte der unendlichen Weisheit und die fiinfte der unendlichen
Reichtimer und Schitze Gottes, durch die er der allein unendlich Gute ist, und daf}
nur durch Teilnahme an dem unendlichen Gute Gutes sein kann. Gott teilte der
Seele so klares Licht der Erkenntnis mit, daf sie es nie vergessen kann; denn sie sah
und erkannte alles so genau wie den Unterschied von weil und schwarz, d. h. sie
erkannte Gott in ihr wohnen, den sie als einen so guten Gott liebt und dem sie
dient, und den Abscheu, den sie vor sich selbst empfand, weil sie den guten Gott be-
leidigt hat.

Das unendliche Sein Gottes

Gottes Sein ist unendlich und unbegreifbar, es erfiillt Himmel und Erde. Gottes
Sein ist unbegrenzt und ungeschaffen; es ist unendlich. Kein Geschdpf im Himmel
oder auf Erden kann deshalb existieren, ohne von Gott das Sein empfangen zu ha-
ben, und wenn er es gibt, kann es doch nicht ohne ilin in seiner Existenz bleibea.
Wenn Gott seine Hand, die alles Sein erhilt, zuriickziehen wirde, fiele alles ins
Nichts zuriick. Aus demselben Grunde kommt keine Bewegung zustande, weder eine
korperliche noch eine geistige, wenn Gott nicht mitwirken wirde als Erstbeweger;
denn die Zweitursachen konnen nichts vollbringen ohne die Erstursache. Der
Mensch allein wire nichts; denn er wiirde nicht in seiner Existenz erhalten werden,
noch konnte er das Geringste wirken. Wie sollte sich das Nichts nach innen oder



422 - Der heilige Alfons Rodriguez

nach auflen zum Sein erheben kdnnen, da es ja nur Nichts ist? Das alles aber kana
der Mensch nur mit himmlischem Lichte erkennen und nur mit der Einsicht, die
Gott selbst ihm gewdhrt hat.

Gott das hichste Gut

Die Erkenntnis der unendlichen Giite und Heiligkeit Gottes lehrt den Menschen,
daf} nur in Gott wahre Giite und Heiligkeit sein kann. In Gott ist die Fiille der Giite
und Heiligkeit und jegliches Gut. In der Seele kann nichts Gutes sein, wenn Gott
es nicht gibt. Gott wird deshalb das unendliche Gut genannt, weil er es wirklich ist;
und weil er es ist, kann kein Geschopf im Himmel und auf Erden von sich aus mehr
Sein haben, als Gott ihm mitgeteilt hat. ,Niemand ist gut aufler Gott allein®, sagt
der Herr selbst (Mk 10, 18). Das mufl die Secle von Gott immer festhalten. Wenn
Gott das Gute gibt, dann bleibt es secine Gabe, und was er schenkt, wird er wieder
fordern; denn er gab es nur zu trcuen Hinden. Wenn die Seele einige Giiter in
ihrem Besitze erkennt, dann besitzt sie dieselben nicht, sondern Gott bésitzt sie in
ihr, und so soll sie alle Giiter in Gott betrachten, denn ohne ihn bedeuten sie nichts.

Die unendliche Allmacht Gottes

Wenn Gott der Seele die Erkenntnis seiner unendlichen Allmacht gibt, dann ist
das etwas Grofies. In diesem Lichte erkennt sie vollkommen klar, dafl weder sie noch
ihr Leib irgendeine Macht hat als die, (nach dem Willen Gottes) das zu sein, was
sie ist, wenn man dieses armselige Haufchen Sein als Macht bezeichnen will. Keine
Hand kann es ja bewegen, keinen Schritt tun, kein Wort sprechen. Wir bezeichnen
Gottes Allmacht als unendlich, weil sie es wirklich ist. Weil sie es aber wirklich ist,
so kann es weder im Himmel noch auf Erden in irgendeinem Geschopf eine Macht
geben, die nicht von Gott stammt. Und sollte die Seele grofle, machtvolle Dinge tun,
so wird sie erkennen, dafl nicht sie dieselben vollbringt, sondern Gott in ihr; unter
der Grundvoraussetzung, daf sie von ithm das Sein erhalten hat. So kann sie in
Wahrheit sagen, wenn sie grofle und heilige Dinge und gute Taten ausfihrt: ,Ich
habe nichts Gutes vollbracht®, und so fihrt sie alles auf Gott zuriick.

Die unendliche Weisheit Gottes

Herrliches Licht schenkt Gott der Seele, wenn sie erkennt, dafl Gott die unend-
liche Weisheit ist und es in keinem Geschépf Weisheit gibt, die nicht von Gott
stammt. Wenn also eine menschliche Seele himmlische Weisheit erhalten hat, so hat
nur Gott sie ihr gegeben. Von sich aus kann kein Geschopf Weisheit besitzen; Gott
muf sie vielmehr geben nach seiner unendlichen Giite. Die Seele, die von jedem
Wissen entblofit ist, wird erkennen, dafl sie selbst nur Nichtwissen besitzt. Darum
wird sie weiter Klarheit dariiber bekommen, dafl wir alle infolge der Erbschuld
Adams in gleicher Weise schwach und unwissend sind und keiner mehr weif} als der
andere. Wir sind alle in gleicher Weise arm geworden, als wir die natiirlichen und
iibernatiirlichen Gaben Gottes im Paradies verloren; unsere jetzigen Tugenden sind
nur von Gott. Wir sind genauso arm wie unser Stammvater Adam. Wenn wir auch
ein Licht anziinden wiirden, um anderen die Welt zu erleuchten, es wiirde genauso



Der heilige Alfons Rodriguez 423

armselig sein wie das Licht des gefallenen Adam. Und wenn wir die Wissenschaft
der ganzen Welt besaflen, es wilrde uns nicht mehr niitzen als zu erkennen, daff wir
der grofite Nichtwisser und der Dimmste in der Welt wiren.

Der unendliche Reichtum Gottes

Wenn Gott der Seele ohne miihselige Gedankenarbeit die Erkenntnis schenkt,
dafl er als Gott der Herr unendlicher Vollkommenheit ist und einen unbegrenzten
Reichtum besitzt, und daf alles, im IHimmel und auf Erden, sein ist, dann wird sie
von strahlendem Licht erhellt. Es wird ihr dann auf einmal klar, dafl Gott unend-
lich reich ist und alles, was ein Gut bedeutet, in unendlicher Fille sein eigen nennt.
Nichts kann die Seele als ihr eigen betrachten, weder ein korperliches noch ein gei-
stiges Gut, das nicht von Gott stammt. Alles kommt von oben, und die geringste
Tugend muf sich auf Gott beziechen. Die Seele sicht sich vollkommen entbléflt von
jeglichem Gut, sie sieht in dem ihr mitgeteilten géttlichen Lichte alles Gute nur in
Gott, selbst wenn sie viel Gutes getan und sogar heroische Tugend geiibt hétte. Sie
sieht, wie Gott wirklich und wahrhaft der Gott der Vollkommenheiten, der unend-
lichen Reichtiimer und Schatze ist und wie darum kein Geschopf etwas besitzen kann,
was nicht von Gott wire.

Als die Seele (des Betreffenden) um Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis bat,
kam wihrend des Gebetes dieses Licht, das Gott ihr sandte, plotzlich und strahlend
in die Seele. Gott weifi. was er schenkt, wenn er sein unendliches Sein die Seele er-
kennen l4ft. Es ist ein Licht, das die Lebenden erleuchtet, und sein Licht ist so grof}
und von gottlicher Klarheit, dafl es zugleich erkennen 1aft, dafl es von keiner ande-
ren Ursache kommen kann als nur von Gott.

Wenn nun die Seele in diesem Lichte der Gottes- und Selbsterkenntnis steht,
dann wichst nach dem Mafl der Erkenntnis auch die Liebe zu Gott in ihr und im
selben Mafle (wegen der groflen Sindhaftigkeit der Seele) auch die Selbstverach-
tung, der Hafl gegen sich und die Verabscheuung des eigenen Ich und die Bereitwil-
ligkeit, allem zu gehorchen, was Gott in diesem Augenblicke die Seele lehrt.

Das Wertvollste in dieser Erkenntnis, die Gott der Seele schenkt, ist wohl die Be-
lehrung iiber den Weg, den die Seele gehen muf}, um zur vollkommenen Liebe Got-
tes und zur Demut des Herzens zu gelangen. Aber als einzigen Weg zur Demut des
Herzens lehrt er die Demut des Verstandes ... Diese Ubung der Demut fordert
grofen Selbstverzicht und Selbstbeherrschung; denn die Seele mufl das Geltungsstre-
ben des Herzens beschneiden und ihm Geringschdtzung seiner selbst, bescheidenes
Denken iiber sich selbst einpflanzen. Unser Herr sagt ja: , Wer mir nachfolgen will,
verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach® (Mt 16, 24).
Wir miissen durch inneres Streben nach bescheidener Selbsteinschitzung so weit
kommen. daff wir eine innere Freude empfinden itber Verachtung, Beleidigung und

Verhohnung. (Aus dem Jahre 1608)




424 Der heilige Alfons Rodriguez

Uon der Schau einer gnadenberaubten Seele

Der Betreffende erhielt das Licht einer lebendigen Erkenntnis und einer klaren
Verstandesschau in seinem Inneren iiber den Zustand einer Seele, die durch die
schwere Siinde der Gnade und des Wohlwollens Gottes beraubt ist. Es ist genauso
wie beim Tode eines Menschen, wenn der Kérper ohne Seele und Leben iibrigbleibt.
So stirbt auch die Seele bei der schweren Siinde und bleibt ohne Leben, d. h. ohne die
heiligmachende Gnade Gottes. Der tote Korper ohne Leben und ohne Seele bedeu-
tet nichts mehr. Er geht in Verwesung iiber und wird von allen als wertlos betrach-
tet. Genauso geht es der siindigen Secle; denn Gott hat keine Freude mehr an ihr,
weil ihr das iibernatiirliche Leben fehlt, seine Gnade. Der Mensch ist voll Lebens-
kraft und Tétigkeitsdrang, solange die Seele in ihm wohnt. Ohne sie ist er tot und
zum Handeln unfdhig. Genauso ist die Seele ohne die Gnade Gottes tot; sie kann
nicht mehr Gbernatiirlich verdienstvoll wirken und dadurch Gott angenehm werden.
Dieser Zustand hilt an, bis sie wieder Gottes Gnade erlangt hat. Plétzlich aber
tiberkam ihn diese Verstandesschau iber den unglicklichen Zustand der Seele in der
schweren Stinde und der verlorenen Gnade Gottes, damit er sich die grofite Mithe
gebe, in der Furcht Gottes zu leben und sich gegen jede Versuchung zu wappnen.

(Aus dem Jahre 1610)

Uon den Ubungen der Gottesliebe im Leiden

Die erste Ubung besteht darin, dafl die Seele zur Zeit der Leiden, die iiber sie
kommen und sie zu iiberfluten drohen, sie beunruhigen und in Trauer versetzen,
sofort einen Akt der Liebe und Ergebung im Gemiite und im Willen vor Gott er-
weckt, indem sie alles Gott anvertraut, in dem festen Glauben, daf alle Leiden und
Prifungen von der Hand Gottes kommen, in dessen Gegenwart sie steht, und Gott
alles aus viterlicher Liebe schickt, und da8 sie durch die Annahme so kestbarer Ge-
schenke Gott angenehm wird. Aus tiefstem Herzen spricht die Seele dann zu Gott:
~Mein Gott und Herr, ich danke Dir, ich lobe und preise Dich wegen Deiner gro-
fen Giite, die mich aus Liebe zu Dir ein wenig leiden 1a8t“. In einem Akt der Liebe
vertraut sie mit der Kraft des Herzens und des Willens ihr ganzes Schicksal Gott an,
indem sie spricht: ,Erfiillle an mir Deinen Willen, und diese Erfillung soll meine
Freude sein“. Diese Akte der Hingabe miissen so lange erneuert werden, bis das Ge-
miit vor Freude ergriffen wird und die Leiden gleichsam umarmt und einen Genuf}
hat an allem, was Gott bestimmt und schickt, mag es auch noch so schwer sein.

Die zweite Ubung ist wertvoller und hoher zu schétzen. Gott teilt der Secle neues
Licht mit, in dem sie klarer erkennt, was er mit allen Ereignissen und Wechselfil-
len des Lebens vorhat. Dieses Licht der Erkenntnis ist so grof}, dafl es die Grenzen
des Glaubens tiberschreitet und den Sinn des Wortes versteht: ,Glauben heifdt
iiberzeugt sein von dem, was man nicht siecht® (Hebr 11, 1). In dieser Lichtfulle sind



Der heilige Alfons Rodriguez 425

die Akte der Ergebung und Hingabe an Gott, der alle Leiden schickt, stirker und
die Tugendkraft und die Freude am Leiden wachsen. Die Seele erkennt, dad alles,
was iiber sie kommt und kommen mag, aus der rauschenden Quelle der Liebe Gottes
kommt, um sie in der Tugend zu festigen. Die Secle erkennt, dafl alles von Gott
stammt und nicht vom Menschen oder vom Teufel. Sie nimmt jetzt alles aus der
Hand Gottes entgegen und nicht mehr von den Geschopfen.

Die dritte Ubung steht noch viel héher im gottlichen Wirken. Die Seele vollbringt
jetzt grofe Siege dber ihre Feinde jeglicher Art, iiber die schrecklichsten Katastro-
phen, Leiden und Widerwirtigkeiten, die iiberhaupt im irdischen Leben varkom-
men kénnen. Diese Ubung kann nur erreicht werden durch Gottes eigene Belch-
rung, als Frucht eines groflen Selbstverzichtes, die in Gottes Gnadensonne heran-
reift. Hier erhebt sich die Seele im Geiste zu Gott und betitigt sich in Akten der
Hingabe mit einer solchen Kraft, dafl sie nur Gott sieht, und den Glauben, dafl alles
aus der Hand Gottes kommt, nicht mehr benotigt, selbst nicht mehr das Licht, das
iiber den Glauben hinausstrahlt. Ihr Blick haftet nicht mehr an den Leiden und Ver-
folgungen, die mit Erlaubnis Gottes seinen Dienern zugefiigt werden, als den In-
strumenten und Mitteln zur gréfleren Gottesliebe. Die Seele ist so in Gott versenkt,
dafl sie nur noch ihn selbst sicht als ein Freudenmah! in Leiden. Vor lauter Gottes-
liebe sieht sie ihn nur als Erstursache; die Zweitursachen als dienende Instrumente
sicht sie iberhaupt nicht mehr. Jetzt ist die Seele in rein geistiger Gottesschau, und
in dieser nimmt sie alles mit Freuden entgegen, was Gott mit ihr machen will und
was er ihr in der Leidensschule zugedacht hat. Jetzt ist die Freude und der Jubel der
Seele gewaltig, weil Gott mit ihr macht, was er will. Je mehr Peitschen- und Gei-
Relhiebe sie treffen, desto mehr liebt sie ihn. Wenn der Teufel nun sicht, dafl der
Diener Gottes iiberhaupt keine Notiz mehr von ihm nimmt, sondérn nur Gott kennt,
ist er in seinem Stolz tédlich getroffen. Er verschwindet und flicht.

(Aus dem Jahre 1608)






