
Bibelillustrationen als Glaubensbezeugung 
und als religionspädagogisches Hilfsmittel 

Von Herbert Schade S. J., München 

Die Bilder, die eine Zeit vom Heilsgeschehen entwirft, tun ihren religiösen Unter- 
grund, ihr Glaubensbewußtsein und ihr Ethos oft mehr kund als die theologische 
und fromme Literatur. Sie stellen gleichsam eine eigene Art der Inkarnation des 
Wortes Gottes dar. Sie sind Ausdruck tiefgehender religiöser Haltungen. Darum 
ist es für die Interpretation solcher Bilder wichtig, sie nicht nur nach ihrem Motiv- 
gehalt zu betrachten, sondern auch ihre besondere Form • ihren Stil • zu ver- 
stehen. Den Erlöser sehen wir ebenso in der goldschimmernden Apsis der Kirche 
von Monreale wie im Gerichtsfresko der Sixtinischen Kapelle von Michelangelo; 
doch welche Unterschiede zwischen beiden! In Monreale erscheint Christus frontal, 
flächenhaft und unfaßbar • eine Theophanie •, in der Sixtina als Herkules von 
übermenschlicher Kraft. 

Den modernen Darstellungen der Heilsgeschichte scheint wenigstens ein Zug ge- 
meinsam: sie werden nicht kritiklos aufgenommen. Immer wieder werden vor den 
Bildern Fragen laut. Man kommt mit ihnen nicht zurecht oder fällt sogar vernich- 
tende Urteile. Das würde nicht befremden, wenn es sich um Gruppen handelte, die 
verschiedene weltanschauliche oder religiöse Standpunkte verträten: Christen und 
Nichtchristen, Katholiken und Protestanten, Strenggläubige und Liberale. Doch die 
Haltungen zum religiösen Bild werden nicht mehr vom Glaubensbekenntnis be- 
stimmt. 

Dieser Umstand allein sollte uns nachdenklich machen. Was den modernen Bil- 
dern fehlt, scheint die überzeugende Aussage zu sein. Jener Charakter des Unver- 
änderlichen, des So-sein-müssens und nicht anders, der die alten Darstellungen kenn- 
zeichnete, ging verloren. Zweckgebunden, gesucht, manchmal sogar willkürlich, 
stehen die modernen Bilder vor uns und wecken unsere Kritik. Vor allem aber lassen 
sie jene Notwendigkeit vermissen, die dem Religiösen in besonderer Weise eigen 
ist: Sie wenden nicht mehr die Not; sie schaffen nicht mehr das Heil. Diese heils- 
geschichtliche Notwendigkeit aber war ein Wesensbestandteil der alten Sakral- 

kunst1. 

/. Gesetze mittelalterlicher Bibelillustration 

•Das Christentum der industriellen Gesellschaft, besonders das der Intellektuel- 
len, hat seit langem seine kosmischen Werte, die es noch im Mittelalter hatte, ein- 
gebüßt. Damit soll das Christentum der Städte nicht als .abgesunken' oder minder- 
wertig' bezeichnet, sondern nur gesagt werden, daß die religiöse Empfindungsfähig- 

1 •Auch des Nutzens, des Wohlwollens und unseres Heiles willen sind sie (die Bilder) 
erdacht, .damit wir in den dargestellten und vorgeführten Werken das Unsichtbare erken- 
nen und uns bestreben, das Gute nachzuahmen, das Gegenteil aber, das Böse, fliehen und 
hassen'" (Johannes von Damaskus, Or. Ill, n. 17, 1337 C; vgl. HieronymusMenges: 
Die Bilderlehre des hl. Johannes von Damaskus. Münster i. W. 1938. S. 36). 



Bibelillustralionen 427 

keit der Städter stark verarmt ist. Zu der kosmischen Liturgie, zu dem Mysterium 
der Teilnahme der Natur am christologischen Drama haben die Christen einer mo- 
dernen Stadt keinen Zugang mehr. Ihr religiöses Erleben ist nicht mehr dem Kosmos 
,offen'. Es ist ein rein privates Erleben geworden: das Heil ist ein Problem, das 
den Menschen und seinen Gott betrifft. Bestenfalls fühlt sich der Mensch nicht nur 
vor Gott, sondern auch vor der Geschichte verantwortlich. Doch in diesem Komplex 
Mensch-Gott-Geschichte ist für den Kosmos kein Platz. So empfindet vermutlich 
auch ein echter Christ die Welt nicht mehr als Werk Gottes"2. 

Diese Unterschiede zwischen Mittelalter und Neuzeit, die durchaus nicht vor- 
behaltlos angenommen werden können, beobachten wir auch in der Bibelillustration. 
Der mittelalterliche Künstler wußte sich noch dem Kosmos verbunden; denn das 
christliche Heil umfaßte für ihn alles Geschaffene. Das Buch, die Bibel, ihr Einband, 
ihre Bilder und ihr Schmuck hatten für ihn darum zunächst die Aufgabe, Welt zu 
bauen, sie christlich zu bauen. Die Erfahrungen der Natur und der Geschichte wur- 
den mit den christlichen Heilstatsachen verknüpft. Die Offenbarungswirklichkeit im 
ganzen, auch nach ihrer unsichtbaren, geheimnisvollen Seite hin, erhielt eine raum- 
zeitliche Struktur und wurde so für den Gläubigen in der Schöpfungswirklichkeit 
sichtbar. Ein bedeutendes Werk des frühen Mittelalters • das Goldene Evangelien- 
buch von Echternach • legt davon großartiges Zeugnis ab3. 

Schon beim Anblick des Bucheinbandes und seines prachtvollen Deckels wird 
offenbar, daß es sich nicht um einen Schmuck im modernen Sinne handelt, sondern 
um eine heilsnotwendige Gestaltfindung. Ebenso wie die Klöster und Burgen gegen 
die Gefahren der Wildnis gebaut wurden, entwarf man einen solchen Schmuck in 
geistiges Brachland und gab der Welt von der Hl. Schrift her ihre Ordnung. 

Die Mitte des Deckels bildet ein Elfenbeinrelief, das die Kreuzigung darstellt. 
Das quadratische Relief ist von einer überaus reichen Leiste gefaßt, die aus Zellen- 
schmelz, Edelsteinen und Gold besteht und durch Stege kreuzförmig mit dem äuße- 
ren Rahmen des Deckels verbunden ist. So vermittelt schon der erste Blick den Ein- 
druck einer Architektur, eines Grundrißgefüges aus quadratischen Stücken. Auf dem 
Einband des karolingischen Codex Aureus in München ist sogar die Edelstein- 
rahmung in Form von Türmen und Arkaden als Stadtmauer gebildet. 

Das Elfenbeinkreuz des Echternacher Einbandes wird von Schwamm- und Speer- 
träger, den Symbolen für Kirche und Synagoge, flankiert. Über ihm sind die Me- 
daillons von Sonne und Mond angebracht; die beiden Gestirne beweinen den Tod 
des Herrn. Unter dem Kreuz hockt wie eine mythische Atlasfigur die Erde und 
trägt das Marterholz. Damit ist das Heilsgeschehen der Passion eingeordnet: Sein 
Raum ist der Kosmos, der durch Sonne, Mond und Erde bestimmt wird. Seine Zeit 
wird durch die Figuren des Speerträgers und Schwammhalters deutlich, denn diese 
Gestalten bedeuten den Alten und Neuen Bund. 

Beide Strukturen • Raum und Zeit • werden jedoch noch weiter durch die 
Goldreliefs entfaltet, die das Elfenbein als breiten Rahmen einfassen. Auf ihnen 

2 Mircea Eliade: Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen. Ham- 
burg 1957. S. 104/105. 

3 Peter Metz: Das Goldene Evangelienbuch von Echternach im Germanischen Na- 
tional-Museum zu Nürnberg. München 1956. 



428 Herbert Schade 

sieht man die vier Evangelistensynibole, die gleichwertig den Personifikationen der 
vier Paradiesesströme zugeordnet sind. Damit wird der Raum des Evangeliums 
näherhin als die vier Weltgegenden gedeutet; denn nach der Schrift ergeht das 
Wort in alle Welt. Er ist aber zugleich auch Bezirk der Kirche. Darum wird in den 
flankierenden Reliefs Maria • als Inbegriff der Kirche • und Petrus • als Träger 
der Schlüssel • abgebildet; darunter St. Willibrord • einer der Patrone von 
Echternach • und St. Bonifatius, St. Liudgerd und St. Benedikt; zuunterst aber 
König Otto III. und seine Mutter Theophanu. Damit wird die Zeitstruktur • die 
Einordnung des Heilsgeschehens in die Geschichte • bis in die Gegenwart der 
Künstler fortgeführt. 

Schlägt man das Buch auf, so findet man eingangs ein Purpurblatt, das in qua- 
dratischen Feldern silberne Löwen umschließt. Gemalte Goldmünzen mit dem Kai- 
serbild schmücken die Ecken der Felder. Die imperiale Sphäre kündet sich an. Es 
folgt das Bild des thronenden Christus, der Maiestas, von den vier großen Pro- 
pheten und den vier Evangelistensymbolen umgeben, als Mitte des Alten und 
Neuen Bundes; auf der gegenüberliegenden Seite eine große Schrifttafel, die von 
zwei Engeln getragen und von vier Medaillons mit den Kardinaltugenden um- 
geben wird. Auf der Tafel stehen die Worte: 

•Auf der ersten Seite des Buches thront der Herrscher des Olymp; hierher gesetzt 
als Erster, denn niemand ging ihm voraus: Aller Könige König ist er und Gott der 
Götter. Wer dem Herrn des Himmels, dem das himmlische Reich, dient, sich einen 
und zugesellen will, der tue, was dieses Buch befiehlt, auf daß er frei sei von Schuld 
und dorthin gelange, wo er in alle Ewigkeit lebt"4. 

Jetzt erst treten wir, wie durch die Tore einer befestigten und geschmückten 
Stadt, in das Innere des Buchs der Bücher ein. Auf den folgenden Blättern sind 
Szenen aus der Heilsgeschichte in Streifenkompositionen zu je drei Zonen von der 
Verkündigung bis zur Berufung des Matthäus dargestellt. Der Evangelist selbst, 
thronend auf einer Kathedra, beschließt die Erzählung; ein geflügelter Mensch auf 
der gegenüberliegenden Seite hält ihm ein übergroßes aufgeschlagenes Buch hin, in 
dem zu lesen ist: 

•Ihr Menschen glaubet den Schriften des Mensdien Matthäus, damit der, von 
dem er berichtet, der Mensch Jesus, euclt den Lohn erteile!"5 

Große Ornamentseiten und Initialen leiten zum Text über, der in goldenen 
Buchstaben fortsetzt, was Einband und Bild wie ein gewaltiges Präludium ein- 
geleitet haben: Die Geschichte des Heiles. 

Der gleiche Aufbau wiederholt sich bei den drei übrigen Evangelien, so daß 
ein einheitlicher Rhythmus das ganze Werk durchwaltet. 

Schon diese kurze Beschreibung des Codex zeigt, wie wesensverschieden die 
Werke der Frühzeit von den modernen Bemühungen um eine Bibelillustration sind. 
Damals ging es nicht in erster Linie darum, •Anschauungsmaterial" für die heiligen 
Texte bereitzustellen; man wollte vielmehr die Horizonte des Seins durch geist- 
erfüllte Gestalten absichern, die Raum und Zeit als heiligen Raum und heilige 
Zeit vom Wort Gottes her konstituierten. 

4 P e t e r M e t z : A. a. O., S. 45/46. 
5 P e t e r M e t z : A. a. 0., S. 54. 



Bibelillustrationen 429 

Die Gestaltfindung war also notwendig, um das durch die Sünde und durch gott- 
feindliche Mächte bewirkte Chaos der Welt zu einem Kosmos zu formen. Dieses zu- 
nächst rein inhaltlich an den Motiven und an dem Aufbau des Buches aufgezeigte 
Anliegen ist ebenso im Formalen spürbar. Das erhellt z. T. aus der Ornamentik: 
Das dichtverschlungene Rankenwerk, das den Eindruck eines Labyrinths macht, 
lichtet sich zum Durchsichtigsten, das die Miniaturmalerei kennt, zum Buchstaben. 
Ranken, Knoten, Blüten und Löwenköpfe bilden in großartigem Zusammenspiel 
den Buchstaben L, den Anfang des Wortes •Liber" (generationis = den Beginn 
des Matthäusevangeliums). 

Noch an einem zweiten formalen Element der mittelalterlichen Bibelillustration 
soll die Vergeistigung des Sinnenhaften deutlich gemacht werden, am Evangelisten- 
bild, einem Zentralmotiv frühmittelalterlicher Buchmalerei. Dieses hat seinen Ur- 
sprung in den Autorenbildern antiker Handschriften. So sieht man z. B. in einem 
Vergilcodex des 4./5. Jhs. n. Chr. (Vatikan) den Dichter in eine Toga gehüllt auf 
einem Thron sitzend; neben ihm eine Kiste mit Buchrollen und ein Bücherpult. 
Schon an solcher Darstellung wird deutlich, welchen Rang man dem geistigen und 
personalen Ursprung eines Buches zuerkannte. Der Vorgang der Inspiration wird 
dadurch ins Bild gehoben, daß man gelegentlich neben den Autor die inspirierende 
Muse stellt. Die christliche Abwandlung dieses Motivs zeigt schon der Codex von 
Rossano (6. Jh.), in dem neben den schreibenden Markus eine Matrone • die Ge- 
stalt der Weisheit • tritt, die dem Evangelisten die Worte des sich offenbarenden 
Gottes diktiert. In der abendländischen Buchmalerei setzt sich dieses Motiv in 
mannigfacher Variation als überaus geistvolles Spiel durch die Jahrhunderte hin 
fort. So kann man in karolingischer Zeit eine Betonung der sinnenhaften Seite des 
Inspirationsvorganges feststellen: Das Hören, Schauen und Tasten steht im Vorder- 
grund der Darstellung, wie es auch der Heliand beschreibt: 

•Das sollten die vier da I mit Fingern schreiben, 
setzen und singen, I und sagen es frei, 
daß sie von Kristes I Kraft, der großen, 
sahen und hörten, I daß er selber sprach, 
wies und wirkte I der Wundertaten viele .. ."* 

In den ottonischen Miniaturen ist dann die Geistseite, das menschenübersteigende 
Ekstatische der Inspiration erfaßt. So sieht man z. B. im Evangeliar Ottos III. den 
hl. Lukas mit aufgerissenen Augen. Über sich hält er ein Ornament, das sein Sym- 
bol, Könige und Propheten des Alten Bundes sowie Engel als Gestalt gewordenen 
Inbegriff von Tradition und Inspiration, in sich faßt; Blitze und Strahlen gehen 
von diesem ornamentalen Gewölk aus7. Die Inspiration wurde also als geistiger 
Vorgang jeweils neu erlebt. 

So gibt uns die Betrachtung der frühmittelalterlichen Bibelillustration nach In- 

6 FelixGenzmer: Heliand und die Bruchstücke der Genesis. Aus dem Altsächsischen 
übertragen. Stuttgart 1956. S. 18; vgl. auch F r. W u 1 f S. J. : Die Frömmigkeit des altsäch- 
sisdien Heliand. In dieser Ztschr. 22 (1949), S. 273 ff., besonders S. 281. 

'Georg Leidinger: Das sogenannte Evangeliarium Kaiser Otto III. München 
(o. J.), I, 33. 



430 Herbert Schade 

halt und Form einen Einblick in das geistige Ringen der Zeit: Nicht mechanische 
Reproduktionen, technische und dekorative Aufgaben bewegten den gläubigen 
Maler; das Bild war für ihn vielmehr notwendige Glaubensbezeugung und Sorge 
um das Heil. Erst im später Mittelalter gesellte sich zu dem kosmischen und heils- 
geschichtlichen Charakter des Bibelbildes ein pädagogisches Anliegen. Immer stär- 
ker rückte der Mensch in das Blickfeld. Man schuf die •bible moralisee", die •biblia 
pauperum" und das •speculum humanae salvationis"8. Die uralten Bezüge zwischen 
Altem und Neuem Bund, antikem und christlichem Weltbild, Mensch und Heils- 
geschichte werden in diesen Entwürfen immer noch aufrechterhalten. Darüber hin- 
aus aber bringen die Illustrationen und beigefügten Texte Anweisungen für den 
Unterricht in den Glaubenswahrheiten. Tugenden werden empfohlen, vor Lastern 
wird gewarnt. Dem Menschen wird das Bibelbild als Spiegel seiner eigenen Lebens- 
gestaltung vor Augen gestellt. Der geistige Umkreis der Illustrationen wird noch 
einmal erweitert. 

//. Hinweise zur modernen Bibelillustration 

Die moderne Bibelillustration kennt wenig oder gar nichts mehr von einer kos- 
mischen und heilsgeschichtlichen Notwendigkeit der Aussage. Sie besitzt vorwiegend 
pädagogischen Charakter. Dazu gehören die Illustrationen unserer Schulbibeln. Da- 
neben trifft man auf Bibelbilder christlicher und nichtchristlicher Künstler, die ein 
individuelles Erlebnis zum Ausdruck bringen wollen. Endlich sind da noch die zahl- 
reichen Veröffentlichungen, die einfach die Schätze der Vergangenheit für die Ge- 
genwart fruchtbar machen wollen. 

Gehen wir von den zuletzt genannten aus. An ihnen kann man die Mentalität 
unserer Zeit deutlich machen, ohne daß eine Kritik Künstler und Werkgemeinschaft 
persönlich trifft. Da ist z. B. der bedeutende Bildband des Phaidonverlages9. Seine 
Auswahl bietet keine modernen Bilder, sondern Darstellungen früherer Zeit. Wir 
treffen auf Werke des 3. bis auf solche des 18. Jahrhunderts. Dabei werden keine 
Unterschiede zwischen klassischen und primitiven, hochwertigen und provinziellen 
Leistungen gemacht. Wichtig ist den Herausgebern des Buches einzig der Einschnitt, 
der im 18. Jahrhundert erfolgt. Der Herausgeber folgt dabei einem allgemeinen 
kunstgeschichtlichen Gebrauch: Das Ende des 18. Jahrhunderts gilt als Wendezeit; 
Sedlmayr hat in seinem Buch •Verlust der Mitte" ausführlich davon gehandelt. 
Nicht zu Unrecht wirken die Hinweise dieses Werkes alarmierend. Es beschreibt die 
gesellschaftliche Umgruppierung, die von der Französischen Revolution ausging, 
weist auf die Veränderung der kosmischen Bezüge der Kunst hin und bringt die 
Aushöhlung der religiösen Kunst zum Bewußtsein. 

Diese Krisenzeit und die Werke der Folge schließt der Phaidonband aus. Er zeigt 

8 WilhelmNeuß: Bibel-Illustration. In: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte. 
II. Bd., S. 478 ff. 

9 Die Bibel in der Kunst. Miniaturen. Zeichnungen. Gemälde. Skulpturen. Das Alte 
Testament. Eingeleitet von Rudolf Alexander Schröder. Köln 1956 im Phaidon-Verlag 
(DM 28.•). Ähnlicher Art scheint wohl auch das Werk zu sein: •Das Leben Christi in den 
Meisterwerken der Kunst und den Worten des Neuen Testamentes". Einführung von Walter 
Nigg. Auswahl der Bilder und Texte von Marvin Ron. Wiesbaden, Rheinische Verlags- 
anstalt (1957). Ln. DM 38,80. 



Bibelillustrationen 431 

noch die ungebrochene Fülle des gläubigen Bewußtseins. Dennoch tritt der heutige 
(auch christliche) Beschauer nicht mehr mit der gleichen zeitbedingten, perspektivi- 
schen Sicht vor diese Bilder hin, wie es die Menschen ihrer Entstehungszeit taten. Er 
hat ein ganz anderes Verhältnis zur Geschichte gewonnen. Alle Epochen und ihre 
Kunstwerke sind ihm gleichsam unmittelbar gegeben. Er vermag die Heilsgeschichte 
in mannigfacher Weise zu erleben. Die verschiedenen Ausprägungen der biblischen 
Geheimnisse dienen ihm zu seinem religiösen Selbstverständnis: Staunend beobach- 
tet er mit dem Menschen der ottonischen Zeit die Wunder der Bibel, herzliches 
Empfinden bewegt ihn mit dem Beter der Gotik, eindrucksvoll erscheint ihm das 
Bild vom Menschen in der Renaissance, gewaltig erlebt er das religiöse Pathos des 
Barock und dessen sinnenhafte Kraft. Dem modernen Menschen kann also eine frü- 
here Gestaltung der Heilsgeschichte ebenso zur Anregung dienen wie eine spätere; 
aber sie tut es auf andere Weise. Bei der Betrachtung von stilistisch verschiedenen 
Bildern erfährt er sich gleichsam als Verwalter dieser umfassenden Frömmigkeits- 

geschichte. 

Daneben besitzt der moderne Mensch eine Vorliebe für besondere Formen und 
Zeiten der Kunstgeschichte. Das Frühe und Einfache zieht ihn an. Eine Bildband- 
reihe des Wittig-Verlages kommt dieser Neigung entgegen. Der Benediktinerpater 
Frowin Oslender hat in jahrelanger, verborgener Arbeit Farbfotos frühmittelalter- 
licher Buchmalerei gesammelt und diese Bilder weiten Kreisen zugänglich gemacht. 
Er nimmt die einzelnen Bilder aus ihren ursprünglichen Zusammenhängen heraus 
und ordnet sie thematisch: Die Schöpfungsgeschichte, die Offenbarung des hl. Johan- 
nes, die Evangelisten, Christi Antlitz, Weihnachten, Passion, Auferstehung, Him- 
melfahrt, sind die Titel seiner Reihe. Lothar Schreyer hat eine eigene kunst- und 
geistesgeschichtliche Einführung dazu geschrieben10. 

Beide Publikationen • der Bildband des Phaidonverlags und die Miniaturen Os- 
länders • sind historisch orientiert, führen aber zugleich an die Glaubensgehalte 
heran. In ähnlicher Weise kann man eine zweite Gruppe von Bibelillustrationen 
unserer Zeit charakterisieren, die dem Unterricht dienen. Damit betreten wir das 
umstrittene Feld der Schulbibelillustrationen. Hier sind vor allem die Franzosen • 
die auch sonst in der christlichen Verkündigung neue Wege gehen • führend. Sie 
entwarfen Bibelbilder für verschiedene Altersstufen. Die Illustrationen wurden ur- 
sprünglich für ein Missale geschaffen. Leopold Marbeuf schuf seine Bilder für Vier- 
jährige, Frere Yves für die Achtjährigen und Timolentheos für die Zwölfjährigen. 
Jeder von ihnen bemühte sich, der geistigen Fassungskraft der betreffenden Alters- 
gruppe entgegenzukommen. Wir können hier nicht in eine Analyse der verschiede- 
nen Darstellungen eintreten, nur das Gesetz der Differenzierung soll einmal deut- 
lich gemacht werden • eine Differenzierung, die eine überlegte seelsorgliche Praxis 
als notwendig erkannt hatte. Man konnte Kindern weder Bibelbilder der altchrist- 

10 Farbige Buchmalerei aus dem frühen Mittelalter. Eine Kunstbuchreihe. Herausgegeben 
von Dr. Frowin Oslender OSB, Maria Laach, Hamburg, Friedrich Wittig Verlag. 
Bisher sind erschienen: AlbrechtGoes: Genesis; Hans Asmussen: Weihnachten; 
Frowin Oslender: Das Antlitz Christi; Walter Dirks: Christi Passion; Ger- 
trud Schiller: Die Offenbarung des Johannes; Lothar Schreyer: Evangelisten. 
(Preis des Bändchens je DM 5,80.) Ferner Lothar Schreyer: Die Botschaft der 
Buchmalerei. DM 8,80. 



432 Herbert Schade 

liehen oder mittelalterlichen noch solche der modernen Kunst vorsetzen, wenn 
man vom Bild eine unmittelbare Hilfe für den Religionsunterricht erwartete. Eben- 
sowenig wollte man aber auch auf die bloß erzählenden Bilder der Neuzeit zurück- 
greifen, etwa der Nazarener oder aus dem Anfang unseres Jahrhunderts, weil sie 
die großen Ereignisse der beiden Testamente zu stark ins Menschlich-Erbauliche 
gezogen hatten. Es galt Neues aus dem Empfinden unserer Zeit heraus zu schaffen. 

Aus dieser Notwendigkeit sind z. B. die Illustrationen für die Schulbibel von 
Albert Burkart entstanden. Der Autor sah sich vor eine fast unlösbare Aufgabe ge- 
stellt: Einerseits mußte er als moderner Künstler Originale schaffen, andererseits 
sollte er den Ansprüchen des Kindes wie den Wünschen der Religionslehrer genü- 
gen. In seinen Mappen •Gottes Wort im Bild" bemüht er sich nun in Federzeich- 
nungen, die renaissanceartige Formen aufweisen, beiden Forderungen gerecht zu 
werden. In der •Katholischen Bibel für Jugend und Volk" bevorzugt er Abbrevia- 
turen, Symbole und Skizzen des Heilsgeschehens. Beide Versuche werden bei aller 
Anerkennung reicher Gestaltung nicht unwidersprochen bleiben. Man möge aber bei 
der Kritik der Bilder bedenken, daß das Problem nicht in erster Linie beim Künst- 
ler liegt, sondern mit unserer überaus differenzierten geistigen und gesellschaftlichen 
Struktur zusammenhängt11. 

Andere Wege wieder geht die •Ravensburger Bilderbibel". Sie zeigt eine ausge- 
sprochen archaisierende und synchronisierende Tendenz, und es ist nicht zufällig, 
daß diese Bilder in den USA entstanden sind, wo die Einflüsse verschiedenster Kul- 
turbereiche zusammenfließen. Den Künstlern dienen ebenso frühmittelalterliche wie 
persische Miniaturen als Vorbild, und das märchenhaft Orientalische nimmt einen 
breiten Raum ein. Das mag zunächst einmal das heutige Kind stark ansprechen • 
manche Bilder sind in Form und Farbe vorzüglich gelungen •, aber es melden sich 
doch auch einige Bedenken an. Die Umwelt der Heilsgeschichte ist nicht persisch, 
sondern jüdisch. Das Geschehen selbst ist nicht märchenhaft, sondern wirklich. Fer- 
ner kommt es zu einer Reihe ikonographischer Neubildungen, die fragwürdig sind: 
Christus erhebt sich im Bild der Himmelfahrt als Taube; die zwölf Apostel erschei- 
nen als Blumenträger, und die Seele des gesteinigten Stephanus steigt ebenfalls als 
Taube empor12. Bei diesen Illustrationen steht bisweilen zu sehr das ästhetische Mo- 
ment im Vordergrund, von dem R. A. Schröder sagt: •Grade weil der ästhetische 
Affekt von so vielen Seiten her und nach so vielen Seiten hin des Substrates und der 
Anlehnung bedarf, verbündet sich seine Verfälschung und Verödung mit allen Be- 
drohungen, unter denen unsere Gegenwart steht"13. Man müßte sich also immer vor 
Augen halten, daß das pädagogische Anliegen nicht zu weit gehen darf. Man kann 
das Geschehen der Hl. Schrift nicht • um es der Fassungskraft der Kinder mög- 
lichst anzugleichen • in eine Märchenwelt versetzen. Hier stoßen wir auf histori- 

11 Albert Burkart: Gottes Wort im Bild. Erste Mappe: Neue Zeichnungen zur 
Biblischen Geschichte. Zweite Mappe: 16 Zeichnungen zum Katechismus. Christopherus-Verlag 
Herder, Freiburg i. Br.; Ders.: •Katholisdie Bibel für Jugend und Volk", Entwurf vorgelegt 
von der Arbeitsstelle für religionspädagogische Hilfsmittel. Herder, Freiburg i. Br. 1957. 

12 Ravensburger Bilderbibel. Das Neue Testament. Obersetzt und geschrieben von Josef 
W e i g e r. Illustriert von Alice und Martin Provensen (USA). Ravensburg, Otto 
Maier Verlag. 1957; vgl. dazu B. D r e h e r in: Theologisdie Quartalsschrift. 3. Heft, 1957, 
S. 377. 

13 In: Die Bibel in der Kunst. Phaidon-Verlag. S. 15. 



Bibelillustralionen 433 

sehe und dogmatische Grenzen, die in der Auseinandersetzung um den sogenannten 
Catechisme progressif in Frankreich eine große Rolle spielten14. 

Jedoch ist das nur die Betrachtung der Schattenseite. Das Ästhetische und Exoti- 
sche, das vor allem durch die Anleihen bei persischen Miniaturen sichtbar wird, kann 
auch positiv verstanden werden. Das Schöne im Sinne des Geschmackvollen schließt 
den Menschen auf, und das Fremdländische bereichert unsere Formenwelt. Von allen 
Seiten brechen die fremden Kulturen in unsere abendländischen Bezirke ein und 
melden ihre Ansprüche an. Der Zug der Gegenwart zu einem internationalen Stil 
und zu einer weltumfassenden Form gewinnt auch in den umstrittenen Bildern der 
Ravensburger Bibel Gestalt. 

Der schwankende Boden, auf dem alle künstlerischen Versuche der Moderne auf- 
ruhen, wird noch spürbarer, wenn wir die religiösen Aussagen einzelner christlicher 
Künstler betrachten. Beispielhaft erscheint hier Seewalds Bilderbibel, die eben in 
repräsentativer Aufmachung im Herderverlag in neuer Auflage herausgekommen 
ist15. Ohne Frage ist Seewald ein genialer Zeichner. In der Bilderbibel stellt er sich 
eine vielschichtige Aufgabe: Zunächst wird seine Herkunft vom magischen Realis- 
mus deutlich. Seewald kennt die Bedeutung der isolierten Figur, ihre Monumenta- 
lität und die Wirkung perspektivischer Räume. Ein weiteres Anliegen ist ihm die 
Erhaltung der abendländisch-griechischen Tradition, wobei er die archaische Kunst 
der Griechen bevorzugt. So erscheint z. B. der eben erschaffene Adam im Paradies 
als archaischer Jüngling in Schreitstellung. Die Herkunft dieser Gestalt aus dem 
6. vorchristlichen Jahrhundert ist unverkennbar. 

Seewalds Größe und Schwäche besteht nun darin, daß er sich bemüht, das All- 
gemeine und Besondere in gleicher Weise Bild werden zu lassen. Das Besondere 
heißt hier die Gestaltfindung der Künstlerpersönlichkeit Seewalds. Das Allgemeine 
bedeutet das Bemühen um eine für möglichst viele, geistige Menschen gültige Aus- 
sage im Bild. Es ist klar, daß eine solche umfassende Aufgabe nicht in allen Dar- 
stellungen vollkommene Lösungen gefunden hat. Nach Theodor Hetzer brechen 
schon bei Goya die Bereiche des Allgemeinen und Persönlichen auseinander. Der 
damalige Klassizismus, der das Allgemeine gestalten wollte, steht in unmittelbarem 
Gegensatz zu den subjektiven Aussagen der Bildwelt Goyas16. Es ist also kaum 
zu erwarten, daß ein solcher Zyklus, wie ihn Seewald bietet, in allen seinen Darstel- 
lungen gleich wertvoll ist und allgemeine Anerkennung findet. Aber die Monumen- 
talität der Gestaltung ist von bleibendem Wert. 

Formal im Vorteil sind diesen Werken gegenüber jene Künstler, die ohne Rück- 
sicht auf andere, auf Anerkennung und Ablehnung oder für einen bestimmten 
Zweck schaffen. Sie setzen kein allgemein gültiges Weltbild voraus. Sie arbeiten 
ohne den Rückhalt einer Gemeinschaft, in unserem Falle ohne Anlehnung an die 
Kirche. Sie können sich ihren subjektiven Erfahrungen der Heilsgeschichte hinge- 

- ben, ohne daß ein Lehramt ihre Bilder beanstandet und der Theologe seine Beden- 
ken anmeldet. Zu den großen Künstlern im außerkirchlichen Bereich gehört ohne 

14 Herder-Korrespondenz November 1957, S. 84 ff. 
15 Richard Seewald: Bilderbibel. Hundert Bilder mit Texten aus dem Alten und 

Neuen Testament. Freiburg i. Br. Herder, 1957 (DM 22.•). 
16 Theodor Hetzer: Giotto. Seine Stellung in der europäischen Kunst. Frank- 

furt/M. 1941, S. 177. 



434 Herbert Schade 

Zweifel Marc Chagall. Die Welt des Alten Testamentes ersteht bei ihm neu und 
künstlerisch überzeugend. Schaut man allerdings näher zu, so findet man Elemente 
der surrealistischen Traumwelt und der Psychoanalyse, die, gemessen an den heils- 
geschichtlichen Vorgängen, vom Christen nicht ohne Vorbehalt angenommen 
werden können. Eine behutsame, aber entschiedene Kritik durch den Theolo- 
gen wird einsetzen. 

Eine Betrachtung der Bibelillustrationen, die hier nur andeutungsweise versucht 
wurde, zeigt, daß nicht nur theologische und künstlerische Fragen zu beantworten 
sind. Der geschichtliche Augenblick und die eigene Situation der Gesellschaft muß 
berücksichtigt werden. Man sollte dem Künstler nicht eine Leistung aufbürden, die 
keine Instanz der Moderne zu leisten vermag: das Allgemeine und Persönliche in 
gleicher Weise gültig und notwendig Gestalt werden zu lassen. Die Zeit ist im Um- 
bruch. Formen werden gesucht. Weltbilder zerbrechen. Dem Mittelalter gelang es, 
antike und heidnische Vorstellungen christlich zu deuten. Auch die Gegenwart sucht 
das Bild Gottes und eine Darstellung der Geschichte des Heils. Aber nur die auf- 
richtige und intensive Zusammenarbeit von Theologen und Künstlern, von Soziolo- 
gen und Pädagogen, werden die unverbrüchlichen Geheimnisse des Glaubens und 
der Not der Zeit in einem Bild fassen. Eine langwierige geistige Arbeit bleibt uns 
auch auf diesem Gebiete nicht erspart. 

Dabei wird nicht das Weltbild der Alten den Grund für eine gemeinschaftsbil- 
dende Form legen, denn es ist naturwissenschaftlich nicht aufrechtzuerhalten. Auch 
die Weltauffassung der modernen Physik vermag dem Künstler wenig zu helfen; 
denn ihre Erkenntnisse sind mathematischer Natur und als solche bildlos. Grund- 
lage für das Kunstschaffen kann nur die personale Erfahrung des einzelnen sein, die 
als Korrektur vom Objektiven her eine Bildmetaphysik, eine neue Lehre vom Bild 
erfordert. Die moderne Diskussion um den Begriff der Analogie und die Bilderlehre 
der alten Theologie werden dabei Ansätze bieten, die das Schaffen einer verbind- 
lichen Bildwelt ermöglichen werden. 

Die Bilder zur Hl. Schrift selbst aber werden in Zukunft wahrscheinlich die hier 
beschriebene Differenzierung noch weiterführen: Man wird Bilder für den Unter- 
richt schaffen, die eine große Annäherung an die geschichtliche Wirklichkeit darstel- 
len und für verschiedene Altersgruppen und Schichten eigens entworfen werden. 
Dann wird es Künstler geben, die den alten ikonographischen Motiven neues Leben 
verleihen, und schließlich solche, die in einer persönlichen Schau die Heilsgeschichte 
in unmittelbare Beziehung zur modernen Geistigkeit setzen. Die letzte Gruppe wird 
künstlerisch die stärksten Möglichkeiten besitzen, aber ohne eigene Interpretation 
nicht für alle in gleicher Weise tragbar sein. 

So ergibt sich, daß das Bild dem modernen Menschen eine Vielfalt von Aufga- 
ben stellt, die eine mittelalterliche Darstellung noch nicht kannte. Von den Plakaten 
der Litfaßsäulen bis zu den bewegten Ausschnitten der Filme, vom Kultbild bis zur 
Dekoration beobachten wir eine Fülle von Darstellungen, die uns zeigen, daß auch 
das moderne ßibelbild vielschichtigen Charakter besitzt. Hier zu sondern und aus- 
zuwählen, ist Aufgabe des Christen von heute. 




