Bibelillustrationen als Glaubenshezeugung
und als religionspiidagogisches Hilfsmittel

Von Herbert Schade S.J., Miinchen

Die Bilder, die eine Zeit vom Heilsgeschehen entwirft, tun ihren religiésen Unter-
grund, ihr Glaubensbewufltsein und ihr Ethos oft mehr kund als die theologische
und fromme Literatur. Sie stellen gleichsam eine eigene Art der Inkarnation des
Wortes Gottes dar. Sie sind Ausdruck tiefgehender religiéser Haltungen. Darum
ist es fiir die Interpretation solcher Bilder wichtig, sie nicht nur nach ihrem Motiv-
gehalt zu betrachten, sondern auch ihre besondere Form — ihren Stil — zu ver-
stehen. Den Erloser sehen wir ebenso in der goldschimmernden Apsis der Kirche
von Monreale wie im Gerichisfresko der Sixtinischen Kapelle von Michelangelo;
doch welche Unterschiede zwischen beiden! In Monreale erscheint Christus frontal,
flachenhaft und unfaflbar — eine Theophanie —, in der Sixtina als Herkules von
iibermenschlicher Kraft.

Den modernen Darstellungen der Heilsgeschichte scheint wenigstens ein Zug ge-
meinsam: sie werden nicht kritiklos aufgenommen. Immer wieder werden vor den
Bildern Fragen laut. Man kommt mit ihnen nicht zurecht oder fallt sogar vernich-
tende Urteile. Das wiirde nicht befremden, wenn es sich um Gruppen handelte, die
verschiedene weltanschauliche oder religiose Standpunkte vertrdten: Christen und
Nichtchristen, Katholiken und Protestanten, Strenggliubige und Liberale. Doch die
Haltungen zum religiosen Bild werden nicht mehr vom Glaubensbekenntnis be-
stimmt.

Dieser Umstand allein sollte uns nachdenklich machen. Was den modernen Bil-
dern fehlt, scheint die iiberzeugende Aussage zu sein. Jener Charakter des Unver-
anderlichen, des So-sein-miissens und nicht anders, der die alten Darstellungen kenn-
zeichnete, ging verloren. Zweckgebunden, gesucht, manchmal sogar willkiirlich,
stehen die modernen Bilder vor uns und wecken unsere Kritik. Vor allem aber lassen
sie jene Notwendigkeit vermissen, die dem Religiésen in besonderer Weise eigen
ist: Sie wenden nicht mehr die Not; sie schaffen nicht mehr das Heil. Diese heils-
geschichtliche Notwendigkeit aber war ein Wesensbestandteil der alten Sakral-
kunst?.

1. Gesetze mittelalterlicher Bibelillustration

,Das Christentum der industriellen Gesellschaft, besonders das der Intellektuel-
len, hat seit langem seine kosmischen Werte, die es noch im Mittelalter hatte, ein-
gebiiflt. Damit soll das Christentum der Stidte nicht als ,abgesunken* oder ,minder-
wertig’ bezeichnet, sondern nur gesagt werden, dafl die religiése Empfindungsfahig-

1 _Auch des Nutzens, des Wohlwollens und unseres Heiles willen sind sie (die Bilder)
erdacht, ,damit wir in den dargestellten und vorgefithrten Werken das Unsichtbare erken-
nen und uns bestreben, das Gute nachzuahmen, das Gegenteil aber, das Bése, fliechen und
hassen‘“ (Johannes von Damaskus, Or. 111, n. 17,1387 CG; vgl. HieronymusMenges:
Die Bilderlehre des hl. Johannes von Damaskus. Miinster 1. W. 1938. S. 36).



Bibelillustrationen 427

keit der Stidter stark verarmt ist. Zu der kosmischen Liturgie, zu dem Mysterium
der Teilnahme der Natur am christologischen Drama haben die Christen einer mo-
dernen Stadt keinen Zugang mehr. Ihr religidses Erleben ist nicht mehr dem Kosmos
,offen‘. Es ist ein rein privates Erleben geworden: das Heil ist ein Problem, das
den Menschen und seinen Gott betrifft. Bestenfalls fuhlt sich der Mensch nicht nur
vor Gott, sondern auch vor der Geschichte verantwortlich. Doch in diesem Komplex
Mensch-Gott-Geschichte ist fiir den Kosmos kein Platz. So empfindet vermutlich
auch ein echter Christ die Welt nicht mehr als Werk Gottes“2.

Diese Unterschiede zwischen Mittelalter und Neuzeit, die durchaus nicht vor-
behaltlos angenommen werden kénnen, beobachten wir auch in der Bibelillustration.
Der mittelalterliche Kiinstler wufite sich noch dem Kosmos verbunden; denn das
christliche Heil umfafite fir ihn alles Geschaffene. Das Buch, die Bibel, ihr Einband,
ihre Bilder und ihr Schmuck hatten fiir ihn darum zunichst die Aufgabe, Welt zu
bauen, sie christlich zu bauen. Die Erfahrungen der Natur und der Geschichte wur-
den mit den christlichen Heilstatsachen verkniipft. Die Offenbarungswirklichkeit im
ganzen, auch nach ihrer unsichtbaren, geheimnisvollen Seite hin, erhielt eine raum-
zeitliche Struktur und wurde so fir den Gldubigen in der Schopfungswirklichkeit
sichtbar. Ein bedeutendes Werk des frithen Mittelalters — das Goldene Evangelien-
buch von Echternach — legt davon groflartiges Zeugnis abs.

Schon beim Anblick des Bucheinbandes und seines prachtvollen Deckels wird
offenbar, daf} es sich nicht um einen Schmuck im modernen Sinne handelt, sondern
um eine heilsnotwendige Gestaltfindung. Ebenso wie die Klaster und Burgen gegen
die Gefahren der Wildnis gebaut wurden, entwarf man einen solchen Schnuck in
geistiges Brachland und gab der Welt von der HI. Schrift her ihre Ordnung.

Die Mitte des Deckels bildet ein Elfenbeinrelief, das die Kreuzigung darstellt.
Das quadratische Relief ist von einer iiberaus reichen Leiste gefafit, die aus Zellen-
schmelz, Edelsteinen und Gold besteht und durch Stege kreuzférmig mit dem dufle-
ren Rahmen des Deckels verbunden ist. So vermittelt schon der erste Blick den Fin-
druck einer Architektur, eines Grundrifigefiiges aus quadratischen Stiicken. Auf dem
Einband des karolingischen Codex Aureus in Minchen ist sogar die Edelstein-
rahmung in Form von Tiirmen und Arkaden als Stadtmauer gebildet.

Das Elfenbeinkreuz des Echternacher Einbandes wird von Schwamm- und Speer-
triager, den Symbolen fir Kirche und Synagoge, flankiert. Uber ihm sind die Me-
daillons von Sonne und Mond angebracht; die beiden Gestirne beweinen den Tod
des Herrn. Unter dem Kreuz hockt wie eine mythische Atlasfigur die Erde und
tragt das Marterholz. Damit ist das Heilsgeschehen der Passion eingeordnet: Sein
Raum ist der Kosmos, der durch Sonne, Mond und Erde bestimmt wird. Seine Zeit
wird durch die Figuren des Speertrigers und Schwammbhalters deutlich, denn diese
Gestalten bedeuten den Alten und Neuen Bund.

Beide Strukturen — Raum und Zeit — werden jedoch noch weiter durch die
Goldreliefs entfaltet, die das Elfenbein als breiten Rahmen einfassen. Auf ihnen

2 Mircea Eliade: Das Heilige und das Profane. Uom Wesen des Religiosen. Ham-
burg 1957. S. 104/105.

3 Peter Metz: Das Goldene Evangelienbuch von Edhternach im Germanischen Na-
tional-Museum zu Nirnberg. Minchen 1956.



428 Herbert Schade

sieht man die vier Evangelistensymbole, die gleichwertig den Personifikationen der
vier, Paradiesesstrome zugeordnet sind. Damit wird der Raum des Evangeliums
ndherhin als die vier Weltgegenden gedeutet; denn nach der Schrift ergeht das
Wort in alle Welt. Er ist aber zugleich auch Bezirk der Kirche. Darum wird in den
flankierenden Reliefs Maria — als Inbegriff der Kirche — und Petrus — als Triger
der Schlissel — abgebildet; darunter St. Willibrord — einer der Patrone von
Echternach — und St. Bonifatius, St. Liudgerd und St. Benedikt; zuunterst aber
Kénig Otto III. und seine Mutter Theophanu. Damit wird die Zeitstruktur — die
Einordnung des Heilsgeschehens in die Geschichte — bis in die Gegenwart der
Kiinstler fortgefiihrt.

Schligt man das Buch auf, so findet man eingangs ein Purpurblatt, das in qua-
dratischen Feldern silberne Léwen umschlieft. Gemalte Goldmiinzen mit dem Kai-
serbild schmiicken die Ecken der Felder. Die imperiale Sphire kiindet sich an. Es
folgt das Bild des thronenden Christus, der Maiestas, von den vier grofien Pro-
pheten und den vier Evangelistensymbolen umgeben, als Mitte des Alten und
Neuen Bundes; auf der gegeniiberliegenden Seite eine grofie Schrifttafel, die von
zwei Engeln getragen und von vier Medaillons mit den Kardinaltugenden um-
geben wird. Auf der Tafel stehen die Worte:

»Auf der ersten Seite des Buches thront der Herrscher des Olymp; hierher gesetzt
als Erster, denn niemand ging ihm voraus: Aller Kénige Konig ist er und Gott der
Géatter. Wer dem Herrn des Himmels, dem das himmlische Reich dient, sich einen
und zugesellen will, der tue, was dieses Buch befiehlt, auf dafS er frei sei von Schuld
und dorthin gelange, wo er in alle Ewigkeit lebt“s.

Jetzt erst treten wir, wie durch die Tore einer befestigten und geschmiickten
* Stadt, in das Innere des Buchs der Biicher c¢in. Auf den folgenden Blittern sind
Szenen aus der Heilsgeschichte in Streifenkompositionen zu je drei Zonen von der
Verkiindigung bis zur Berufung des Matthius dargestellt. Der Evangelist selbst,
thronend auf einer Kathedra, beschlieit die Erzihlung; ein gefliigelter Mensch anf
der gegeniiberliegenden Seite hélt ihm ein iibergrofles aufgeschlagenes Buch hin, in
dem zu lesen ist:

»Ihr Menschen glaubet den Schriften des Menschen Maitthius, damit der, von
dem er berichtet, der Mensch Jesus, euch den Lohn erteile!“s

Grofle Ornamentseiten und Initialen leiten zum Text iber, der in goldenen
Buchstaben fortsetzt, was Einband und Bild wie ein gewaltiges Praludium ein-
geleitet haben: Die Geschichte des Heiles.

Der gleiche Aufbau wiederholt sich bei den drei iibrigen Evangelien, so dafl
ein einheitlicher Rhythmus das ganze Werk durchwaltet.

Schon diese kurze Beschreibung des Codex zeigt, wie wesensverschieden die
Werke der Friihzeit von den modernen Bemithungen um eine Bibelillustration sind.
Damals ging es nicht in erster Linie darum, ,Anschauungsmaterial® fir die heiligen
Texte bereitzustellen; man wollte vielmehr die Horizonte des Seins durch geist-
erfullte Gestalten absichern, die Raum und Zeit als heiligen Raum und heilige
Zeit vom Wort Gottes her konstituierten.

4 Peter Metz: A.a O, S. 45/46.
5Peter Metz: A.a.O,, S. 54.



Bibelillustrationen 429

Die Gestaltfindung war also notwendig, um das durch die Siinde und durch gott-
feindliche Michte bewirkte Chaos der Welt zu einem Kosmos zu formen. Dieses zu-
néichst rein inhaltlich an den Motiven und an dem Aufbau des Buches aufgezeigte
Anliegen ist ebenso im Formalen spiirbar. Das erhellt z. T. aus der Ornamentik:
Das dichtverschlungene Rankenwerk, das den FEindruck eines Labyrinths macht,
lichtet sich zum Durchsichtigsten, das die Miniaturmalerei kennt, zum Buchstaben.
Ranken, Knoten, Bliten und Lowenkdpfe bilden in groflartigem Zusammenspiel
den Buchstaben L, den Anfang des Wortes ,Liber® (generationis — den Beginn
des Matthdusevangeliums).

Noch an einem zweiten formalen Element der mittelalterlichen Bibelillustration |
soll die Vergeistigung des Sinnenhaften deutlich gemacht werden, am Evangelisten-
bild, einem Zentralmotiv frithmittelalterlicher Buchmalerei. Dieses hat seinen Ur-
sprung in den Autorenbildern antiker Handschriften. So sieht man z. B. in einem
Vergilcodex des 4./5. Jhs. n. Chr. (Vatikan) den Dichter in eine Toga gehillt auf
einem Thron sitzend; neben ihm eine Kiste mit Buchrollen und ein Bicherpult.
Schon an solcher Darstellung wird deutlich, welchen Rang man dem geistigen und
personalen Ursprung eines Buches zuerkannte. Der Vorgang der Inspiration wird
dadurdh ins Bild gehoben, dafl man gelegentlich neben den Autor die inspirierende
Muse stellt. Die christliche Abwandlung dieses Motivs zeigt schon der Codex von
Rossano (6. Jh.), in dem neben den schreibenden Markus eine Matrone = die Ge-
stalt der Weisheit — tritt, die dem Evangelisten die Worte des sich offenbarenden
Gottes diktiert. In der abendlidndischen Buchmalerei setzt sich dieses Motiv in
mannigfacher Variation als Gberaus geistvolles Spiel durch die Jahrhunderte hin
fort. So kann man in karolingischer Zeit eine Betonung der sinnenhaften Seite des
Inspirationsvorganges feststellen: Das [dren, Schaven und Tasten steht im Vorder-
grund der Darstellung, wie es auch der Heliand beschreibt:

»Das sollten die vier da | mit Fingern schreiben,
setzen und singen, | und sagen es frei,

daf} sie von Kristes | Kraft, der grofien,

sahen und horten, | dafl er selber sprach,

wies und wirkte | der Wundertaten viele ...“¢

In den ottonischen Miniaturen ist dann die Geistseite, das menscheniibersteigende
Ekstatische der Inspiration erfafit. So sieht man z. B. im Evangeliar Ottos IT1. den
bl. Lukas mit aufgerissenen Augen. Uber sich hilt er ein Ornament, das sein Sym-
bol, Kénige und Propheten des Alten Bundes sowie Engel als Gestalt gewordenen
Inbegriff von Tradition und Inspiration, in sich fafit; Blitze und Strahlen gehen
von diesem ornamentalen Gewdlk aus?. Die Inspiration wurde also als geistiger
Vorgang jeweils neu erlebt.

So gibt uns die Betrachtung der frithmittelalterlichen Bibelillustration nach In-

8 Felix Genzmer: Heliand und die Bruchstiicke der Genesis. Aus dem Altsichsischen
iibertragen. Stuttgart 1956. S. 18; vgl. auch Fr. Wulf S. J. : Die Frommigkeit des altséch-
sischen Heliand. In dieser Ztschr. 22 (1949), S. 278 ff,, besonders S. 281.

? ()}c org Leidinger: Das sogenannte Evangeliarium Kaiser Otto Il1l. Miinchen
(0.J), 1, 88.



430 Herbert Schade

halt und Form einen Einblick in das geistige Ringen der Zeit: Nicht mechanische
Reproduktionen, technische und dekorative Aufgaben bewegten den gliubigen
Maler; das Bild war fiir ihn vielmehr notwendige Glaubensbezeugung und Sorge
um das Heil. Erst im spater Mittelalter gesellte sich zu dem kosmischen und heils-
geschichtlichen Charakter des Bibelbildes ein pidagogisches Anliegen. Immer stér-
ker riickte der Mensch in das Blickfeld. Man schuf die ,bible moralisée®, die ,bhiblia
pauperum” und das ,speculum humanae salvationis“s. Die uralten Beziige zwischen
Altem und Neuem Bund, antikem und christlichem Weltbild, Mensch und Heils-
geschichte werden in diesen Entwiirfen immer noch aufrechterhalten. Dariiber hin-
aus aber bringen die Illustrationen und beigefiigten Texte Anweisungen fiir den
Unterricht in den Glaubenswahrheiten. Tugenden werden empfohlen, vor Lastern
wird gewarnt. Dem Menschen wird das Bibelbild als Spiegel seiner eigenen Lebens-
gestaltung vor Augen gestellt. Der geistige Umkreis der Illustrationen wird noch
¢inmal erweitert.

11. Hinweise zur modernen Bibelillustration

Die moderne Bibelillustration kennt wenig oder gar nichts mehr von einer kos-
mischen und heilsgeschichtlichen Notwendigkeit der Aussage. Sie besitzt vorwiegend
padagogischen Charakter. Dazu gehéren die Illustrationen unserer Schulbibeln. Da-
neben trifft man auf Bibelbilder christlicher und nichtchristlicher Kiinstler, die ein
individuelles Erlebnis zum Ausdruck bringen wollen. Endlich sind da noch die zahl-
reichen Verdffentlichungen, die einfach die Schitze der Vergangenheit fir die Ge-
genwart fruchtbar machen wollen.

Gehen wir von den zuletzt genannten aus. An ihnen kann man die Mentalitit
unserer Zeit deutlich machen, ohne daf} eine Kritik Kiinstler und Werkgemeinschaft
personlich trifft. Da ist z. B. der bedeutende Bildband des Phaidonverlages®. Seine
Auswahl bietet keine modernen Bilder, sondern Darstellungen friherer Zeit. Wir
treffen auf Werke des 3. bis auf solche des 18. Jahrhunderts. Dabei werden keine
Unterschiede zwischen klassischen und primitiven, hochwertigen und provinziellen
Leistungen gemacht. Wichtig ist den Herausgebern des Buches einzig der Einschnitt,
der im 18. Jahrhundert erfolgt. Der Herausgeber folgt dabei einem allgemeinen
kunstgeschichtlichen Gebrauch: Das Ende des 18. Jahrhunderts gilt als Wendezeit;
Sedlmayr hat in seinem Buch ,Verlust der Mitte“ ausfithrlich davon gehandelt.
Nicht zu Unrecht wirken die Hinweise dieses Werkes alarmierend. Es beschreibt die
gesellschaftliche Umgruppierung, die von der Franzdsischen Revolution ausging,
weist auf die Verdnderung der kosmischen Beziige der Kunst hin und bringt die
Aushohlung der religiosen Kunst zum Bewuftsein.

Diese Krisenzeit und die Werke der Folge schliefit der Phaidonband aus. Er zeigt

8 Wilhelm Neuf: Bibel-Illustration. In: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte.
II. Bd., S. 478 ff.

9 Die Bibel in der Kunst. Miniaturen. Zeichnungen. Gemilde. Skulpturen. Das Alte
Testament. Eingeleitet von Rudolf Alexander Schroder. Kéln 1956 im Phaidon-Verlag
(DM 28.—). Ahnlicher Art scheint wohl auch das Werk zu sein: ,Das Leben Christi in den
Meisterwerken der Kunst und den Worten des Neuen Testamentes“. Einfithrung von Walter
Nigg. Auswahl der Bilder und Texte von Marvin Ron. Wiesbaden, Rheinische Verlags-
anstalt (1957). Ln. DM 88,80.



Bibelillustrationen -+ 431

noch die ungebrochene Fiille des gldubigen Bewufitseins. Dennoch tritt der heutige
{(auch christliche) Beschauer nicht mehr mit der gleichen zeitbedingten, perspektivi-
schen Sicht vor diese Bilder hin, wie es die Menschen ihrer Entstehungszeit taten. Er
hat ein ganz anderes Verhiltnis zur Geschichte gewonnen. Alle Epochen und ihre
Kunstwerke sind ihm gleichsam unmittelbar gegeben. Er vermag die Heilsgeschichte
in mannigfacher Weise zu erleben. Die verschiedenen Auspragungen der biblischen
Geheimnisse dienen ihm zu seinem religiosen Selbstverstindnis: Staunend beobach-
tet er mit dem Menschen der ottonischen Zeit die Wunder der Bibel. herzliches
Empfinden bewegt ihn mit dem Beter der Gotik, eindrucksvoll erscheint ihm das
Bild vom Menschen in der Renaissance, gewaltig erlebt er das religiose Pathos des
Barodk und dessen sinnenhafte Kraft. Dem modernen Menschen kann also eine frii-
here Gestaltung der Heilsgeschichte ebenso zur Anregung dienen wie eine spitere;
aber sie tut es auf andere Weise. Bei der Betrachtung von stilistisch verschiedenen
Bildern erfihrt er sich gleichsam als Verwalter dieser umfassenden Frémmigkeits-
geschichte.

Daneben besitzt der moderne Mensch eine Vorliebe fiir besondere Formen und
Zeiten der Kunstgeschichte. Das Friithe und Einfache zieht ihn an. Eine Bildband-
reihe des Wittig-Verlages kommt dieser Neigung entgegen. Der Benediktinerpater
Frowin Oslender hat in jahrelanger, verborgener Arbeit Farbfotos frithmittelalter-
licher Buchmalerei gesammelt und diese Bilder weiten Kreisen zuginglich gemacht.
Er nimmt die einzelnen Bilder aus ihren urspriinglichen Zusammenhingen heraus
und ordnet sie thematisch: Die Schopfungsgeschichte, die Offenbarung des hl. Johan-
nes, die Evangelisten, Christi Antlitz, Weihnachten, Passion, Auferstehung, Him-
melfahrt, sind die Titel seiner Reihe. Lothar Schreyer hat eine eigene kunst- und
geistesgeschichtliche Einfithrung dazu geschrieben!?. ‘

Beide Publikationen — der Bildband des Phaidonverlags und die Miniaturen Os-
Jinders — sind historisch orientiert, fithren aber zugleich an die Glaubensgehalte
heran. In dbnlicher Weise kann man eine zweite Gruppe von Bibelillustrationen
unserer Zeit charakterisieren, die dem Unterricht dienen. Damit betreten wir das
umstrittene Feld der Schulbibelillustrationen. Hier sind vor allem die Franzosen —
die auch sonst in der christlichen Verkiindigung neue Wege gehen — fithrend. Sie
entwarfen Bibelbilder fiir verschiedene Altersstufen. Die Hlustrationen wurden ur-
spriinglich fiir ein Missale geschaffen. Léopold Marbeuf schuf seine Bilder fiir Vier-
jahrige, Frére Yves fiir die Achtjahrigen und Timolentheos fiir die Zwélfjahrigen.
Jeder von ihnen bemiihte sich, der geistigen Fassungskraft der betreffenden Alters-
gruppe entgegenzukommen. Wir konnen hier nicht in eine Analyse der verschiede-
nen Darstellungen eintreten, nur das Gesetz der Differenzierung soll einmal deut-
lich gemacht werden — eine Differenzierung, die eine iiberlegte seelsorgliche Praxis
als notwendig erkannt hatte. Man konnte Kindern weder Bibelbilder der altchrist-

10 Farbige Buchmalerei aus dem frithen Mittelalter. Eine Kunstbuchreihe. Herausgegeben
von Dr. Frowin Oslender OSB, Maria Laach, Hamburg, Friedrich Wittig Verlag.
Bisher sind erschienen: Albrecht Goes: Genesis; Hans Asmussen : Wethnaditen;
Frowin Oslender: Das Antlitz Christi; Walter Dirks: Christi Passion; Ger -
trud Schiller: Die Offenbarung des Johannes; Lothar Schrey er: Evangelisten.
(Preis des Binddiens je DM 5,80.) Ferner Lothar Schreyer: Die Botschaft der
Buchmalerei. DM 8,80.



432 . Herbert Schade

lichen oder mittelalterlichen noch solche der modernen Kunst vorsetzen, wenn
man vom Bild eine unmittelbare Hilfe fiir den Religionsunterricht erwartete. Eben-
sowenig wollte man aber auch auf die bloff erzihlenden Bilder der Neuzeit zuriick-
greifen, etwa der Nazarener oder aus dem Anfang unseres Jahrhunderts, weil sie
die groflen Ereignisse der beiden Testamente zu stark ins Menschlich-Erbauliche
gezogen hatten. Es galt Neues aus dem Empfinden unserer Zeit heraus zu schaffen.

Aus dieser Notwendigkeit sind z. B. die Illustrationen fiir die Schulbibel von
Albert Burkart entstanden. Der Autor sah sich vor eine fast unlésbare Aufgabe ge-
stellt: Einerseits mufite er als moderner Kiinstler Originale schaffen, andererseits
sollte er den Anspriichen des Kindes wie den Wiinschen der Religionslehrer genii-
gen. In seinen Mappen ,Gottes Wort im Bild“ bemiiht er sich nun in Federzeich-
nungen, die renaissanceartige Formen aufweisen, beiden Forderungen gerecht zu
werden. In der ,Katholischen Bibel fiir Jugend und Volk“ bevorzugt er Abbrevia-
turen, Symbole und Skizzen des Heilsgeschehens. Beide Versuche werden bei aller
Anerkennung reicher Gestaltung nicht unwidersprochen bleiben. Man moge aber bei
der Kritik der Bilder bedenken, daf} das Problem nicht in erster Linie beim Kiinst-
ler liegt, sondern mit unserer iiberaus differenzierten geistigen und gesellschaftlichen
Struktur zusammenhingtit,

Andere Wege wieder geht die ,Ravensburger Bilderbibel“. Sie zeigt eine ausge-
sprochen archaisierende und synchronisierende Tendenz, und es ist nicht zufillig,
daf diese Bilder in den USA entstanden sind, wo die Einflisse verschiedenster Kul-
turbereiche zusammenfliefen. Den Kiinstlern dienen ebenso frithmittelalterliche wie
persische Miniaturen als Vorbild, und das mirchenhaft Orientalische nimmt einen
breiten Raum ein. Das mag zunichst einmal das heutige Kind stark ansprechen —
manche Bilder sind in Form und Farbe vorziiglich gelungen —, aber es melden sich
doch auch einige Bedenken an. Die Umwelt der Heilsgeschichte ist nicht persisch,
sondern jiidisch. Das Geschehen selbst ist nicht mirchenhaft, sondern wirklich. Fer-
ner kommt es zu einer Reihe ikonographischer Neubildungen, die fragwiirdig sind:
Christus erhebt sich im Bild der Himmelfahrt als Taube; die zw6lf Apostel erschei-
nen als Blumentrager, und die Seele des gesteinigten Stephanus steigt ebenfalls als
- Taube empor!2. Bei diesen Illustrationen steht bisweilen zu sehr das dsthetische Mo-
ment im Vordergrund, von dem R. A. Schrider sagt: ,Grade weil der dsthetische
Affekt von so vielen Seiten her und nach so vielen Seiten hin des Substrates und der
Anlehnung bedarf, verbiindet sich seine Verfilschung und Verddung mit allen Be-
drohungen, unter denen unsere Gegenwart steht“13. Man miifite sich also immer vor
Augen halten, dafl das padagogische Anliegen nicht zu weit gehen darf. Man kann
das Geschehen der HI. Schrift nicht — um es der Fassungskraft der Kinder mag-
lichst anzugleichen — in eine Mirchenwelt versetzen. Hier stoflen wir auf histori-

1 Albert Burkart: Gottes Wort im Bild. Erste Mappe: Neue Zeichnungen zur
Biblischen Geschichte. Zweite Mappe: 16 Zeichnungen zum Katechismus. Christopherus-Verlag
Herder, Freiburg i. Br.; Ders.: ,Katholische Bibel fir Jugend und Uolk“, Entwurf vorgelegt
von der Arbeitsstelle fir religionspddagogische Hilfsmittel. Herder, Freiburg i. Br. 1957.

12 Ravensburger Bilderbibel. Das Neue Testament. Ubersetzt und geschrieben von Jose f
Weiger. Illustriert von Alice und Martin Provenseun (USA). Ravensburg, Otto
Maier Verlag. 1957; vgl. dazu B. Dreher in: Theologisdie Quartalsschrift. 3. Heft, 1957,
S. 8717.

13 In: Die Bibel in der Kunst. Phaidon-Verlag. S. 15.



Bibelillustrationen ‘ ‘ 433

sche und dogmatische Grenzen, die in der Auseinandersetzing um den sogenannten
Catéchisme progressif in Frankreich eine grofle Rolle spieltent4.

Jedoch ist das nur die Betrachtung der Schattenseite. Das Asthetische und Exoti-
sche, das vor allem durch die Anleihen bei persischen Miniaturen sichtbar wird, kann
auch positiv verstanden werden. Das Schone im Sinne des Geschmackvollen schlieft
den Menschen auf, und das Fremdlandische bereichert unsere Formenwelt. Von allen
Seiten brechen die fremden Kulturen in unsere abendliandischen Bezirke ein und
melden ihre Anspriche an. Der Zug der Gegenwart zu einem internationalen Stil
und zu einer weltumfassenden Form gewinnt auch in den umstrittenen Bildern der
Ravensburger Bibel Gestalt. '

Der schwankende Boden, auf dem alle kiinstlerischen Versuche der Moderne auf-
ruhen, wird noch spiirbarer, wenn wir die religiésen Aussagen einzelner christlicher
Kiinstler betrachten. Beispielhaft erscheint hier Seewalds Bilderbibel, die eben in
reprasentativer Anfmachung im Herderverlag in neuer Auflage herausgekommen
ist15. Ohne Frage ist Seewald ein genialer Zeichner. In der Bilderbibel stellt er sich
eine vielschichtige Aufgabe: Zunichst wird seine Herkunft vom magischen Realis-
mus deutlich. Seewald kennt die Bedeutung der isolierten Figur, ihre Monumenta-
litit und die Wirkung perspektivischer Rdume. Ein weiteres Anliegen ist ihm die
Erhaltung der abendlandisch-griechischen Tradition, wobei er die archaische Kunst
der Griechen bevorzugt. So erscheint z. B. der eben erschaffene Adam im Paradies
als archaischer Jingling in Schreitstellung. Die Herkunft dieser Gestalt aus dem
6. vorchristlichen Jahrhundert. ist unverkennbar.

Seewalds Grofle und Schwiche besteht nun darin, dafl er sich bemiiht, das All-
gemeine und Besondere in gleicher Weise Bild werden zu lassen. Das Besondere
heifdt hier die Gestaltfindung der Kiinstlerpersonlichkeit Seewalds. Das Allgemeine
bedeutet das Bemithen um eine fiir moglichst viele, geistige Menschen giiltige Aus-
sage im Bild. Es ist klar, dafl eine solche umfassende Aufgabe nicht in allen Dar-
stellungen vollkommene Losungen gefunden hat. Nach Theodor Hetzer brechen
schon bei Goya die Bereiche des Allgemeinen und Personlichen auseinander. Der
damalige Klassizismus, der das Allgemeine gestalten wollte, steht in unmittelbarem
Gegensatz zu den subjektiven Aussagen der Bildwelt Goyast®. Es ist also kaum
zu erwarten, daf ein solcher Zyklus, wie ihn Seewald bietet, in allen seinen Darstel-
lungen gleich wertvoll ist und allgemeine Anerkennung findet. Aber die Monumen-
talitat der Gestaltung ist von bleibendem Wert.

Formal im Vorteil sind diesen Werken gegeniiber jene Kunstler, die ohne Riick-
sicht auf andere, auf Anerkennung und Ablehnung oder fir einen bestimiten
Zwedck schaffen. Sie setzen kein allgemein giiltiges Weltbild voraus. Sie arbeiten
ohne den Riickhalt einer Gemeinschaft, in unserem Falle ohne Anlehnung an die
Kirche. Sie konnen sich ihren subjektiven Erfahrungen der Heilsgeschichte hinge-

_ben, ohne daf ein Lehramt ihre Bilder beanstandet und der Theologe seine Beden-
ken anmeldet. Zu den groflen Kinstlern im auflerkirchlichen Bereich gehért ohne

14 Herder-Korrespondenz November 1957, S. 84 ff.

15 Richard Seewald: Bilderbibel. Hundert Bilder mit Texten aus dem Alten und

Neuen Testament. Freiburg i. Br. Herder, 1957 (DM 22.—).
8 Theodor Hetzer: Giotto. Seine Stellung in der europdischen Kunst. Frank-

furt/M. 1941, S. 177.



434 Herbert Schade

Zweifel Marc Chagall. Die Welt des Alten Testamentes ersteht bei ihm neu und
kiinstlerisch iiberzeugend. Schaut man allerdings niher zu, so findet man Elemente
der surrealistischen Traumwelt und der Psychoanalyse, die, gemessen an den heils-
geschichtlichen Vorgingen, vom Christen nicht ohne Vorbehalt angenommen
werden konnen. Eine behutsame, aber entschiedene Kritik durch den Theolo-
gen wird einsetzen.

Eine Betrachtung der Bibelillustrationen, die hier nur andeutungsweise versucht
wurde, zeigt, dafl nicht nur theologische und kinstlerische Fragen zu beantworten
sind. Der geschichtliche Augenblick und die eigene Situation der Gesellschaft mufl
beriicksichtigt werden. Man sollte dem Kinstler nicht eine Leistung aufbiirden, die
keine Instanz der Moderne zu leisten vermag: das Allgemeine und Personliche in
gleicher Weise giiltig und notwendig Gestalt werden zu lassen. Die Zeit ist im Um-
bruch. Formen werden gesucht. Weltbilder zerbrechen. Dem Mittelalter gelang es,
antike und heidnische Vorstellungen christlich zu deuten. Auch die Gegenwart sucht
das Bild Gottes und eine Darstellung der Geschichte des Heils. Aber nur die auf-
richtige und intensive Zusammenarbeit von Theologen und Kiinstlern, von Soziolo-
gen und Pidagogen, werden die unverbriichlichen Geheimnisse des Glaubens und
der Not der Zeit in einem Bild fassen. Eine langwierige geistige Arbeit bleibt uns
auch auf diesem Gebiete nicht erspart.

Dabei wird nicht das Welthild der Alten den Grund fiir eine gemeinschaftsbil-
dende Form legen, denn es ist naturwissenschaftlich nicht aufrechtzuerhalten. Aunch
die Weltanffassung der modernen Physik vermag dem Kiinstler wenig zu helfen;
denn ihre Erkenntnisse sind mathematischer Natur und als solche bildles. Grund-
lage fur das Kunstschaffen kann nur die personale Erfahrung des einzelnen sein, die
als Korrektur vom Objektiven her eine Bildmetaphysik, eine neue Lehre vom Bild
erfordert. Die moderne Diskussion um den Begriff der Analogie und die Bilderlehre
der alten Theologie werden dabei Ansitze bieten, die das Schaffen einer verbind-
lichen Bildwelt ermdglichen werden.

Die Bilder zur Hl. Schrift selbst aber werden in Zukunft wahrscheinlich die hier
beschriebene Differenzierung noch weiterfithren: Man wird Bilder fiir den Unter-
richt schaffen, die eine grofle Anniherung an die geschichtliche Wirklichkeit darstel-
len und fiir verschiedene Altersgruppen und Schichten eigens entworfen werden.
Dann wird es Kiinstler geben, die den alten ikonographischen Motiven neues Leben
verleihen, und schlieflich solche, die in einer persénlichen Schau die Heilsgeschichte
in unmittelbare Beziehung zur modernen Geistigkeit setzen. Die letzte Gruppe wird
kiinstlerisch die stirksten Moglichkeiten besitzen, aber ohne eigene Interpretation
nicht fir alle in gleicher Weise tragbar sein.

So ergibt sich, daf8 das Bild dem modernen Menschen eine Vielfalt von Aufga-
ben stellt, die eine mittelalterliche Darstellung noch nicht kannte. Von den Plakaten
der Litfafisdulen bis zu den bewegten Ausschnitten der Filme, vom Kultbild bis zur
Dekoration beobachten wir eine Fiille von Darstellungen, die uns zeigen, daff auch
das moderne Bibelbild vielschichtigen Charakter besitzt. Hier zu sondern und aus-
zuwihlen, ist Aufgabe des Christen von heute.





