
Die christliche Meditation in der Auffassung 
und Übung unserer Zeit 

Von Friedrich W u 1 f S. J* München 

In jeder Zeit, in jeder Epoche eines Kulturraumes gibt es Worte, die • obwohl 
schon immer gewußt und genannt • auf einmal aus dem großen Meer des Wort- 
schatzes auftauchen und zu einer bis dahin nicht gekannten Bedeutung gelangen. Sie 
haben sozusagen ihre Stunde. Jedermann führt sie im Mund, bekundet sein Wissen 
von ihnen oder möchte erfahren, was es mit ihnen auf sich hat. Derartiges gilt von 
dem in unseren Tagen zu so merkwürdig mächtigem Ansehen gelangten Wort 
.Meditation'. Es gehört nicht zu den Worten des Alltags. Es hat vielmehr etwas 
Geheimnisvolles an sich und zieht eben darum die Menschen so an. Es geht gerade- 
zu eine Faszination von ihm aus. Es ist eine Art Zauber- und Schlüsselwort, das den 
Zugang zu unbekannten Bereichen verspricht, die dem Menschen hohe Erkenntnisse, 
geheime Kräfte, Gesundung und Glück, Frieden und Heil bringen sollen. 

Auch in der christlichen Welt begegnet das Wort .Meditation' seit einigen Jahren 
erhöhtem Interesse. In vielen Büchern und Aufsätzen, auf Tagungen und in Vor- 
trägen verbreitet man sich über ihr Wesen und ihre Praxis. Das Erstaunliche dabei 
ist: Obwohl es eine alte, überaus reiche christliche Überlieferung der Meditation 
gibt, die bis in die Gegenwart hineinreicht, und das Wort in seinem hier gemein- 
ten Sinn sogar biblischen Ursprungs ist, knüpft man nicht an diese Überlieferung 
an, sondern glaubt etwas relativ Neues entdeckt oder wenigstens wiederentdeckt zu 
haben, was im Christentum weithin verloren gegangen sei. Nicht das, was man 
im katholischen Raum die .Betrachtung' nennt • sagt man •, sei es, was man 
heute brauche und suche. In der Betrachtung' überwiege einseitig das Verstandes- 
und Willenselement. Es gelte aber gerade der Überintellektualisierung und dem 
ungesunden Aktivismus unserer Tage ein Gegengewicht zu schaffen und die tieferen 
Schichten der Seele aufzurufen, in denen die eigentlichen, für den Menschen ent- 
scheidenden Lebensvollzüge stattfänden. Das eben sei der Sinn und die Aufgabe 
der Meditation. Durch sie könne es gelingen, den seelischen Verkümmerungs- 
prozeß der letzten Jahrhunderte wieder rückgängig zu machen, den Menschen 
wieder in tieferer Weise zu sich selbst zu bringen und das Glaubensbewußt- 
sein mit jenem Leben zu erfüllen, das die. übernatürliche Welt von neuem als 
Wirklichkeit empfinden lasse. 

Beide Meditationsbewegungen • außerhalb und innerhalb des Christentums • 
sind der gleichen Zeitsituation entwachsen: Der Mensch der Unrast fühlt sich über- 
fordert, es fehlt ihm der seelische Raum der Besinnung und Geborgenheit, die 
inneren Schwierigkeiten werden größer, das Gefühl der Selbstentfremdung, der 
Unsicherheit und Leere nimmt zu, das Bewußtsein der Personalität ist geschwächt. 
Beide haben darum auch manches in ihren Methoden und Zielen miteinander 
gemeinsam. Sie betonen die Entspannung, das Sich-Lassen und sprechen vor allem 
die erlebnishaften Kräfte des Menschen an: die inneren Sinne, die Hingabe, das 



436 Friedrich Wulf 

Gemüt. Hier wie dort erwartet man von der Meditation ein erfahrungsmäßiges 
Eindringen in die Welt des Geistes, Zuwachs an Kraft, Integrierung des ganzen Men- 
schen und seiner Anlagen, Erweiterung des Bewußtseinsraumes, Überwindung der be- 
grenzten, ichsüchtigen Individualität, Personwerdung, je nach den philosophischen 
und weltanschaulichen Voraussetzungen bald mehr das eine, bald mehr das andere. In 
der christlichen Meditation steht das selbstverständlich alles im Dienste der Durch- 
formung des Menschen mit dem Worte Gottes, der tieferen Aneignung der Botschaft 
Christi. Aber das hindert nicht, daß die untergründigen Strömungen überall die 
gleichen sind. Die Frage, die sich für uns daraus ergibt, lautet dahin: Ist in allem, 
was sich heute als christliche Meditation ausgibt, ihrem wesentlichen Ziel: der 
innigeren Vereinigung des Menschen mit Gott, mit Jesus Christus, mit dem Worte 
Gottes und den Geheimnissen des Glaubens, genügend Rechnung getragen? Oder 
hat man hier und dort dem Trend der Zeit, etwa der passiven Neigung zum Sich- 
Hingeben, zum Erlebnis, zur meditativen Versenkung in unpersönliche Schichten 
der Seele, zu viel nachgegeben und dabei das personale Gegenüber von Gott und 
Mensch vernachlässigt? Ein Überblick über die verschiedenen christlichen Medita- 
tionsweisen, die in den letzten Jahren vorgelegt worden sind, wird dies zeigen. 

Einen ersten größeren Versuch in der Richtung auf eine Neugestaltung und 
Vertiefung der Meditation hat schon im Anfang der dreißiger Jahre Romano 
Guardini gemacht. Was er in seinen •Geistlichen Übungen"1 niederschrieb, war 
vorher mehrfach in einem Kreis aufgeschlossener und gleichgesinnter Menschen aus- 
probiert worden. Es sind Übungen im eigentlichen Sinne, so wie sie auch Ignatius 
in seinem Exerzitienbuch versteht, Übungen, die den ganzen Menschen in Anspruch 
nehmen. Was an ihnen auf den ersten Blick auffällt, ist das große Gewicht, das 
hier den vorbereitenden Akten zugemessen wird, die den Raum und die Atmosphäre 
für die Meditation erst schaffen sollen, als da sind: körperliche Entspannung, rich- 
tiges Atmen, Gymnastik, gemeinsames Sprechen und Singen, Schweigen, Einsam- 
keit, innere Gelöstheit, Bereitschaft, Absichtslosigkeit, Abtun der Kritik, Durch- 
tragen. In ihrer Einübung soll der Mensch aus der Welt des Alltags, in der alles 
Aktivität, Organisieren, Zweckdenken und zielgerichtetes Wollen ist, herausgeholt 
und so überhaupt instandgesetzt werden, gegenwärtig zu sein, zu schauen, zu ver- 
nehmen, innere Erfahrungen zu machen, Gott von Angesicht zu Angesicht zu 
begegnen. Zweierlei soll dabei geschaut, vernommen und erfahren werden: einmal 
die Welt Gottes, der Offenbarung, Christi, dann aber auch die eigene Welt, die 
innere und die äußere, und beide Welten sollen aufeinander bezogen oder besser 
in eins gesehen werden. Das Wort Gottes, das in die Tiefen der Seele hinein- 
genommen wird, soll dem Meditierenden nicht nur dazu verhelfen, den unsagbaren, 
ewigen, über allem Geschöpflichen thronenden Gott in den Blick zu bekommen, 
sondern vor allem den auf ihn zukommenden, in ihm wirkenden Gott, damit er in 
der lebendigen Begegnung mit ihm, in der Aufnahme und Annahme seines Wortes, 
den eigenen Weg, die innere Gestalt erkenne, die ihm, seinen Anlagen gemäß, von 
Gott zugedacht sind. 

Was demnach die Meditation bei Guardini kennzeichnet, ist formal gesehen die 

Wille und Wahrheit. Geistliche Übungen. Mainz 1933. 



Die christliche Meditation 437 

starke Betonung einer gelösten, absichtslosen, an den Gegenstand sich hingebenden 
Haltung, inhaltlich gesehen die auffällige Blickrichtung auf den Menschen, die 
Sorge darum, daß durch den Vorgang der Meditation in ihm etwas werde, sich 
vollziehe, sich entfalte, Gestalt gewinne. Sie will die in den tieferen Schichten der 
Seele verborgenen ,dunklen' Erkenntnisse und Willensstrebungen zum Vorschein 
bringen und dadurch jenem Leben zum Wachstum verhelfen, das Gott durch Natur, 
Schicksal und Gnade im Menschen vorgezeichnet hat, unmerklich und leise und ohne 
Zwang. Wie sehr diese Art des Meditierens als neu empfunden wurde, zeigt das 
Wort eines Kritikers aus der damaligen Zeit: •In diesen Übungen wird man erfaßt 
von einer inneren Sammlung, die viele bislang als ein Vorrecht des ostasiatischen 
Kulturkreises bewunderten. Und wir erkennen dabei freudig, daß dieser neue Ver- 
such, planvoll an geistliche Arbeit heranzugehen, eine der gegenwärtigen Situation 
angemessene Meditationsweise ist, die aus tiefstem christlichen Traditionsgut stammt 
und aus ihr heraus christliches Leben neu begründet"2. Beides trifft zu, was hier 
beobachtet wurde: Einerseits bleibt Guardini durchaus im Rahmen der christlichen 
Meditationsüberlieferung, anderseits hat er aber als einer der ersten die Erkennt- 
nisse der modernen Tiefen- und Ganzheitspsychologie sowie der rhythmischen 
Erziehung für die meditative Übung nutzbar zu machen gesucht. Ob und wieweit 
auch ostasiatische Meditationsmethoden auf ihn Einfluß gehabt haben, ist aus dem 
Wortlaut seiner Übungen selbst nicht zu erkennen. 

Offenkundig und zugestandenermaßen von der östlichen Versenkung angeregt ist 
dagegen jene Meditation, die in manchen Kreisen des evangelischen Christentums 
heute geübt wird. Wir haben schon öfter darüber berichtet. Sie geht u. a. auf den 
Arzt Carl Happig zurück und wurde vor allem von Karl Bernhard Ritter* und 
Friso Melzer* für den religiösen Vollzug fruchtbar gemacht und erweitert. Der Kern 
der Sache ist dieser: Was hier Meditation genannt wird, steht zwischen Nachdenken 
und Versenkung, wobei das Nachdenken nicht etwa dem gleichkommt, was in der 
katholischen Literatur Betrachtung genannt wird, weil ihm der Gebetscharakter 
fehlt, während der Begriff der Versenkung dem wichtigsten Heilsweg der großen 
indischen Religionen entnommen ist und hier einen Zustand der Trance, der Ver- 
zückung bezeichnet. Das Nachdenken, die Besinnung kann und muß nach den 
genannten Autoren die Meditation vorbereiten, sich auf sie zubewegen, ist aber 
wesentlich von dieser unterschieden. Denn das Nachdenken findet im rationalen, 
analysierenden Denkbewußtsein statt, während der Ort der Meditation das Bild- 
oder Erlebnisbewußtsein ist. In der Versenkung hinwiederum versinkt der Mensch 
ins Unterbewußte, in den Traum, in die Trance, in ein unpersönliches Es, in das 
All-Eine, während er in der Meditation doch gerade zu sich selbst kommen soll. 

2 E. S.-B.: Neue Exerzitien, Zu Guardinis Buch •Wille und Wahrheit", in der Berliner 
Zeitung ,Germania' vom 12. 1. 1934. Erste Beilage. 

s Über Meditation als Mittel der Menschenbildung. Kassel 1947; vgl. dazu W. G r u e h n: 
Anleitung zur Meditation? So geht es nicht, in: ,Der Weg zur Seele', 2 (1950), Heft 5•7. 
Über Exerzitien in der Michaels-Bruderschaft vgl. W. S t a e h 1 i n , Geistliche Übungen. 
Kassel 1938. 

4 Meditation. Eine Lebenshilfe. Stuttgart 1954; Konzentration. Vom Weg, von der Nach- 
folge, vom lebendigen Wort. Stuttgart 1955; Meditation in Ost und West. Stuttgart 1957. 
Meditation. Ein Literaturbericht als Übersicht über die gegenwärtige Lage, in: Theol. Liter. 
Zt. 1957, Nr. 6, Sp. 415 ff. 



438 Friedrich Wulf 

Was aber ist das Erlebnisbewußtsein? Jene mittlere Schicht der Seele, in der die 
Erlebnisse stattfinden, dem Menschen Einfälle kommen, das Herz ergriffen und 
der ganze Mensch gewandelt wird. Von daher wird sofort verständlich, daß der 
Meditierende nicht selbst aktiv • mit Verstand oder Wille • in diese Schicht ein- 
greifen kann, um solche Erlebnisse planmäßig herbeizuführen. Was vielmehr als 
Wichtigstes für die Meditation erfordert wird, ist die Entspannung und Gelöstheit, 
das Schweigen und die Bereitschaft. Der Meditierende muß sich hingeben können, 
ein Bild oder ein Wort in sich hineinnehmen, in sich einlassen; er muß die inneren 
Sinne betätigen, das Schauen, Schmecken und Betasten. Die Gegenstände der Medi- 
tation sind Symbole, Bilder der Kunstgeschichte, Kernworte der Bibel oder der 
kirchlichen Überlieferung, ,Herzwörter', sagt Melzer, Gebete und Lieder. Wer sich 
ihnen hingibt, sich mit ihnen identifiziert, der erfährt eine Verwandlung, in den 
ziehen Ruhe, Friede, Freude oder auch heilige Unruhe ein, der wird von einer Glut 
ergriffen, oder er wird beschämt, je nach dem Gegenstand der Meditation und je 
nach den Gedanken, die in der Besinnung und Betrachtung, beim Nachdenken über 
das Symbol oder Wort im Geiste wach geworden sind. 

Die hier beschriebene Meditation umfaßt also drei Stufen: die Stufe der Vor- 
bereitung (Besinnung, Betrachtung, Nachdenken über ein Symbol oder einen Schrift- 
text), die Meditation selbst (von Melzer Innerung genannt) und endlich die Frucht 
der Meditation, das in der Seele Bewirkte. Obwohl sie einen vorwiegend passiven 
Charakter hat und emotionaler Natur ist, hat sie doch nichts mit einer trancehaften 
Versenkung zu tun, in der das Ich- und das Personbewußtsein mehr oder weniger 
ausgelöscht wird und der innere Mensch im Strom der Bilder und Gefühle dahintreibt; 
sie findet vielmehr im normalen Wachbewußtsein statt. Dennoch soll sie in einer 
merkwürdigen Psychologie vom Denkbewußtsein geschieden (nicht nur unter- 
schieden!) sein, da das Denken (unterscheidendes, analytisches, nicht schöpferisches 
Denken) •in ausschließendem Gegensatz zum Erlebnis-Bewußtsein wie zum bild- 
haften Schauen und Erleben in der Innerung"5 steht. Von daher ist denn auch zu 
verstehen, daß die meditierten ,Bilder' eine große Macht über die Seele bekommen 
können, die oft gar nicht erwünscht ist, weil sie nicht im Sinne der christlichen 
Botschaft wirkt, sondern dem Menschen zur Versuchung wird und ihn auf Abwege 
führt. Es scheint, daß man nicht selten ungute Erfahrungen in dieser Hinsicht 
gemacht hat. Daher die Mahnung der Initiatoren dieser Meditationsmethode zur 
Vorsicht; man dürfe die Meditation nicht ohne Anleitung, ohne einen Seelenführer 
machen. Bestimmte Bilder und Symbole werden von ihnen von vornherein aus- 
genommen, sei es solche, die die Seele verwunden und einen Stachel in ihr zurück- 
lassen können, oder auch solche, die nach ihrer Ansicht archetypische Symbole (im 
Sinne C. G. Jungs) des menschlichen Trieblebens darstellen, wie etwa die Kalla- 
Blüte Symbol des Sexualtriebs sein soll6. Hier rückt die Meditation dann doch wieder 
in bedrohliche Nähe der Versenkung in die sinnenhaften und vitalen Bereiche 
der Seele. 

Vergleicht man die in evangelischen Kreisen geübte Meditation mit der von 
Guardini ausgeführten, dann sieht man, daß zwar die allgemeinen Tendenzen hier 

5 Melzer, Meditation a. a. 0., S. 166 f. 
6 Ritter, a.a.O., S. 35. 



Die christliche Meditation 439 

und dort die gleichen sind, daß aber nicht nur die emotionalen Kräfte der Seele für 
den Vorgang der Meditation ein noch stärkeres Gewicht bekommen haben, sondern 
• was entscheidend ist • das Denkbewußtsein weitgehend ausgeschaltet wird (was 
eben die oben genannten Gefahren zur Folge hat). 

In ähnlicher Weise wie Happig, Ritter und Melzer schränkt auch der Katholik 
Alfons Rosenberg1 die Meditation von vornherein auf das Bild- und Erlebnis- 
bewußtsein der Seele ein, wobei •dem Auge und dem Sehen eine Art von Primat 
in der Entwicklung der Sinne wie in der allgemeinen sinnlich-geistigen Erfahrung 
des Lebens"8 zukommt. Meditation ist für ihn einfachhin Bildmeditation. Sie steht 
zwischen der Betrachtung als der •mehr gedanklichen und intellektuellen Weise, 
eines Wortes, eines Vorgangs, einer Perikope aus der Heiligen Schrift innezu- 
werden", und der Kontemplation als der •höchsten Stufe der mystischen Versen- 
kung"9. Die Übergänge zwischen Betrachtung und Meditation sind nach Rosenberg 
fließend, anders als z. B. bei Melzer, für den die Meditation einen exklusiven 
Charakter hat. Er kann darum auch die Meditation ein Nachdenken, ein denkendes 
Schauen nennen, in dem sich Geistiges und Sinnenhaftes durchdringen. In der 
Meditation werden die in der Betrachtung überdachten Wahrheiten des Glaubens 
in den bilderträchtigen Seelengrund hineingenommen und solange eingeübt, bis der 
ganze Mensch davon erfaßt und durchdrungen ist. Was Rosenberg darüber sagt, 
entspricht nicht nur der katholischen Tradition, sondern trägt auch der seelischen 
Eigenart des westlichen Menschen besser Rechnung, als die stärker vom Osten 
beeinflußte Meditationsmethode im evangelischen Raum, bei der das sinnenhafte 
Erlebnis allzuleicht ein Übergewicht gewinnt und den Menschen • gegen seine 
freie Entscheidung • mitreißt. 

Im übrigen aber scheinen auf den ersten Blick beide Meditationsmethoden ein- 
ander sehr ähnlich zu sein. Auch Rosenberg läßt (sogar viel ausschließlicher) Bilder 
meditieren, aber seine Bilder sind von besonderer Art und die ihnen zugewandte 
Meditation verfolgt ein ganz eigenes Ziel. Er unterscheidet das Meditationsbild 
von jedem anderen Bild, etwa dem Kultbild, dem Mysterienbild oder dem An- 
dachtsbild. Es hat symbolhaften Charakter, aber nicht jedes Symbol ist für ihn 
zugleich auch ein Meditationsbild. Die Meditationsbilder, etwa das Mandala (eine 
Verbindung von Kreis und Quadrat), das Kreuz, der Kreis, das Rad, das Herz, der 
Baum, das Labyrinth, stellen die Ursymbole des menschlichen Lebens dar und 
bleiben darum durch die Jahrhunderte hindurch ewig die gleichen. Sie kommen den 
Archetypen Carl Gustav Jungs nahe, nur daß sie von diesem als reine Erlebnis- 
weisen der menschlichen Seele aufgefaßt werden, die im Unbewußten, in der 
Kollektivspyche, bereitliegen, von Rosenberg hingegen als Gestalten des objek- 
tiven Seins; sie versinnbilden nach diesem die wirklichen Grundstrukturen des 
Menschen wie der Welt. Daraus ergibt sich für ihn der Sinn der Meditation. Er 
will in den Urbildern die von Gott gesetzten Strukturen, Maße und Gestalten der 
Natur dem Tiefengrund der Seele einprägen und damit dieser die durch die Erb- 
sünde gestörte Ordnung wieder zurückgeben. Ziel der Meditation ist für ihn dem- 

7 Die christliche Bildmeditation. München-Planegg 1955. 
s ebda. S. 15. 
• ebda. S. 13. 



440 Friedrich Wulf 

nach, durch eine Art von Naturmystik, wie man sie etwa bei Hildegard von Bingen 
oder Jakob Böhme findet, zu jener Heilheit und Ganzheit des Menschen zu kommen, 
die der ursprünglichen Absicht Gottes entsprechen. Auf die Frage, was das mit 
Christentum zu tun habe, gibt Rosenberg folgende Antwort: Die Urbilder, nach 
denen Gott die Welt erschaffen hat, die darum auch Weltbaugesetze genannt wer- 
den, sind in der Erlösung zu ihrer letzten Vollendung gekommen. Es gibt eine 
vollkommene Entsprechung zwischen den Symbolen der Natur und jenen der Heils- 
ordnung. Erst in Christus haben das Kreuz, der Baum, das Herz ihren tiefsten Sinn 
erhalten. Die tatsächliche Welt ist durch Christi Kreuz gezeichnet und erlöst; sein 
Herz ist ihre eigentliche Mitte. Wer daher die christlichen Symbole meditiert, wirkt 
zugleich heilend und erlösend in seine verwundete Natur hinein. Denn Natur und 
Ubernatur bilden eine sich gegenseitig durchdringende Einheit. Mit Selbsterlösung 
hat das nach Rosenberg nichts zu tun, da der Mensch die Wandlung des Herzens 
und seines ganzen Wesens ja nicht eigenmächtig bewirkt, sondern gnadenhaft emp- 
fängt, indem er sich dem in den Urbildern tätigen Gott und Erlöser meditativ 
öffnet und sich dadurch für die Nachfolge Christi bereit macht. Meditation ist für 
ihn eine der Hauptweisen, um das übernatürliche Walten Gottes, Christi, Mariens 
oder auch der Engel wenigstens ahnend zu erfahren. 

Es ist nicht leicht, das Gesamt dieser Gedanken und Anweisungen vom Glaubens- 
gut der Offenbarung her zu beurteilen. Mit Recht hat Rosenberg wieder auf die 
Bedeutung der christlichen Symbolik und ihren meditativen Wert hingewiesen. Das 
Meditationsbild in dem Sinne, wie es von ihm umgrenzt wird, hat tatsächlich eine 
objektive, quasi-sakramentale Wirkung, wenn man darunter versteht, daß von ihm, 
psychologisch gesehen, heilende und verwandelnde Kräfte auf den Meditierenden 
ausgehen. Und auch der Vorgang der Übung selbst wird vorzüglich beschrieben. Zu 
leugnen ist nur, daß diese Symbole, die Urbilder und Archetypen, die wirklichen 
Strukturen der geschaffenen Welt wiedergeben. Sie sind nichts anderes als die 
•Schemata der menschlichen Sinnlichkeit"10, in denen der Primitive, das Kind, der 
naturhaft (nicht-wissenschaftlich) denkende Mensch die Welt sich aneignet, sie 
ordnet, durchdringt, erobert, um so in ihr zu Hause und geborgen sein zu können. 
Sie hängen mit seiner Leibbedingtheit zusammen; darum stellen sich auch aufgrund 
der gleichen Erfahrungen in allen Menschen und Epochen mehr oder weniger die 
gleichen Grundsymbole ein, je mehr solche Erfahrungen ins Leibliche hineinragen. 
Damit entfällt dann aber die kosmische, weltgestaltende Bedeutung, die Rosenberg 
den christlichen Symbolen zuschreibt. Das Kreuz Christi ist kein numinoses. kraft- 
geladenes Bild. Die Erlösung geht ganz allein auf Christus zurück; sie ist ein streng 
personales Ereignis. Wenn die Kirchenväter sich so gern der Symbole, selbst in der 
Bedeutung, die ihnen die antike Mythologie zuschreibt, bedienen, so geschieht es 
einzig in der Absicht, •um den christlichen Mysterien daraus ein Kleid zu weben"11, 
um sie in ihrem ganzen, jede Begrifflichkeit sprengenden Reichtum zu entfalten und 
den Menschen ihrer Zeit, die von my thologischen Anschauungen erfüllt waren, näher- 

10 August Brunner, Die Religion. Eine philosophische Untersuchung auf geschicht- 
licher Grundlage. Freiburg 1956, S. 163; man vergleiche den ganzen Abschnitt VII, 2: Arche- 
typen. 

11 Hugo  Rahner,  •Mysterium Lunae", in ZkTh 64 (1940), 131. 



Die christliche Meditation 441 

zubringen. Aber nicht nur der Mythus selbst ist in der Glaubensverkündigung der 
Väter zerbrochen, auch den Symbolen kommt keine andere Wirklichkeit zu als die 
eines •hinweisenden Vorbildes"12. 

Ein anderer Einwand gegen Rosenbergs Bildmeditation wiegt schon schwerer, 
weil er das Wesen der christlichen Gnade und Erlösung betrifft. Es ist allgemeine 
theologische Lehre, daß die Gnade, die Übernatur als solche, im Pilgerstande nicht 
erfahren wird. Sonst würde der Glaube zerstört. Was man Glaubenserfahrung 
nennt, ist etwas anderes, als was Rosenberg unter der Erfahrung der übernatür- 
lichen Welt versteht. Selbst die höchsten mystischen Erfahrungen bleiben immer 
noch innerhalb der Grenzen des Glaubens; auch ihnen haftet noch jenes Dunkel, 
jene •Gefangennahme des Verstandes" an, von denen in der Schrift die Rede ist 
(2 Kor 10,5; vgl. Hebr 11, 1). Es kann darum nicht das Ziel des Menschen hier- 
auf Erden sein, des übernatürlichen Waltens Gottes als solchen inne zu werden, 
was selbstverständlich nicht ausschließt, daß wir die Wirkung dieses Waltens 
an uns und in der Welt erfahren, ohne allerdings im einzelnen sagen zu können, 
was und in welcher Weise etwas auf den Gott der Gnade zurückgeht. Darum 
kann auch nicht ohne weiteres der Grad der Erlöstheit eines Menschen an dem 
Maß seiner seelischen Ordnung abgelesen werden, wenn unter dieser Ordnung 
mehr verstanden wird als das Freisein von Sünde und sündhaften Haltungen. 
Heiligkeit und seelische Gesundheit gehen nicht einfachhin parallel, wenn es auch 
bedeutungsvolle Beziehungen zwischen beiden gibt. Damit ist aber das letzte Ziel 
der Meditation, das Rosenberg vorschwebt, zurückzustecken, damit die Heiligung 
des Christen nicht auf einem falschen Wege gesucht wird, wobei die Möglichkeit 
und die Bedeutung einer christlichen Psychotherapie durch Bildmeditation nicht 
geleugnet werden sollen. 

Noch eine letzte Meditationsmethode macht in unserer Zeit von sich reden. Schon 
ihr Name weist auf ihren östlichen Ursprung hin. Es ist der Yoga. Er hat in außer- 
kirchlichen Kreisen zahlreiche Anhänger. Seit dem Ende des zweiten Weltkrieges 
ist auch die deutschsprachige Literatur (vielfach Übersetzungen) über ihn beträcht- 
lich13. Neben einigen wissenschaftlichen Arbeiten14 handelt es sich meist um all- 
gemeinverständliche Veröffentlichungen. Es gibt nur wenige, die vor dieser Über- 
flutung der westlichen Welt mit östlichem Geistesgut und östlichen Praktiken 
warnen. Zu ihnen zählt interessanterweise C. G. Jung15. Seine Einwände sind 
psychologischer Art. Seit einigen Jahren ist nun auch in katholischen Kreisen, vor 
allem Frankreichs, die Frage aufgetaucht, ob nicht doch die yogistische Meditation 
in irgendeiner Form ,getauft' werden könne. Man geht dabei von der Unterstellung 
aus, daß zwischen dem Inhaltlichen, den philosophischen und religiösen Anschau- 
nungen des Hinduismus und der Technik oder besser den Techniken des Yoga 
streng unterschieden werden müsse und könne; die Techniken als solche seien welt- 

12 H. R a h n e r,  a. a. 0., 63 (1939), 313. 
13 Man vergleiche etwa die Zusammenstellung bei W. Lindenberg:  Die Mensdiheit 

betet, München-Basel (1956), die nur einen kleinen Ausschnitt darstellt. 
14 U. a. M. M i r c e a E 1 i a d e, Le Yoge. Immortalite et liberte. Paris 1954; Wilhelm 

Hauer: Der Yoga. Ein indischer Weg zum Selbst. Stuttgart 1957. 
15 vgl. Symbolik des Geistes, Zürich 1943, S. 449 ff.: Zur Psychologie der östlichen Medi- 

tation, S. 462 f. 



442 Friedrich Wulf 

anschaulich indifferent und ließen sich in jeder Religion anwenden. Gebhard 
Frei S.M.B., Professor am Missionsseminar in Immensee (Schweiz) hat in den letzten 
Jahren diese These öfter vertreten. Sehr viel vorsichtiger hat sich der französische 
Dominikaner Pie-Raymond Regamey geäußert16. Wir haben nach ihm noch zu 
wenig Erfahrung, um sagen zu können, ob sich der Yoga wohl mit der anders 
gearteten psychologischen Struktur des Abendländers vereinbaren lasse. Er hält das 
Urteil eines Fachmannes wie Jung für schwerwiegend. Anderseits würde er aber die 
Möglichkeit eines christlichen Yoga begrüßen, in der leisen Hoffnung, daß er viel- 
leicht ein wirksames therapeutisches Mittel sei, um das gestörte leib-seelische 
Gleichgewicht des Menschen der technisierten westlichen Welt wiederherzustellen. 
Neuerdings hat nun der französische Benediktiner /. M. Dechanet in die Diskussion 
eingegriffen, indem er die Frage nach der Möglichkeit eines christlichen Yoga positiv 
beantwortete17. Er kann sich dabei auf die von Regamey geforderte Erfahrung 
berufen, da er die Yoga-Übungen jahrelang an sich selbst mit Erfolg ausprobiert 
hat. Um sein Anliegen zu verstehen, muß man wenigstens in Grundzügen vor 
Augen haben, was Yoga ist und was er bezweckt18. 

Yoga heißt wörtlich •Anspannung" oder •Anjochung". Er ist ein System von 
körperlichen und seelischen Übungen, die die völlige Beherrschung des Leibes, der 
Sinne und der seelischen Kräfte und damit ein Freiwerden des Seelenkernes zum 
Ziel haben. Der ganze empirische Mensch soll durch sie angeschirrt und unter das 
Joch gebracht werden. Im Brahmanismus und Hinduismus ist damit unlöslich eine 
Metaphysik verbunden, die ihn zu einem Heilsweg macht. Die veränderliche Welt 
ist Maya, das heißt Schein. Der Mensch soll sich daher durch die Yoga-Übungen 
nicht nur von aller Begierlichkeit frei machen, sondern sich auch aus aller Materiali- 
tät, ja sogar aus allen seelischen Regungen lösen, um so zu seinem eigentlichen 
göttlichen Grund, zu ätman durchzustoßen und sich mit dem Absoluten, brahman, 
eins zu wissen. Das geschieht in der Versenkung, samädhi genannt, die den Höhe- 
punkt der Übungen darstellt. Diese Übungen umfassen acht •Glieder" (angas). Die 
beiden ersten betreffen die charakterliche Läuterung und Bereitung, die negativ in 
der Zügelung der ungeordneten Neigungen (Gewaltlosigkeit, Wahrhaftigkeit, 
Nicht-stehlen, Keuschheit, Nicht-begehren), positiv in der ethischen Durchformung 
der Seele (Reinheit, Zufriedenheit, Askese, Studium und Betrachtung) besteht. Die 
drei nächsten •Glieder" beziehen sich auf körperliche Übungen: Beobachtung be- 
stimmter •Sitzarten" (äsana), die die Meditation ermöglichen, Regulierung und Be- 
herrschung des Atmens und die Zurückziehung der Sinne, ihre Abwendung von allen 
Sinnesobjekten. Die drei letzten Stufen heißen räjayoga, •königlicher Yoga"; sie 
umfassen die eigentlich mystischen Zustände: die Fixierung der Aufmerksamkeit 
auf einen bestimmten Gegenstand, die Meditation dieses Gegenstandes bis zur 
Identifikation mit ihm und endlich die Versenkung, in der die Subjekt-Objekt- 
Beziehung völlig aufhört und der Zustand des reinen Bewußtseins sich einstellt. 

Wenn Dechanet diese Übungen nun aus ihrem ursprünglichen weltanschaulichen 

18 vgl. Un Yoga chretienf, in: La Vie Spirituelle, August-September 1955; La sagesse 
du corps, ebda., November 1955. 

17 Yoga für Christen. Die Schule des Schweigens, Luzern (1957). 
18 vgl. in dieser Ztschr. Jos.  Neuner,  Indische und christliche Meditation: 27 (1954) 

445 ff. 



Die christliche Meditation 443 

Zusammenhang herausnimmt, so kann er sich darauf berufen, daß der klassische 
Yoga schon in Indien selbst eine entscheidende Wandlung durchgemacht hat, in den 
theistischen Sekten nämlich, die ihn zu einem Auf stiegsweg zum höchsten persönlichen 
Wesen machten. Dechanet kann darum mit dem gleichen Recht alles aus dem Yoga 
eliminieren, was den christlichen Glaubenswahrheiten widerspricht. Aber auch die 
Techniken nimmt er nicht unbesehen hin. Er sucht sie vielmehr der Psychologie des 
westlichen Menschen anzupassen. Darum gibt er in seinem Buch genaue Anwei- 
sungen zu den einzelnen Übungen, vor allem hinsichtlich der verschiedenen Körper- 
haltungen und der Atemregulierung. Dazu übernimmt er die trichotomische Philo- 
sophie der Kirchenväter von anima, animus und spiritus, die es ihm gestattet, das 
Ziel der Yogaübungen dem christlichen Heilsweg unterzuordnen. Worauf seine 
Übungen schließlich hinauskommen, ist das, was man in der Gebetsüberlieferung 
der Kirche das Gebet der Einfachheit und Ruhe oder das Affektgebet nennt. 

Ohne eigene Erfahrung ist es sehr schwer, etwas gegen Dechanets •Yoga für 
Christen" vorzubringen. Es bliebe reine Theorie. Die körperlichen Übungen verlan- 
gen allerdings ein verhältnismäßig großes Maß von Geschicklichkeit und Elastizi- 
tät, die ältere und kranke Leute schwerlich aufbringen dürften. Die Atemübungen 
scheinen uns ohne Anleitung für Anfänger und Ungeübte mit gesundheitlichen Ge- 
fahren verbunden zu sein; denn der heutige Mensch ist im allgemeinen so reflex und 
aktiv, daß er immer versucht sein wird, die gewünschte Entspannung willentlich 
anzustreben, was auf die Dauer eine Schwächung des peripheren Nervensystems 
zur Folge hätte. Kommt noch hinzu, daß Dechanet selbst nervösen und herzkranken 
Menschen die Übungen im allgemeinen abrät, und er nicht weiß, ob sie Frauen 
wegen ihrer andersartigen Atmung (Brustatmung) möglich sind, so daß der Kreis 
der Yoga-Aspiranden doch sehr klein wäre. Es sollte aber alles vermieden werden, 
was den Eindruck erweckte, Meditation sei nur etwas für wenige Auserwählte. Falls 
man sagt, Yoga wolle gar nicht die Meditationsmethode sein, sondern die Medita- 
tion selbst nur erleichtern und zu einer größeren Tiefenwirkung derselben beitra- 
gen, im übrigen aber stünden jedem genügend ändere Meditationsweisen zur Ver- 
fügung, dann müßte man auf alle Fälle mit einem christlichen Yoga sehr zurück- 
haltend sein, um nicht der Meinung Vorschub zu leisten, als sei Meditation im Voll- 
sinn doch letztlich etwas Außergewöhnliches. Dies zu betonen, scheint uns um so 
notwendiger, als tatsächlich die Gesamttendenz der heutigen meditativen Bemühun- 
gen viele zu diesem Urteil verleitet. Das aber widerspräche der ganzen kirchlichen 
Überlieferung. Und hier möchten wir ein ernstes Bedenken anmelden. 

Es ist bekannt, daß Meditation im christlichen Sprachgebrauch der Vergangenheit 
etwas anderes bedeutet, als was man heute mit diesem Wort verbindet. Sowohl in 
der mittelalterlichen Abfolge von lectio (Lesung der Hl. Schrift), meditatio (geistige 
und religiöse Auseinandersetzung mit dem Worte Gottes), oratio (Gebet) und con- 
templatio (Beschauung) wie auch im Exerzitienbuch des hl. Ignatius heißt meditie- 
ren soviel wie dem hier und jetzt zu mir sprechenden und mich anrufenden Gott in 
seinem offenbarenden Wort begegnen. Wie aber verhalte ich mich einem Sprechen- 
den überhaupt gegenüber? Nicht nur passiv, rein hinnehmend, sondern aktiv, ant- 
wortend, ja-sagend oder abwehrend. Es geht ja um eine Begegnung von Person zu 



444 Friedrich Wulf 

Person. Wie haben sich denn die Jünger, das Volk, die Pharisäer dem Worte Jesu 
gegenüber verhalten? Genauso wird es jedem ergehen, der sich ernst und mit seiner 
ganzen Person mit Gott, mit Christus dem Herrn einläßt. Nicht zufällig steht darum 
die Meditation in der kirchlichen Überlieferung am Beginn jener Übung, die man 
das innere Gebet nennt. Selbstverständlich kennt diese Überlieferung auch das. was 
man heute meist unter Meditation versteht. Es kommt der Kontemplation nahe, die 
das Gebet der Einfachheit und Ruhe und, wenn die Voraussetzungen gegeben sind, 
sogar die erworbene Beschauung zur Folge hat. Am eindeutigsten findet man die 
Meditation der Heutigen in der sogenannten Applicatio sensuum, der Anwendung 
der Sinne, des Exerzitienbuches wieder, da auch diese sich im Bild- und Erlebnis- 
bewußtsein der Seele abspielt. Aber auch hier ist es wieder bezeichnend, daß sowohl 
die Kontemplation wie die Anwendung der Sinne das Ende, die Vollendung der 
Übung des inneren Gebetes bedeuten. Sie sind nur dann fruchtbar und unterliegen 
nur dann keiner Täuschung, wenn eine lange Beschäftigung, ein liebender Umgang, 
eine echte Auseinandersetzung mit dem Worte Gottes schon vorausgegangen ist. 
M. a. W. es ist nicht statthaft, das innere Gebet auf die eine oder andere Stufe der 
meditativen Übung so einzuschränken, das diese einen Ausschließlichkeitscharakter 
bekommt. Wenn man der •Betrachtung" der vergangenen Jahrhunderte vorgewor- 
fen hat, sie habe das innere Gebet einseitig auf eine Betätigung des Verstandes und 
Willens eingeschränkt und es dadurch zur Aszese gemacht, so muß man heute der 
•Meditation" vorwerfen, daß sie zu ausschließlich die hingebenden und emotionalen 
Kräfte der Seele anspricht und dadurch immer in Gefahr ist, entweder ins Unkon- 
trollierbare abzugleiten oder aber sich selbst zu suchen und nach einem vorgefaßten 
Wunsch zu vollenden. 

Damit kommen wir zu einem zweiten Punkt unserer Kritik. Das gesteigerte Inter- 
esse an der Meditation in unserer Zeit entstammt einem therapeutischen Anliegen. 
Das wird auch offen zugegeben. Dadurch ist aber von vornherein die Gefahr gege- 
ben, daß der Akzent innerhalb der meditativen Übung, die doch Aufschwung des 
Menschen zu Gott, Hinhören auf Ihn, Vereinigung mit Ihm sein soll, entscheidend 
verschoben wird. Das braucht nicht notwendig so zu sein, kann aber in vielen Fäl- 
len kaum verhindert werden. Zu oft ist davon die Rede, daß die Meditation zur 
Selbstfindung führe, den Menschen gesunder und freier mache, seine Kräfte steigere, 
und auch wenn dies alles dem religiösen Ziel untergeordnet bleibt, so liegt doch 
nahe, selbst im Verhältnis zu Gott zu sehr den Blick auf die eigene Vollendung zu 
richten, was geradezu einer Verkehrung des Zieles der Meditation gleichkäme. 

Und noch eine letzte Überlegung, die sich angesichts der heutigen Meditations- 
bewegungen aufdrängt. Die christliche Meditation ist kein isolierter Vorgang, des- 
sen Erfolg nur an bestimmte äußere Bedingungen, sowie an normale Fähigkeiten 
und die innere Bereitschaft des Meditierenden geknüpft wäre. Sie hat vielmehr nur 
dann einen religiösen Sinn und ist nur dann religiös fruchtbar, wenn sie in ein ge- 
samtchristliches Leben eingebettet ist. Das gilt so sehr, daß alle geistlichen Lehrer 
nicht müde werden, immer wieder zu betonen, daß die Betrachtung wie das Gebet 
überhaupt ohne Buße und Selbstüberwindung nutzlos sei und höchstens zum Hoch- 
mut führe. Vielleicht wäre es nicht ganz unnütz, in den Anweisungen zu einer 



Die christliche Meditation 445 

christlichen Meditation dies auch heute wieder ins Gedächtnis zu rufen, damit nie- 
mand einer Täuschung verfällt und mit falschen Ansprüchen und Erwartungen an 
die Meditation herantritt. 

Trotz dieser Vorbehalte, die wir den verschiedenen Meditationsmethoden gegen- 
über, die heute vorgelegt werden, machen müssen, sei doch noch einmal betont, daß 
sie aus einem echten Anliegen hervorgehen, das uns auch weiter aufgegeben ist, und 
daß sie letztlich nichts anderem als einer lebendigeren Erfassung der Glaubens- 
wahrheiten und einer innigeren Verbindung mit Gott dienen wollen. Der so tief- 
gehend gestörte Rhythmus von Spannung und Entspannung verlangt nun einmal, 
daß man den Techniken des geistigen und geistlichen Lebens eine größere Auf- 
merksamkeit schenkt, als es normalerweise erwünscht ist. Mit Recht schrieb 
Dominikus Thalhammer vor einiger Zeit: •Wie zu Beginn der Neuzeit die 
monastischen Formen und .Techniken' nicht mehr genügten, um das neu aufbre- 
chende Lebensgefühl christlich zu meistern und ein gottverbundenes Leben in der 
veränderten Welt zu gewährleisten, so scheint es uns heute, am Anfang des Atom- 
zeitalters, wieder zu ergehen. Nicht das Ziel, wohl aber die Methoden und Techni- 
ken des geistlichen Lebens bedürfen einer neuerlichen Überprüfung, damit sie den 
Zweck noch erreichen, für den sie da sind. Andere seelische und Umweltstrukturen 
verlangen auch nach einem Umbau der geistlichen Methoden"19. Wir sind in der tech- 

nisierten Welt heimatlos geworden, unbehaust und ungeborgen. Das wird sich nicht 
von heute auf morgen beheben lassen. Die innere Bewältigung und Aneignung der 
modernen Welt verlangen ihre Zeit. Aber bei all dem sollte man das innere Gebet 
nicht mit zu vielen neuen Techniken und Experimenten belasten. Im Grunde ist 
die Begegnung des gläubigen Christen mit Gott das Einfachste von der Welt. Und 
von dieser Einfachheit und kindlichen Gläubigkeit müßte jede christliche Medi- 

tation laut künden20. 

19 In: Der Große Entschluß, Wien (12 [1957] Juli-August, S. 455). 
20 In schlichter Weise führt die Menschen unserer Zeit in die Kunst des Meditierens ein 

das Büchlein von Gebhard Fesenmeyer O.F.M.Cap.: Deine Zwiesprache mit Gott 
(Zürich, Paderborn, Wien 1956); ganz auf die praktische Einübung der Meditation einge- 
stellt ist das schmale Heft (40 S.) von Robert G o 11: Was willst du mir sagen, Herr? 
Hilfen für die tägliche Betrachtung (Meitingen 1957). 




