Die christliche Meditation in der Auffassung
und Ubung unserer Zeit

Von Friedrich Wulf S. J., Miinchen

In jeder Zeit, in jeder Epoche eines Kulturraumes gibt es Worte, die — obwohl
schon immer gewufit und genannt — auf einmal aus dem grofien Meer des Wort-
schatzes auftauchen und zu einer bis dahin nicht gekannten Bedeutung gelangen. Sie
haben sozusagen ihre Stunde. Jedermann fithrt sie im Mund, bekundet sein Wissen
von ihnen oder mdchte erfahren, was es mit ihnen auf sich bat. Derartiges gilt von
dem in unseren Tagen zu so merkwirdig michtigem Ansehen gelangten Wort
,Meditation’. Es gehort nicht zu den Worten des Alltags. Es hat vielmehr etwas
Geheimnisvolles an sich und zieht eben darum die Menschen so an. Es geht gerade-
zu eine Faszination von ihm aus. Es ist eine Art Zauber- und Schliisselwort, das den
Zugang zu unbekannten Bereichen verspricht, die dem Menschen hohe Erkenntnisse,
geheime Krifte, Gesundung und Glick, Frieden und Heil bringen sollen.

Anch in der christlichen Welt begegnet das Wort ,Meditation’ seit einigen Jahren
erhohtem Interesse. In vielen Biichern und Aufsitzen, auf Tagungen und in Vor-
trigen verbreitet man sich iiber ihr Wesen und ihre Praxis. Das Erstaunliche dabei
ist: Obwohl es eine alte, iiberaus reiche christliche Uberlieferung der Meditation
gibt, die bis in die Gegenwart hineinreicht, und das Wort in seinem hier gemnein-
ten Sinn sogar biblischen Ursprungs ist, kniipft man nicht an diese Uberlieferung
an, sondern glaubt etwas relativ Neues entdedkt oder wenigstens wiederentdeckt zu
haben, was im Christentum weithin verloren gegangen sei. Nicht das, was man
im katholischen Raum die ,Betrachtung’ nennt — sagt man —, sei es, was man
heute brauche und suche. In der ,Betrachtung’ tiberwiege einseitig das Verstandes-
und Willenselement. Es gelte aber gerade der Uberintellektualisierung und dem
ungesunden Aktivismus unserer Tage ein Gegengewicht zu schaffen und die tieferen
Schichten der Seele aufzurufen, in denen die eigentlichen, fiilr den Menschen ent-
scheidenden Lebensvollziige stattfinden. Das eben sei der Sinn und die Aufgabe
der Meditation. Durch sie kbnne es gelingen, den seelischen Verkiimmerungs-
prozel der letzten Jahrhunderte wieder riickgingig zu machen, den Menschen
wieder in tieferer Weise zu sich selbst zu brinigen und das Glaubensbewufit-
sein mit jenem Leben zu erfiillen, das die iibernatiirliche Welt von neuem als
Wirklichkeit empfinden lasse.

Beide Meditationsbewegungen — auflerhalb und innerhalb des Christentums —
sind der gleichen Zeitsituation entwachsen: Der Mensch der Unrast fiihlt sich iiber-
fordert, es fehlt ihm der seclische Raum der Besinnung und Geborgenheit, die
inneren Schwierigkeiten werden grofier, das Gefiihl der Selbstentfremdung, der
Unsicherheit und Leere nimmt zu, das Bewufitsein der Personalitit ist geschwicht.
Beide haben darum anch manches in ihren Methoden und Zielen miteinander
gemeinsam. Sie betonen die Entspannung, das Sich-Lassen und sprechen vor allem
die erlebnishaften Kréafte des Menschen an: die inneren Sinne, die Hingabe, das



436 Friedrich Wulf

Gemiit. Hier wie dort erwartet man von der Meditation ein erfahrungsmafiges
Eindringen in die Welt des Geistes, Zuwachs an Kraft, Integrierung des ganzen Men-
schen und seiner Anlagen, Erweiterung des Bewufltseinsraumes, Uberwindung der be-
grenzten, ichslichtigen Individualitit, Personwerdung, je nach den philosophischen
und weltanschaulichen Voraussetzungen bald mehr das eine, bald mehr das andere. In
der christlichen Meditation steht das selbstverstandlich alles im Dienste der Durch-
formung des Menschen mit dem Worte Gottes, der tieferen Aneignung der Botschaft
Christi. Aber das hindert nicht, daf die untergriindigen Stromungen iiberall die
gleichen sind. Die Frage, die sich fir uns daraus ergibt, lautet dahin: Ist in allem,
was sich heute als christliche Meditation ausgibt, ithrem wesentlichen Ziel: der
innigeren Vereinigung des Menschen mit Gott, mit Jesus Christus, mit dem Worte
Gottes und den Geheimnissen des Glaubens, geniigend Rechnung getragen? Oder
hat man hier und dort dem Trend der Zeit, etwa der passiven Neigung zum Sich-
Hingeben, zum Erlebnis, zur meditativen Versenkung in unpersonliche Schichten
.der Seele, zu viel nachgegeben und dabei das personale Gegeniiber von Gott und
Mensch vernachlissigt? Ein Uberblick Gber die verschiedenen christlichen Medita-
tionsweisen, die in den letzten Jahren vorgelegt worden sind, wird dies zeigen.

Einen ersten grofleren Versuch in der Richtung auf eine Neugestaltung und
Vertiefung der Meditation hat schon im Anfang der dreiiger Jahre Romano
Guardini gemacht. Was er in seinen ,Geistlichen Ubungen“! niederschrieb, war
vorher mehrfach in einem Kreis aufgeschlossener und gleichgesinnter Menschen aus-
probiert worden. Es sind Ubungen im eigentlichen Sinne, so wie sie auch Ignatius
in seinem Exerzitienbuch versteht, Ubungen, die den ganzen Menschen in Anspruch
nehmen. Was an ihnen auf den ersten Blick auffillt, ist das grofle Gewicht, das
hier den vorbereitenden Akten zugemessen wird, die den Raum und die Atmosphéire
fiir die Meditation erst schaffen sollen, als da sind: korperliche Entspannung, rich-
tiges Atmen, Gymnastik, gemeinsames Sprechen und Singen, Schweigen, Einsam-
" keit, innere Gelostheit, Bereitschaft, Absichtslosigkeit, Abtun der Kritik, Durch-
tragen. In ihrer Einibung soll der Mensch aus der Welt des Alltags, in der alles
Aktivitit, Organisieren, Zweckdenken und zielgerichtetes Wollen ist, herausgeholt
und so Uiberhaupt instandgesetzt werden, gegenwirtig zu sein, zu schauen, zu ver-
‘nehmen, innere Erfahrungen zu machen, Gott von Angesicht zu Angesicat zu
begegnen. Zweierlei soll dabei geschaut, vernommen und erfahren werden: einmal
die Welt Gottes, der Offenbarung, Christi, dann aber auch die eigene Welt, die
innere und die duflere, und beide Welten sollen aufeinander bezogen oder besser
in eins gesehen werden. Das Wort Gottes, das in die Tiefen der Seele hinein-
genommen wird, soll dem Meditierenden nicht nur dazu verhelfen, den unsagburen,
- ewigen, uber allem Geschopflichen thronenden Gott in den Blick zu bekommen,
sondern vor allem den auf ihn zukommenden, in ihm wirkenden Gott, damit er in
der lebendigen Begegnung mit ihm, in der Aufnahme und Annahme seines Wortes,
den eigenen Weg, die innere Gestalt erkenne, die ibm, seinen Anlagen gemif, von
Gott zugedacht sind.

‘Was demnach die Meditation bei Guardini kennzeichnet, ist formal gesehen die

1 Wille und Wahrheit. Geistliche Ubungen. Mainz 1933.



Die christliche Meditation - 437

starke Betonung einer gelésten, absichtslosen, an den Gegenstand sich hingebenden
Haltung, inhaltlich gesehen die auffillige Blickrichtung auf den Menschen, die
Sorge darum, dafl durch den Vorgang der Meditation in ihm etwas werde, sich
vollziehe, sich entfalte, Gestalt gewinne. Sie will die in den tieferen Schichten der
Seele verborgenen ,dunklen‘ Erkenntnisse und Willensstrebungen zum Vorschein
bringen und dadurch jenem Leben zum Wachstum verhelfen, das Gott durch Natur,
Schicksal und Gnade im Menschen vorgezeichnet hat, unmerklich und leise und ohne
Zwang. Wie sehr diese Art des Meditierens als neu empfunden wurde, zeigt das
Wort eines Kritikers aus der damaligen Zeit: ,In diesen Ubungen wird man erfafit.
von einer inneren Sammlung, die viele bislang als ein Vorrecht des ostasiatischen
Kulturkreises bewunderten. Und wir erkennen dabei freudig, dafl dieser neue Ver-
such, planvoll an geistliche Arbeit heranzugehen, eine der gegenwirtigen Situation
angemessene Meditationsweise ist, die aus tiefstem christlichen Traditionsgut stammt
und aus ihr heraus christliches Leben neu begriindet“2. Beides trifft zu, was hier
beobachtet wurde: Einerseits bleibt Guardini durchaus im Rahmen der christlichen
Meditationsiiberlieferung, anderseits hat er aber als einer der ersten die Erkennt-
nisse der modernen Tiefen- und Ganzheitspsychologie sowie der rhythmischen
Erzichung fiir die meditative Ubung nutzbar zu machen gesucht. Ob und wieweit
auch ostasiatische Meditationsmethoden auf ihn Einflufl gehabt haben, ist aus dem
Wortlaut seiner Ubungen selbst nicht zu erkennen.

Offenkundig und zugestandenermaflen von der dstlichen Versenkung angercgt ist
dagegen jene Meditation, die in manchen Kreisen des evangelischen Christentums
heute geiibt wird. Wir haben schon 6fter dariiber berichtet. Sie geht u. a. auf den
Arzt Carl Happig zuriick und wurde vor allem von Karl Bernhard Ritter3 und
Friso Melzert fiir den religiosen Vollzug fruchtbar gemacht und erweitert. Der Kern
der Sache ist dieser: Was hier Meditation genannt wird, steht zwischen Nachdenken
und Versenkung, wobei das Nachdenken nicht etwa dem gleichkommt, was in der
katholischen Literatur Betrachtung genannt wird, weil ihm der Gebetscharakter
fehlt, wihrend der Begriff der Versenkung dem wichtigsten Heilsweg der grofien
indischen Religionen entnommen ist und hier einen Zustand der Trance, der Ver-
ziickung bezeichnet. Das Nachdenken, die Besinnung kann und mufl nach den
genannten Autoren die Meditation vorbereiten, sich auf sie zubewegen, ist aber
wesentlich von dieser unterschieden. Denn das Nachdenken findet im rationalen,
analysierenden Denkbewufltsein statt, wihrend der Ort der Meditation das Bild-
oder Erlebnisbewuftsein ist. In der Versenkung hinwiederum versinkt der Mensch
ins Unterbewufite, in den Traum, in die Trance, in ein unpersinliches Es, in das
All-Eine, wihrend er in der Meditation doch gerade zu sich selbst kommen soll.

2 B.S.-B.. Neue Exerzitien, Zu Guardinis Buch ,Wille und Wahkrheit®, in der Berliner
Zeitung ,Germania‘ vom 12. 1. 1934. Erste Beilage.

8 Uber Meditaiion als Mittel der Menschenbildung Kassel 1947; vgl. dazu W. Gruehn:
Anleitung zur Meditation? So geht es nicht, in: .Der Weg zur Seele’, 2 (1950), Heft 5—7.
Uber Exerzitien in der Michaels-Bruderschaft vgl. W. Staehlin, Geistliche Ubungen.
Kassel 1938.

1 Meditation. Eine Lebenshilfe. Stuttgart 1954; Konzentration. Uom Weg, von der Nadh-
folge, vom lebendigen Wort. Stuttgart 1955; Meditation in Ost und West. Stuttgart 1957,
Meditation. Ein Literaturbericht als Ubersicht itber die gegenwirtige Lage, in: Theol. Liter.
Zt. 1957, Nr. 6, Sp. 415 ff.



438 Friedrich Wulf

Was aber ist das Erlebnisbewufitsein? Jene mittlere Schicht der Seele, in der die
Erlebnisse stattfinden, dem Menschen Einfalle kommen, das Herz ergriffen und
der ganze Mensch gewandelt wird. Von daher wird sofort verstindlich, daf der
Meditierende nicht selbst aktiv — mit Verstand oder Wille — in diese Schicht ein-
greifen kann, um solche Erlebnisse planmiflig herbeizufihren. Was vielmehr als
Wichtigstes fir die Meditation erfordert wird, ist die Entspannung und Geléstheit,
das Schweigen und die Bereitschaft. Der Meditierende muf} sich hingeben konnen,
ein Bild oder ein Wort in sich hineinnehmen, in sich einlassen; er muf} die inneren
Sinne betitigen, das Schauen, Schmecken und Betasten. Die Gegenstande der Medi-
tation sind Symbole, Bilder der Kunstgeschichte, Kernworte der Bibel oder der
kirchlichen Uberlieferung, ,Herzwoérter’, sagt Melzer, Gebete und Lieder. Wer sich
thnen hingibt, sich mit ihnen identifiziert, der erfihrt eine Verwandlung, in den
ziehen Ruhe, Friede, Freude oder auch heilige Unruhe ein, der wird von einer Glut
ergriffen, oder er wird beschimt, je nach dem Gegenstand der Meditation und je
nach den Gedanken, die in der Besinnung und Betrachtung, beim Nachdenken diber
das Symbol oder Wort im Geiste wach geworden sind.

Die hier beschriebene Meditation umfaflt also drei Stufen: die Stufe der Vor-
bereitung (Besinnung, Betrachtung, Nachdenken iiber ein Symbol oder einen Schrift-
text), die Meditation selbst (von Melzer Innerung genannt) und endlich die Frucht
der Meditation, das in der Seele Bewirkte. Obwohl sie einen vorwiegend passiven
Charakter hat und emotionaler Natur ist, hat sie doch nichts mit einer trancehaften
Versenkung zu tun, in der das Ich- und das Personbewuftsein mehr oder weniger
ausgeldscht wird und der innere Mensch im Strom der Bilder und Gefithle dahintreibt;
sie findet vielmehr im normalen Wachbewuftsein statt. Dennoch soll sie in einer
merkwiirdigen Psychologie vom Denkbewufitsein geschieden (nicht nur unter-
schieden!) sein, da das Denken (unterscheidendes, analytisches, nicht schopferisches
Denken) ,in ausschlieBendem Gegensatz zum Erlebnis-Bewufitsein wie zum bild-
haften Schauen und Erleben in der Innerung“s steht. Von daher ist denn auch zu
verstehen, dafl die meditierten ,Bilder’ eine grofle Macht {iber die Seele bekommen
konnen, die oft gar nicht erwiinscht ist, weil sie nicht im Sinne der christlichen
Botschaft wirkt, sondern dem Menschen zur Versuchung wird und ihn auf Abwege
fihrt. Es scheint, daf man nicht selten ungute Erfahrungen in dieser Hinsicht
gemacht hat. Daher die Mahnung der Initiatoren dieser Meditationsmethode zur
Vorsicht; man diirfe die Meditation nicht ohne Anleitung, ohne einen Seelenfithrer
machen. Bestimmte Bilder und Symbole werden von ihnen von vornherein aups-
genommen, sei es solche, die die Seele verwunden und einen Stachel in ihr zuriick-
lassen konnen, oder auch solche, die nach ihrer Ansicht archetypische Symbole (im
Sinne C. G. Jungs) des menschlichen Trieblebens darstellen, wie etwa die Kalla-
Blite Symbol desSexualtriebs sein sollé. Hier riickt die Meditation dann doch wieder
in bedrohliche Nahe der Versenkung in die sinnenhaften und vitalen Bereiche
der Seele.

Vergleicht man die in evangelischen Kreisen geiibte Meditation mit der von
Guardini ausgefiihrten, dann sieht man, dal zwar die allgemeinen Tendenzen hier

5 Melzer, Meditation a.a.0., S. 166f.
6 Ritter, a.a.0,, S. 35.



Die christliche Meditation 439

und dort die gleichen sind, daf} aber nicht nur die emotionalen Krifte der Seele fiir
den Vorgang der Meditation ein noch stirkeres Gewicht bekommen haben, sondern
— was entscheidend ist — das Denkbewuftsein weitgehend ausgeschaltet wird (was
eben die oben genannten Gefahren zur Folge hat).

In dhnlicher Weise wie Happig, Ritter und Melzer schrinkt auch der Katholik
Alforns Rosenberg? die Meditation von vornherein auf das Bild- und Erlebnis-
bewufitsein der Seele ein, wobei ,dem Auge und dem Sehen eine Art von Primat
in der Entwicklung der Sinne wie in der allgemeinen sinnlich-geistigen Erfahrung
des Lebens“® zukommt. Meditation ist fiir ihn einfachhin Bildmeditation. Sie steht
zwischen der Betrachtung als der ,mehr gedanklichen und intellektuellen Weise,
eines Wortes, eines Vorgangs, einer Perikope aus der Heiligen Schrift innezu-
werden®, und der Kontemplation als der ,hdchsten Stufe der mystischen Versen-
kung“®. Die Uberginge zwischen Betrachtung und Meditation sind nach Rosenberg
flieRend, anders als z. B. bei Melzer, fir den die Meditation einen exklusiven
Charakter hat. Er kann darum auch die Meditation ein Nachdenken, ein denkendes
Schauven nennen, in dem sich Geistiges und Sinnenhaftes durchdringen. In der
Meditation werden die in der Betrachtung Gberdachten Wahrheiten des Glaubens
in den bildertrichtigen Seelengrund hineingenommen und solange eingeiibt, bis der
ganze Mensch davon erfaflt und durchdrungen ist. Was Rosenberg dariiber sagt,
entspricht nicht nur der katholischen Tradition, sondern trigt auch der seelischen
Eigenart des westlichen Menschen besser Rechnung, als die stirker vom Osten
beeinflufite Meditationsmethode im evangelischen Raum, bei der das sinnenhafte
Erlebnis allzuleicht ein Ubergewicht gewinnt und den Menschen — gegen seine
freie Entscheidung — mitreifit.

Im {ibrigen aber scheinen auf den ersten Blick beide Meditationsmethoden ein-
ander sehr dhnlich zu sein. Auch Rosenberg 1af}t (sogar viel ausschlielicher) Bilder
meditieren, aber seine Bilder sind von besonderer Art und die ihnen zugewandte
Meditation verfolgt ein ganz eigenes Ziel. Er unterscheidet das Meditationsbild
von jedem anderen Bild, etwa dem Kultibild, dem Mysterienbild oder dem An-
dachtsbild. Es hat symbolhaften Charakier, aber nicht jedes Symbol ist fur ihn
zugleich auch ein Meditationsbild. Die Meditationsbilder, etwa das Mandala (eine
Verbindung von Kreis und Quadrat), das Kreuz, der Kreis, das Rad, das Herz, der
Baum, das Labyrinth, stellen die Ursymbole des menschlichen Lebens dar und
bleiben darum durch die Jahrhunderte hindurch ewig die gleichen. Sie kommen den
Archetypen Carl Gustav Jungs nahe, nur dafl sie von diesem als reine Erlebnis-
weisen der menschlichen Seele aufgefat werden, die im Unbewufiten, in der
Kollektivspyche, bereitliegen, von Rosenberg hingegen als Gestalten des objek-
tiven Seins; sie versinnbilden nach diesem die wirklichen Grundstrukturen des
Menschen wie der Welt. Daraus ergibt sich far ihn der Sinn der Meditation. Er
will in den Urbildern die von Gott gesetzten Strukturen, Mafle und Gestalten der
Natur dem Tiefengrund der Seele einpragen und damit dieser die durch die Erb-
siinde gestorte Ordnung wieder zuriickgeben. Ziel der Meditation 1st fir ihn dem-

7 Die christliche Bildmeditation. Minchen-Planegg 1955.

8 cbda. S. 15.
9 ebda. S. 13.



440 Friedrich Wulf

nach, durch eine Art von Naturmystik, wie man sie etwa bei Hildegard von Bingen
oder Jakob Béhme findet, zu jener Heilheit und Ganzheit des Menschen zu kommen,
die der urspriinglichen Absicht Gottes entsprechen. Auf die Frage, was das mit
Christentum zu tun habe, gibt Rosenberg folgende Antwort: Die Urbilder, nach
denen Gott die Welt erschaffen hat, die darum auch Weltbaugesetze genannt wer-
den, sind in der Erlésung zu ihrer letzten Vollendung gekommen. Es gibt eine
vollkommene Entsprechung zwischen den Symbolen der Natur und jenen der Heils-
.ordnung. Erst in Christus haben das Kreuz, der Baum, das Herz ihren tiefsten Sinn
erhalten. Die tatsdchliche Welt ist durch Christi Kreuz gezeichnet und erldst; sein
Herz ist ihre eigentliche Mitte. Wer daher die christlichen Symbole meditiert, wirkt
zugleich heilend und erlésend in seine verwundete Natur hinein. Denn Natur und
- Ubernatur bilden eine sich gegenseitig durchdringende Einheit. Mit Selbsterlosung
hat das nach Rosenberg nichts zu tun, da der Mensch die Wandlung des Herzens
und seines ganzen Wesens ja nicht eigenméchtig bewirkt, sondern gnadenhaft emp-
fingt, indem er sich dem in den Urbildern titigen Gott und Erléser meditativ
offnet und sich dadurch fiir die Nachfolge Christi bereit macht. Meditation ist fiir
ihn eine der Hauptweisen, um das iibernatiirliche Walten Gottes, Christi, Mariens
oder auch der Engel wenigstens ahnend zu erfahren,

Es ist nicht leicht, das Gesamt dieser Gedanken und Anweisungen vom Glaubens-
gut der Offenbarung her zu beurteilen. Mit Recht hat Rosenberg wieder auf die
Bedeutung der christlichen Symbolik und ihren meditativen Wert hingewiesen. Das
Meditationsbild in dem Sinne, wie es von ihm umgrenzt wird, hat tatséchlich eine
objektive, quasi-sakramentale Wirkung, wenn man darunter versteht, daf§ von ihm,
psychologisch gesehen, heilende und verwandelnde Krifte auf den Meditierenden
ausgehen. Und auch der Vorgang der Ubung selbst wird vorziiglich beschrieben. Zu
leugnen ist nur, dafl diese Symbole, die Urbilder und Archetypen, die wirklichen
Strukturen der geschaffenen Welt wiedergeben. Sie sind nichts anderes als die
~Schemata der menschlichen Sinnlichkeit“19, in denen der Primitive, das Kind, der
naturhaft (nicht-wissenschafilich) denkende Mensch die Welt sich aneignet, sie
ordnet, durchdringt, erobert, um so in ihr zu Hause und geborgen sein zu kénnen.

"Sie hingen mit seiner Leibbedingtheit zusammen; darum stellen sich auch aufgrund
der gleichen Erfahrungen in allen Menschen und Epochen mehr oder weniger die
gleichen Grundsymbole ein, je mehr solche Erfahrungen ins Leibliche hineinragen.
Damit entfillt dann aber die kosmische, weltgestaltende Bedeutung, die Rosenberg
den christlichen Symbolen zuschreibt. Das Kreuz Christi ist kein numinoses. kraft-
geladenes Bild. Die Erlésung geht ganz allein auf Christus zuriick; sie ist ein streng
personales Ereignis. Wenn die Kirchenviter sich so gern der Symbole, selbst in der
Bedeutung, die ihnen die antike Mythologie zuschreibt, bedienen, so geschicht es
einzig in der Absicht, ,um den christlichen Mysterien daraus ein Kleid zu weben®!t,
um sie in ihrem ganzen, jede Begrifflichkeit sprengenden Reichtum zu entfalten und
den Menschen ihrer Zeit, die von mythologischen Anschauungen erfillt waren, naher-

1 August Brunner, Die Religion. Eine philosophische Untersuchung auf geschicht-
licher Grundlage. Freiburg 1956, S. 163; man vergleiche den ganzen Abschnitt VII, 2: Arche-
typen.

U Hugo Rahner, ,Mysterium Lunae“, in ZkTh 64 (1940), 131.



Dze chrzstlzche Meditation 441

zubrmgen Aber nicht nur der Mythus selbst ist in der Glaubensverkiindigung der
Viter zerbrochen, auch den Symbolen kommt keine andere Wirklichkeit zu als die
eines ,hinweisenden Vorbildes®!2.

Ein anderer Einwand gegen Rosenbergs Bildmeditation wiegt schon schwerer,
weil er das Wesen der christlichen Gnade und Erlgsung betrifft. Es ist allgemeine
theologische Lehre, dafl die Gnade, die Ubernatur als solche, im Pilgerstande nicht
erfahren wird. Sonst wiirde der Glaube zerstért. Was man Glaubenserfahrung
nennt, ist etwas anderes, als was Rosenberg unter der Erfahrung der ibernatiir-
lichen Welt versteht. Selbst die hochsten mystischen Erfahrungen bleiben immer
noch innerhalb der Grenzen des Glaubens; auch ihnen haftet noch jenes Dunkel,
jene ,Gefangennahme des Verstandes“ an, von denen in der Schrift die Rede ist
(2 Kor 10, 5; vgl. Hebr 11,1). Es kann darum nicht das Ziel des Menschen hier -
auf Erden sein, des tibernatiirlichen Waltens Gottes als solchen inne zu werden,
was selbstverstindlich nicht ausschlieft, daR wir die Wirkung dieses Waltens
an uns und in der Welt erfahren, ohne allerdings im einzelnen sagen zu kénnen,
was und in welcher Weise etwas auf den Gott der Gnade zuriickgeht. Darum
kann auch nicht ohne weiteres der Grad der Erldstheit eines Menschen an dem
Maf seiner seelischen Ordnung abgelesen werden, wenn unter dieser Ordnung
mehr verstanden wird als das Freisein von Siinde und siindhaften Haltungen.
Heiligkeit und seelische Gesundheit gehen nicht einfachhin parallel, wenn es auch
bedeutungsvolle Beziehungen zwischen beiden gibt. Damit ist aber das letzte Ziel
der Meditation, das Rosenberg vorschwebt, zuriickzustecken, damit die Heiligung
des Christen nicht auf einem falschen Wege gesucht wird, wobei die Mdglichkeit
und die Bedeutung einer christlichen Psychotherapie durch Bildmeditation nicht
geleugnet werden sollen.

Noch eine letzte Meditationsmethode macht in unserer Zeit von sich reden. Schon
ihr Name weist auf ihren 6stlichen Ursprung hin. Es ist der Yoga. Er hat in aufler-
kirchlichen Kreisen zahlreiche Anhanger. Seit dem Ende des zweiten Weltkrieges
ist auch die deutschsprachige Literatur (vielfach Ubersetzungen) iiber ihn beirdcht-
lich!s. Neben einigen wissenschaftlichen Arbeiteni4 handelt es sich meist um all-
gemeinverstindliche Veréffentlichungen. Es gibt nur wenige, die vor dieser Uber-
flutung der westlichen Welt mit dstlichem Geistesgut und 6stlichen Praktiken
warnen. Zu ihnen zdhlt interessanterweise C. G. Jung!s. Seine Einwinde sind
psychologischer Art. Seit einigen Jahren ist nun auch in katholischen Kreisen, vor
allem Frankreichs, die Frage aufgetaucht, ob nicht doch die yogistische Meditation
in irgendeiner Form ,getauft’ werden konne. Man geht dabei von der Unterstellung
aus, dafl zwischen dem Inhaltlichen, den philosophischen und religiésen Anschau-

" nungen des Hinduismus und der Technik oder besser den Techniken des Yoga
streng unterschieden werden miisse und konne; die Techniken als solche seien welt-

2 ., Rahner, a.a. 0., 63 (1939), 313.

13 Man vergleiche etwa die Zusammenstellung bei W. Lindenberg: Die Menschheit
betet, Miinchen-Basel (1956), die nur einen kleinen Ausschnitt darstellt.

“ U.aMMirceaEliade, Le Yoge. Immortalité et liberté. Paris 1954; Wilhelm
Hauer: Der Yoga. Ein indischer Weg zum Selbst. Stuttgart 1957.

15 vgl, Symbolik des Geistes, Zirich 1943, S. 449 ff.: Zur Psychologze der éstlichen Medi-
tation, S. 462 f.



442 Friedrich Wulf

anschaulich indifferent und liefen sich in jeder Religion anwenden. Gebhard
Frei S.M.B., Professor am Missionsseminar in Immensee (Schweiz) hat in den letzten
Jahren diese These 6fter vertreten. Sehr viel vorsichtiger hat sich der franzésische
Dominikaner Pie-Raymond Regamey geduflert's, Wir haben nach ihm noch zu
wenig Erfahrung, um sagen zu kénnen, ob sich der Yoga wohl mit der anders
gearteten psychologischen Struktur des Abendlanders vereinbaren lasse. Er hilt das
Urteil eines Fachmannes wie Jung fur schwerwiegend. Anderseits wiirde er aber die
Moglichkeit eines christlichen Yoga begrifien, in der leisen Hoffnung, daf er viel-
leicht ein wirksames therapeutisches Mittel sei, um das gestdrte leib-seclische
Gleichgewicht des Menschen der technisierten westlichen Welt wiederherzustellen.
Neuerdings hat nun der franzésische Benediktiner J. M. Déchanet in die Diskussion
eingegriffen, indem er die Frage nach der Moglichkeit eines christlichen Yoga positiv
beantwortete!”. Er kann sich dabei auf die von Regamey geforderte Erfahrung
berufen, da er die Yoga-Ubungen jahrelang an sich selbst mit Erfolg ausprobiert
hat. Um sein Anliegen zu verstehen, muf man wenigstens in Grundziigen vor
Augen haben, was Yoga ist und was er bezweckt!s,

Yoga heiflit wortlich ,Anspannung® oder ,Anjochung®. Er ist ein System von
kérperlichen und seelischen Ubungen, die die v6llige Beherrschung des Leibes, der
Sinne und der seelischen Krifte und damit ein Freiwerden des Seelenkernes zum
Ziel haben. Der ganze empirische Mensch soll durch sie angeschirrt und unter das
Joch gebracht werden. Im Brahmanismus und Hinduismus ist damit unléslich eine
Metaphysik verbunden, die ihn zu einem Heilsweg macht. Die verdnderliche Welt
ist Maya, das heifit Schein. Der Mensch soll sich daher durch die Yoga-Ubungen
nicht nur von aller Begierlichkeit frei machen, sondern sich auch aus aller Materiali-
tit, ja sogar aus allen seelischen Regungen ldsen, um so zu seinem eigentlichen
gottlichen Grund, zu atman durchzustoflen und sich mit dem Absoluten, brahman,
eins zu wissen. Das geschieht in der Versenkung, samadhi genannt, die den Héhe-
punkt der Ubungen darstellt. Diese Ubungen umfassen acht ,Glieder* (angas). Die
beiden ersten betreffen die charakterliche Liuterung und Bereitung, die negativ in
der Ziigelung der ungeordneten Neigungen (Gewaltlosigkeit, Wahrhaftigkeit,
Nicht-stehlen, Keunschheit, Nicht-begehren), positiv in der ethischen Durchformung
der Seele (Reinheit, Zufriedenheit, Askese, Studium und Betrachtung) besteht. Die
drei ndchsten ,Glieder” bezichen sich auf kérperliche Ubungen: Beobachtung be-
stimmter ,Sitzarten® (asana), die die Meditation ermoglichen, Regulierung und Be-
herrschung des Atmens und die Zuriickziehung der Sinne, ihre Abwendung von allen
Sinnesobjekten. Die drei letzten Stufen heiflen rajayoga, ,koniglicher Yoga®; sie
umfassen die eigentlich mystischen Zustinde: die Fixierung der Aufmerksamkeit
auf einen bestimmten Gegenstand, die Meditation dieses Gegenstandes bis zur
Identifikation mit ihm und endlich die Versenkung, in der die Subjekt-Objekt-
Beziehung vollig aufhoért und der Zustand des reinen Bewuftseins sich einstellt.

Wenn Déchanet diese Ubungen nun aus ihrem urspriinglichen weltanschaulichen

18 vgl. Un Yoga chrétien?, in: La Vie Spirituelle, August-September 1955; La sagesse
du corps, ebda., November 1955.

17 Yoga fiir Christen. Die Schule des Schweigens, Luzern (1957).

18 vgl. in dieser Ztschr. Jos. Neuner, Indische und christliche Meditation: 27 (1954)
445 ff. - ’



Die christliche Meditation 443

Zusammenhang herausnimmt, so kann er sich darauf berufen, dafl der klassische
Yoga schon in Indien selbst eine entscheidende Wandlung durchgemacht hat, in den
theistischen Sekten namlich, die ihn zu einem Aufstiegsweg zum hochsten personlichen
Wesen machten. Déchanet kann darum mit dem gleichen Recht alles aus dem Yoga
eliminieren, was den christlichen Glaubenswahrheiten widerspricht. Aber auch die
Techniken nimmt er nicht unbesehen hin. Er sucht sie vielmehr der Psychologic des
westlichen Menschen anzupassen. Darum gibt er in seinem Buch genaue Anwei-
sungen zu den einzelnen Ubungen, vor allem hinsichtlich der verschiedenen Kérper-
haltungen und der Atemregulierung. Dazu Gbernimmt er die trichotomische Philo-
sophie der Kirchenviter von anima, animus und spiritus, die es ihm gestattet, das
Ziel der Yogaiibungen dem christlichen Heilsweg unterzuordnen. Worauf seine
Ubungen schliefllich hinauskommen, ist das, was man in der Gebetsiiberlieferung
der Kirche das Gebet der Einfachheit und Ruhe oder das Affektgebet nennt.

Ohne eigene Erfahrung ist es sehr schwer, etwas gegen Déchanets ,Yoga fiir
Christen® vorzubringen. Es bliebe reine Theorie. Die kérperlichen Ubungen verlan-
gen allerdings ein verhiltnismifig grofes Maf von Geschicklichkeit und Elastizi-
tit, die dltere und kranke Leute schwerlich aufbringen dirften. Die Atemiibungen
scheinen uns ohne Anleitung fiir Anfinger und Ungeiibte mit gesundheitlichen Ge-
fahren verbunden zu sein; denn der heutige Mensch ist im allgemeinen so reflex und
aktiv, dafl er immer versucht sein wird, die gewiinschte Entspannung willentlich
anzustreben, was auf die Dauer eine Schwichung des peripheren Nervensystems
zur Folge hitte. Kommt noch hinzu, dafl Déchanet selbst nervisen und herzkranken
Menschen die Ubungen im allgemeinen abrit, und er nicht weifl, ob sie Frauen
wegen ibrer andersartigen Atmung (Brustatmung) méglich sind, so dafl der Kreis
der Yoga-Aspiranden doch sehr klein wire. Es sollte aber alles vermieden werden,
was den Eindruck erweckte, Meditation sei nur etwas fiir wenige Auserwihlte. Falls
man sagt, Yoga wolle gar nicht die Meditationsmethode sein, sondern dic Medita-
tion selbst nur erleichtern und zu einer gréfleren Tiefenwirkung derselben beitra-
gen, im Gbrigen aber stiinden jedem geniigend andere Meditationsweisen zur Ver-
fiigung, dann mifite man auf alle Fille mit einem christlichen Yoga sehr zuriick-
haltend sein, um nicht der Meinung Vorschub zu leisten, als sei Meditation im Voll-
sinn doch letztlich etwas Auflergewdhnliches. Dies zu betonen, scheint uns um so
notwendiger, als tatsdchlich die Gesamttendenz der heutigen meditativen Bemithun-
gen viele zu diesem Urteil verleitet. Das aber widerspriche der ganzen kirchlichen
Uberlieferung. Und hier méchten wir ein ernstes Bedenken anmelden.

Es ist bekannt, dafl Meditation im christlichen Sprachgebrauch der Vergangenheit
etwas anderes bedeutet, als was man heute mit diesem Wort verbindet. Sowohl in
der mittelalterlichen Abfolge von lectio (Lesung der Hl. Schrift), meditatio (geistige
und religidse Auseinandersetzung mit dem Worte Gottes), oratio (Gebet) und con-
templatio (Beschauung) wie auch im Exerzitienbuch des hl. Ignatius heiit meditie-
ren soviel wie dem hier und jetzt zu mir sprechenden und mich anrufenden Gott in
seinem offenbarenden Wort begegnen. Wie aber verhalte ich mich einem Sprechen-
den iberhaupt gegeniiber? Nicht nur passiv, rein hinnehmend, sondern aktiv, ant-
wortend, ja-sagend oder abwehrend. Es geht ja um eine Begegnung von Person zu



444 Friedrich Wulf

Person. Wie haben sich denn die Jiinger, das Volk, die Pharisder dem Worte Jesu
gegeniiber verhalten? Genauso wird es jedem ergehen, der sich ernst und mit seiner
ganzen Person mit Gott, mit Christus dem Herrn einldfit. Nicht zufillig steht darum
die Meditation in der kirchlichen Uberlieferung am Beginn jener Ubung, die man
das innere Gebet nennt. Selbstverstindlich kennt diese Uberlieferung auch das. was
man heute meist unter Meditation versteht. Es kommt der Kontemplation nahe, die
~ das Gebet der Einfachheit und Ruhe und, wenn die Voraussetzungen gegeben sind,
sogar die erworbene Beschauung zur Folge hat. Am eindeutigsten findet man die
Meditation der Heutigen in der sogenannten Applicatio sensuum, der Anwendung
der Sinne, des Exerzitienbuches wieder, da auch diese sich im Bild- und Erlebnis-
bewufltsein der Seele abspiclt. Aber auch hier ist es wieder bezeichnend, dafl sowohl
die Kontemplation wie die Anwendung der Sinne das Ende, die Vollendung der
Ubung des inneren Gebetes bedeuten. Sie sind nur dann fruchtbar und unterliegen
nur dann keiner Tauschung, wenn eine lange Beschéftigung, ein licbender Umgang,
einc echte Auseinandersetzung mit dem Worte Gottes schon vorausgegangen ist.
M. a. W. es ist nicht statthaft, das innere Gebet auf die eine oder andere Stufe der
meditativen Ubung so einzuschrinken, das diese einen AusschlieBlichkeitscharakter
bekommt. Wenn man der ,Betrachtung® der vergangenen Jahrhunderte vorgewor-
fen hat, sie habe das innere Gebet einseitig auf eine Betdtigung des Verstandes und
Willens cingeschriankt und es dadurch zur Aszese gemacht, so mufl man heute der
»Meditation* vorwerfen, daf} sie zu ausschlieflich die hingebenden und emotionalen
Kréfte der Seele anspricht und dadurch immer in Gefahr ist, entweder ins Unkon-
trollierbare abzugleiten oder aber sich selbst zu suchen und nach einem vorgefafiten
Waunsch zu vollenden.

Damit kommen wir zu einem zweiten Punkt unserer Kritik. Das gesteigerte Inter-
esse an der Meditation in unserer Zeit entstammt einem therapeutischen Anliegen.
Das wird auch offen zugegeben. Dadurch ist aber von vornherein die Gefahr gege-
ben, dafl der Akzent innerhalb der meditativen Ubung, die doch Aufschwung des
Menschen zu Gott, Hinhéren auf Thn, Vereinigung mit IThm sein soll, entscheidend
verschoben wird. Das braucht nicht notwendig so zu sein, kann aber in vielen Fil-
len kaum verhindert werden. Zu oft ist davon die Rede, dafi die Meditation zur
Selbstfindung fithre, den Menschen gesunder und freier mache, seine Krifte steigere,
und auch wenn dics alles dem religiosen Ziel untergeordnet bleibt, so liegt doch
nahe, selbst im Verhaltnis zu Gott zu sehr den Blick auf die eigene Vollendung zu
richten, was geradezu einer Verkehrung des Zieles der Meditation gleichkdme,

Und noch eine letzte Uberlegung, die sich angesichts der heutigen Meditations-
bewegungen aufdringt. Dic christliche Meditation ist kein isolierter Vorgang, des-
sen Erfolg nur an bestimmte dufiere Bedingungen, sowie an normale Fahigkeiten
und die innere Bereitschaft des Meditierenden gekniipft ware. Sie hat vielmehr nur
dann einen religiosen Sinn und ist nur dann religids fruchtbar, wenn sie in ein ge-
samtchristliches Leben eingebettet ist. Das gilt so schr, dafl alle geistlichen Lehrer
nicht miide werden, immer wieder zu betonen, daff die Betrachtung wie das Gebet
iberhaupt ohne Bufle und Selbstiiberwindung nutzlos sei und hochstens zum Hoch-
mut fihre. Vielleicht wire es nicht ganz unniitz, in den Anweisungen zu einer



Die christliche Meditation ' 445

christlichen Meditation dies auch heute wieder ins Gedachtnis zu rufen, damit nie-
mand einer Tauschung verféllt und mit falschen Anspriichen und Erwartungen an
die Meditation herantritt.

Trotz dieser Vorbehalte, die wir den verschiedenen Meditationsmethoden gegen-
iiber, die heute vorgelegt werden, machen miissen, sei doch noch einmal betont, dafl
sie aus einem echten Anliegen hervorgehen, das uns auch weiter aufgegeben ist, und
daf sie letztlich nichts anderem als einer lebendigeren Frfassung der Glaubens-
wahrheiten und einer innigeren Verbindung mit Gott dienen wollen. Der so tief-
gehend gestorte Rhythmus von Spannung und Entspannung verlangt nun einmal,
dafl man den Techniken des geistigen und geistlichen Lebens eine grofiere Auf-
merksamkeit schenkt, als es normalerweise erwinscht ist. Mit Recht schrieb
Dominikus Thalhammer vor einiger Zeit: ,Wie zu Beginn der Neuzeit die
monastischen Formen und ,Techniken’ nicht mehr geniigten, um das neu aufbre-
chende Lebensgefiihl christlich zu meistern und ein gottverbundenes Leben in der
verinderten Welt zu gewihrleisten, so scheint es uns heute, am Anfang des Atom-
zeitalters, wieder zu ergehen. Nicht das Ziel, wohl aber die Methoden und Techni-
ken des geistlichen Lebens bediirfen einer neuerlichen Uberpriifung, damit sie den
Zweck noch erreichen, fiir den sie da sind. Andere seelische und Umweltstrukturen
verlangen auch nach einem Umbau der geistlichen Methoden“1%. Wir sind in der tech-
nisierten Welt heimatlos geworden, unbehaust und ungeborgen. Das wird sich nicht
von heute auf morgen beheben lassen. Die innere Bewiltigung und Aneignung der
modernen Welt verlangen ihre Zeit. Aber bei all dem sollte man das innere Gebet
nicht mit zu vielen neuen Techniken und Experimenten belasten. Im Grunde ist
die Begegnung des glaubigen Christen mit Gott das Einfachste von der Welt. Und
von dieser Einfachheit und kindlichen Glaubigkeit mifite jede christliche Medi-
tation laut kiinden2e,

1 In: Der Grofle Entschlufl, Wien (12 [1957] Juli-August, S. 455).

20 In schlichter Weise fiihrt die Menschen unserer Zeit in die Kunst des Meditierens ein
das Biichlein von Gebhard Fesenmeyer O.F.M.Cap.: Deine Zwiesprache mit Goit
(Zirrich, Paderborn, Wien 1956); ganz auf die praktische Einilbung der Meditation einge-
stellt ist das schmale Heft (40 S.) von Robert Goll: Was willst du mir sagen, Herr?
Hilfen fiir die tigliche Betrachtung (Meitingen 1957).






