
IM       SPIEGEL      DER       ZEIT 

Strömungen und Probleme der Geistlichen Theologie 
und der Frömmigkeit im deutschen Katholizismus (II) 

4. Die innere Einheit von göttlicher Gnade und menschlicher Mitwirkung 

Eines der Kennzeichen der geistlichen Erneuerung und Vertiefung nach dem ersten Welt- 
krieg war die •Wiederentdeckung" der Gnade. Sie bestimmt auch heute noch die religiöse 
Literatur und die Verkündigung. Der Primat der Gnade • nicht nur im objektiven Heils- 
werk, sondern auch in dessen subjektiver Aneignung durch den Menschen • wird von 
allen herausgestellt. Was indessen heute auffällt, ist die erneute Betonung der mensch- 
lichen Mitwirkung • die doch durch die Vorbetonung der Gnade sehr zurückgedrängt 
worden war •, aber nicht als etwas, das neben die Gnade träte, sozusagen als ein zweites 
Element christlicher Frömmigkeit, sondern als etwas, das durch die Gnade geradezu 
provoziert wird und diese erst zu ihrer Frucht bringt. Dabei geht es nicht nur um das 
christliche Tun im allgemeinen, im Sinne des Jakobuswortes, daß der Glaube ohne Werke 
tot sei, oder der viel zitierten .sittlichen Imperative' in den Paulinen, sondern um Aszese im 
engeren Sinne dieses Begriffes, um beharrliche, mühevolle, den Verzicht einschließende 
Übung zum Zweck des Freiwerdens von sündhafter Begierde und falscher Eigenliebe • 
oder positiv: der wachsenden Hingabe an den Willen Gottes und der vollkommenen Nach- 
folge Christi. Es wird allerdings noch zu wenig der spezifisch christliche, heilstheologische 
Sinn der katholischen Aszese erkannt und herausgestellt, der in der Passion Christi und in 
der eschatologischen Vollendung begründet ist (zum Begriff der christlichen Aszese vgl. K. 
Rahner: •Passion und Aszese", in: Schriften zur Theologie HI; E. Peterson: •Der christliche 
Ursprung der Askese", in: Ztschr. f. Kult.- u. Geistesg. 2 [1949/50] 3. Heft). Die Einengung 
der asketischen Enthaltung auf das Freiwerden von der Unrast der Zeit und das starke 
Verlangen nach Entfaltung der natürlichen Werte stehen dem entgegen. Man fordert 
Aszese um der Rettung des personalen Menschseins willen. Aber man begegnet daneben 
doch immer häufiger der Erkenntnis, daß alle Aszese des Christen ihre eigentliche Sinn- 
erfüllung in der Gnadenordnung und in der Nachfolge Christi erfährt. Erst durch diese 
Verwurzelung wird die aszetische Bemühung davor bewahrt, eigenständig zu werden, die 
Gnade unbeachtet zu lassen und die sittliche oder gar humane Vollendung des Menschen 
einseitig in den Vordergrund zu stellen. 

Aus dem Gesichtskreis der spezifisch christlichen Aszese, also des Kreuzes Christi und des 
in der Gnade verborgenen, aber schon jetzt anhebenden .jenseitigen' Lebens, sind die drei 
Evangelischen Räte von Armut, Keuschheit und Gehorsam wieder neu in den Blick gekom- 
men, an Intensität in der genannten Reihenfolge am meisten die Armut, am wenigsten der 
Gehorsam. Kennzeichnend dafür ist das neu erwachte Interesse am altchristlichen Mönch- 
tum, dessen Bedeutung für die Frömmigkeitsüberlieferung der Kirche wieder klarer erkannt 
wird (vgl. u. a. die neue Sammlung der Laacher Mönche: •Alte Quellen neuer Kraft" oder 
die verschiedenen Arbeiten von H. Bacht). 

Am offensichtlichsten macht sich dieser Rückgriff auf die Quellen der christlichen Aszese 
begreiflicherweise in den Orden bemerkbar. Er hat hier allenthalben zu einer Neubesinnung 
auf die Grundlagen des Ordensstandes und zu einer Vertiefung der je eigenen Ordens- 
spiritualität geführt. Fast alle größeren Orden in Deutschland haben hier im Schrifttum 
Beachtliches aufzuweisen. Parallel dazu trifft man in der jüngeren Ordensgeneration auf 
ein erhöhtes Interesse an der Spiritualität und auf den Zug zu Wahrhaftigkeit und 
Echtheit in der Verwirklichung des Ordensideales. Nicht immer entspricht allerdings der 
vorhandene Idealismus dem tatsächlichen Vermögen, und häufig schlägt die Erfahrung des 



458 Im Spiegel der Zeit 

eigenen Unvermögens oder eine Enttäuschung in Abneigung gegen den Ordensstand um 
und führt zu einer Berufskrise. 

Auch im Weltstand kann man beobachten, daß der Sinn sowohl für die Aszese im all- 
gemeinen, wie auch für die christliche Aszese am Wachsen ist. Bei echten Konversionen und 
Bekehrungen steht nicht selten der Ordensberuf zur Entscheidung. Man gewinnt den Ein- 
druck, daß die Zahl der Priester- und Ordensberufe wieder zunimmt; unter den Kandidaten 
befinden sich relativ viele, die ihren Beruf erst nach einigen Jahren des Lebens in der Welt 
und der Ausübung weltlicher Berufe finden. Immer mehr wird aber auch der Weltstand 
als solcher, werden Ehe und weltlicher Beruf als ein Ruf Gottes aufgefaßt. Hier erhält alles 
menschliche Tun innerhalb dieser Bereiche einen religiösen Sinn und eine neue Weihe. 
Dabei wird die Notwendigkeit einer Aszese, ohne die erfahrungsgemäß eine vertiefte 
Berufsauffassung wieder verflacht, kaum noch geleugnet. Dabei wird aber immer wieder die 
Forderung nach einer Laienaszese geäußert. Man sucht allenthalben nach eigenen, dem Welt- 
stand angepaßten Formen menschlicher Mitwirkung und christlicher Einübung: auf dem 
Felde des Gebetes, der Buße und des sittlich-religiösen Strebens (vgl. u. a. Instrumentarium 
des Gebetes; R. Egenter: •Die Aszese in der Welt"; Kl. Tilmann: •Das geistliche Gespräch"; 
M. Horatczuk: •Hier lacht der Aszet"; ebenso gehört hierher das vorzügliche Buch von L. J. 
Lebret und Th. Suavet: •Der schwierige Alltag des Christen" [Übersetzung aus dem 
Französischen]). Was für die aszetische Bemühung heute vor allem gefordert wird, ist 
neben ihrer Unterordnung unter die Gnade die Notwendigkeit der psychologischen Anpas- 
sung an Alter, Geschlecht, an den Einzelnen und seine Eigenart, seine Kräfte und Schwierig- 
keiten und an die Situation. Von da aus gesehen möchte man sagen, daß unsere aszetische 
Literatur heute sowohl den Moralismus früherer Zeiten wie auch den Objektivismus der 
jüngeren Vergangenheit vermeidet und zu einer gesunden Mitte gefunden hat. Daß dies 
nicht für jede Art von frommer Literatur zutrifft, ist selbstverständlich. 

5. Das Verlangen nach religiöser Erfahrung 

Von dem neu erwachten Sinn für das Übersinnliche, für das Geheimnis war schon oben 
(Nr. 2) die Rede. Wir sagten dabei, daß die Kirche ihre Gläubigen im Gegensatz zu den 
gnostischen und mystischen Bewegungen der Zeit nicht auf den Tiefengrund der eigenen 
Seele, sondern in erster Linie auf die objektive, geoffenbarte und im Glauben erkannte 
Wahrheit verweise. Das hindert aber nicht, daß auch der Christ nach der übersinnlichen 
Erfahrung als einer Hilfe für den Glauben oder einer Bestätigung des Glaubens ruft, je 
mehr die säkularisierte und gottentfremdete Welt, die Leere und die Sinnlosigkeiten des 
Lebens die unsichtbaren Glaubensgeheimnisse unglaubwürdig zu machen scheinen. Auf der 
Suche nach einer Antwort auf dieses Verlangen ist man wieder auf den reichen Strom geist- 
licher Erfahrung in der christlichen Überlieferung, vom altchristlichen Mönchtum über 
Ignatius von Loyola (•Regeln zur Unterscheidung der Geister") bis Newman, gestoßen. 

Von einer ersten und täglichen religiösen Erfahrung spricht Guardini in seinem Büchlein 
•Die Sinne und die religiöse Erkenntnis". Er sagt darin: •An ihrem unmittelbaren Sein 
gemessen, sind alle Dinge überwertig; jedes sagt mehr, als es ist. Jedes weist auf ein Etwas 
zurück, das es selbst nicht ist, das aber als Ursprung, Ausgang, letzter Sinn in die Wirk- 
lichkeit des Dinges mit hineingehört und ohne das dieses Ding dünn, sinnarm, unlohnend 
wäre. Dieses hinter der jeweiligen Eigentlichkeit liegende Ur-Eigentliche und All-Eigent- 
liche ist die religiöse Wirklichkeit. Es ist Gott. Genauer gesagt: Gottes Schöpfermacht. Noch 
einmal genauer gesagt, daß die Dinge geschaffen sind" (26). Es mag dahingestellt sein, ob 
die Transzendenz Gottes in irgendeiner Weise unmittelbar am Ding aufleuchtet und 
intuitiv erkannt werden kann, oder ob nicht doch der Erkenntnis der Transzendenz ein un- 
entfaltetes, unausgesprochenes, ratiozinierendes Urteil zugrunde liegt, wie die aristotelisch- 
thomistische Erkenntnislehre annimmt. Jedenfalls wird man von einer religiösen Erfahrung 
sprechen können, die dem gläubigen Menschen in der Begegnung mit der sichtbaren Welt 
möglich ist. 

Häufiger werden religiöse Erfahrungen mit der Meditation in Verbindung gebracht. 
Darüber haben wir ausführlich in dem Beitrag: •Die christliche Meditation in der Auf- 



Im Spiegel der Zeit 459 

fassung und Übung unserer Zeit" (im gleichen Heft dieser Ztschr.) berichtet. Das Entschei- 
dende in unserem Zusammenhang ist dieses: Wir sind bei der Neubesinnung auf die Fülle 
des betrachtenden Gebetes wieder stärker auf die tiefe Bedeutung der religiösen Erfahrung 
für das geistliche Leben und für die Erkenntnis des Willens Gottes für den Einzelmenschen 
aufmerksam geworden. Sowohl der Geschichte der •Unterscheidung der Geister" wie auch 
der praktischen Handhabung der Unterscheidungsregeln und ihrer psychologisch-theologi- 
schen Interpretation sind wichtige Untersuchungen gewidmet worden (H. Bacht. H. Rahner, 
A. Brunner, K. Rahner). Damit wird die sich schon seit einigen Jahrzehnten in Gang be- 
findliche Herausstellung des .mystischen Elementes unserer Frömmigkeit noch einmal 
unterstrichen. Im Vergleich mit dem in Nr. 4 Ausgeführten wird man sagen können, daß 
heute Aszese und Mystik von neuem in der Frömmigkeit zum Ausgleich gebracht worden 
sind. 

6. Die neue Hinwendung zum Menschen 

Die Existenzphilosophie, aber auch die Geschichts-und Religionswissenschaft, die Soziologie 
und ,der Einbruch der Technik in den Kern der menschlichen Persönlichkeit' (W. Schöllgen) 
haben die Anthropologie zu einem der am meisten diskutierten Wissenschaftsbereiche im 
Ringen der Gegenwart gemacht. Da aber alle anthropologischen Probleme in engem Bezug 
zur Moral wie zur Frömmigkeit stehen, wird auch hier von neuem nach dem Mensdien als 
dem Subjekt des sittlichen und frommen Verhaltens gefragt. Welche Fragen hier auf- 
geworfen werden, mag ein Blick in das Buch von W. Schöllgen: •Aktuelle Moralprobleme" 
zeigen. Von den obengenannten Disziplinen her gelingt es ganz anders, als das früher der 
Fall war, den Menschen vor die Wirklichkeit seines Lebens zu bringen, Fehlhaltungen 
(vgl. W. Heinen: •Fehlformen des Liebesstrebens"), Täuschungen, Tarnungen und Flucht- 
versuche aufzudecken, echte und falsche Schuldgefühle (die Literatur darüber ist groß; 
vgl. etwa W. Siebenthal, M. Buber, verschiedene Aufsätze in den Zeitschriften •Anima", 
•Stimmen der Zeit") voneinander zu unterscheiden, auf zuständliche und Grund-Versu- 
chungen aufmerksam zu machen, zu erklären, was die Frömmigkeitsüberlieferung (im An- 
schluß an ein Psalmwort) wohl unter der verborgenen oder heimlichen Sünde verstehen 
mag, und wie es Sünde nicht nur als .isolierte Tat", sondern noch mehr als ,Syiuptom einer 
inneren Entwicklung' gibt (Schöllgen). Von einer differenzierteren Kenntnis des Menschen, 
seiner Reaktionsweise auf Anlagen, Schicksal und Umwelteinflüsse her ist es aber auch mög- 
lich, ihm eine stärkere Hilfe zukommen zu lassen, sei es in seinen Lebensschwierigkeiten (u.a. 
Pfahler: •Der Mensch und seine Vergangenheit"; G. Volk: •Arznei für Leib und Seele"), 
sei es für die Rettung des Menschseins in der technischen Welt (J. Bodamer: •Gesundheit 
und technische Welt") sowie für das Finden des gottgewollten Weges (Th. Bovet: •Weg 
und Sinn. Führung durch die Lebensalter"; J. M. Hollenbach: •Der Mensch als Entwurf"). 
Die hier in Frage kommende Literatur geht begreiflicherweise quer durch die christlichen 
Konfessionen. 

Letztlich geht es dem heutigen Bemühen um den Menschen immer darum, daß er zu sich 
selber finde, in allem Urteilen und Handeln er selber sei (vgl. die Arbeiten von J. Gold- 
brunner). Für die Frömmigkeit bedeutet das Hinführung zu Echtheit und Wahrhaftigkeit im 
Vollzug des religiösen Aktes (B. Weite: •Vom Wesen der Religion"), Anleitung zum per- 
sonalen und fruchtbaren Vollzug des Gebetes, der Beichte, der Kommunion usw. Die heutige 
Theologie kommt diesem pädagogischen Bestreben nach personaler Vertiefung des Glau- 
bensvollzugs ihrerseits durch eine personalere Auffassung der Gnade, der Sakramente, des 
Meßopfers und damit des Wachsens in der Gnade weithin entgegen (vgl. die verschiedenen 
Arbeiten von K. Rahner) und schenkt damit dem religiösen Tun des Menschen neue Antriebe 
und Motive. 

Nur eine, allerdings nicht geringe Gefahr gilt es bei der in vielem so fruchtbaren, aber 
vorwiegend psychologischen Hinwendung zum schwierigen und leidenden Menschen abzu- 
wehren: daß der Mensch nicht bei sich stehenbleibe, zu sehr auf sich selbst schaue, sondern 
den Blick von sich ab- und Gott und dessen Willen zu-wende. Dem könnte in erster Linie 
wieder die recht verstandene Meditation dienen. 



460 Im Spiegel der Zeit 

7  Zwischen Kontemplation und Weltzugewandtheit 

Ebenso wie von einer neuen Hinwendung zum Menschen könnte man auch von einer 
neuen Hinwendung zur Welt sprechen. Aber man müßte sofort hinzufügen, daß dieser 
Hinwendung ein gleich starker Zug zur Kontemplation parallel geht. Zunächst ist die 
Welt in immer stärkerem Maße in unser religiöses Blickfeld gerückt, als Schöpfung, mehr 
noch als Welt Jesu Christi, als Erntefeld des Vaters, als Ort des Reiches Gottes. Dahinter 
tritt der Gedanke der sündigen Welt, die dem Gerichte Gottes verfällt und die in ihrer 
jetzigen Gestalt für den Untergang bestimmt ist, stark zurück. Trotz der vielen Miseren und 
Katastrophen dieser Zeit wird die Welt in merkwürdiger Gegenbewegung von der Elite 
der christlichen Laien positiv gesehen. Mitten in ihr, im Umgang mit Dingen und Menschen, 
in Beruf und Arbeit, in der Entschleierung ihrer Geheimnisse, in der Beherrschung ihrer 
Kräfte, in der Entfaltung der leib-seelischen wie der geistigen Bereiche, will der Christ 
unserer Tage dem .Schöpfer Himmels und der Erde, aller sichtbaren und unsichtbaren 
Dinge' begegnen, ihn preisend verehren und in seinem Dienste stehen, als Arbeiter 
und als Apostel. Man weiß um das harte Gesetz des Kreuzes, der Aszese, ohne die das 
gesetzte Ziel nicht erreicht wird. Aber es ist doch das positive Ziel, das die Mühe und 
Entsagung beschwingt: die Eroberung der Welt für Gott und in seinem Auftrag, der Auf- 
bau und die Ausweitung des Reiches Gottes auf Erden. 

Auf diesem geistig-religiösen Hintergrund sind die Gespräche über Laienspiritualität 
und Laienapostolat zu sehen. Es fällt immer wieder auf. wie sehr in diesen Fragen Klerus 
und Laien verschiedene, ja gegensätzliche Auffassungen vortragen, die letztlich nicht nur 
in Rivalitäten und menschlicher Schwäche, sondern in unterschiedlichen Standpunkten und 
Sehweisen ihren Ursprung haben. Was das Laienapostolat angeht, so hat soeben der Papst 
Entscheidendes dazu gesagt, dessen Auswirkungen man erst abwarten muß. Auf dem Gebiet 
der Laienspiritualität scheint es nach dem Ausweis von Tagungen, Gesprächen und Auf- 
sätzen so zu sein, daß der Theologe vom Grundsätzlichen, von den grundlegenden Sätzen 
der Offenbarung herkommt, aber auch darin steckenbleibt, während der Laie • seine 
welthafte Situation und Aufgabe unmittelbar erlebend • vorwiegend die Phänomene sieht 
und diese durch das theologische Denken in ihrer Gewichtigkeit für das menschliche Leben 
bedroht glaubt. Vielleicht liegt es daran, daß man in der Darlegung und Entfaltung einer 
Laienspiritualität im deutschen Katholizismus nicht recht weiterkommt. Vielleicht ist man 
hierzulande aber auch zu prinzipiell und theoretisch eingestellt, während man das weite 
Feld konkreter Laienfrömmigkeit vielfach brachliegen läßt (im Gegensatz zu den romani- 
schen Ländern; man denke nur an die französische Zeitschrift Anneau d'Or, die im Bereich 
von Ehe und Familie vorzügliche spirituelle Anregungen gibt). Ob die Frage der Laien- 
spiritualität von der Existenz und der Spiritualität der Säkularinstitute einen neuen Antrieb 
erhält (H. U. von Balthasar), muß noch abgewartet werden. 

Je intensiver die Welt die Kräfte des Menschen anfordert und oft überfordert, je dring- 
licher und größer die Weltaufgaben auch des Christen werden, um so unüberhörbarer wird 
der Ruf nach Kontemplation laut. Es ist zumeist ein Ruf, der aus der Not erfolgt; in diesem 
Fall dient die Kontemplation der Stärkung des inneren Menschen gegenüber den aufsaugen- 
den und verschlingenden Mächten der technisierten Welt. Wieweit ein tieferes Verlangen 
nach Kontemplation noch vorhanden ist (im Sinne des Büchleins von J. Pieper: •Glück und 
Kontemplation" oder der großen Kontemplativen der christlichen Geschichte und der 
kontemplativen Orden), ist schwer zu sagen. Von einer kontemplativen Bewegung, wie man 
sie seit einem Jahrzehnt in USA feststellt, kann bei uns jedenfalls keine Rede sein. 

Versucht man einmal die Bilanz all dessen, was hier ausgeführt wurde, zu ziehen, so fällt 
diese durchaus positiv aus. Sowohl von der Frömmigkeitsliteratur wie auch vom inneren 
Leben jenes Kreises von Christen her, die sich bewußt als Christen und Katholiken fühlen, 
kann man wohl sagen, daß unsere Zeit nicht zu den schlechtesten der Kirchengeschichte 
gehört. Das zu wissen ist jedenfalls tröstlich. 




