-IM S PIEGEUL DER Z E1T

Strémungen und Probleme der Geistlichen Theblogie
und der Frommigkeit im deutschen Katholizismus (IT)

4. Die innere Einheit von géttlicher Gnade und menschlicher Mitwirkung

Eines der Kennzeichen der geistlichen Erneuerung und Vertiefung nach dem ersten Welt-
krieg war die ,Wiederentdeckung® der Gnade. Sie bestimmt auch heute noch die religidse
Literatur und die Verkiindigung. Der Primat der Gnade — nicht nur im objektiven Heils-
werk, sondern auch in dessen subjektiver Aneignung durch den Menschen — wird von
allen herausgestellt. Was indessen heute auffillt, ist die erneute Betonung der mensch-
lichen Mitwirkung — die doch durch die Vorbetonung der Gnade sehr zuriickgedrangt
worden war —, aber nicht als etwas, das neben die Gnade tréte, sozusagen als ein zweites
Element christlicher Frommigkeit, sondern als etwas, das durch die Gnade geradezu
provoziert wird und diese erst zu ihrer Frucht bringt. Dabei geht es nicht nur um das
dhristliche Tun im allgemeinen, im Sinne des Jakobuswortes, dal der Glaube chne Werke
tot sei, oder der viel zitierten ,sittlichen Imperative’ in den Paulinen, sondern um Aszese im
engeren Sinne dieses Begriffes, um beharrliche, miihevolle, den Verzicht einschliefende
Ubung zum Zweck des Freiwerdens von siindhafter Begierde und falscher Eigenliebe —
oder positiv: der wachsenden Hingabe an den Willen Gottes und der vollkommenen Nach-
folge Christi. Es wird allerdings noch zu wenig der spezifisch christliche, heilstheologische
Sinn der katholischen Aszese erkannt und herausgestellt, der in der Passion Christi und
der eschatologischen Vollendung begriindet ist (zum Begriff der christlichen Aszese vgl. K.
Rahner: ,Passion und Aszese®, in: Schriften zur Theologie I11; E. Peterson: , Der christliche
Ursprung der Askese®, in: Ztschr. f. Kult.- u. Geistesg. 2 [1949/50] 3. Heft). Die Einengung
der asketischen Enthaltung auf das Freiwerden von der Unrast der Zeit und das starke
Verlangen nach Entfaltung der natiirlichen Werte stehen dem entgegen. Man fordert
Aszese um der Rettung des personalen Menschseins willen. Aber man begegnet daneben
doch immer hiufiger der Erkenntnis, daf} alle Aszese des Christen ihre eigentliche Sinn-
erfillung in der Gnadenordnung und in der Nachfolge Christi erfihrt. Erst durch diese
Verwurzelung wird die aszetische Bemithung davor bewahrt, eigenstindig zu werden, die
Gnade unbeachtet zu lassen und die sittliche oder gar humane Vollendung des Menschen
einseitig in den Vordergrund zu stellen.

Aus dem Gesichtskreis der spezifisch christlichen Aszese, also des Kreuzes Christi und des
in der Gnade verborgenen, aber schon jetzt anhebenden ,jenseitigen' Lebens, sind die drei
Evangelischen Rite von Armut, Keuschheit und Gehorsam wieder neu in den Blick gekom-
men, an Intensitdt in der genannten Reihenfolge am meisten die Armut, am wenigsten der
Gehorsam. Kennzeichnend dafiir ist das neu erwachte Interesse am altchristlichen Ménch-
tum, dessen Bedeutung fiir die Frémmigkeitsiiberlieferung der Kirche wieder klarer erkannt
wird (vgl. u. a. die neue Sammlung der Laacher Ménche: ,Alte Quellen neuer Krait“ oder
die verschiedenen Arbeiten von H. Bacht).

Am offensichtlichsten macht sich dieser Ritckgriff auf die Quellen der christlichen Aszese
begreiflicherweise in den Orden bemerkbar. Er hat hier allenthalben zu einer Neubesinnung
auf die Grundlagen des Ordensstandes und zu einer Vertiefung der je eigenen Ordens-
spiritualitdt gefihrt. Fast alle grofleren Orden in Deutschland haben hier im Schrifttum
Beachtliches aufzuweisen. Parallel dazu trifft man in der jiingeren Ordensgeneration auf
ein erhéhtes Interesse an der Spiritualitdt und auf den Zug zu Wahrhaftigkeit und
Echtheit in der Verwirklichung des Ordensideales. Nicht immer entspricht allerdings der
vorhandene Idealismus dem tatsédchlichen Vermégen, und hiufig schligt die Erfahrung des



458 Im Spiegel der Zeit

eigenen Unvermégens oder eine Enttduschung in Abneigung gegen den Ordensstand um
und fihrt zu einer Berufskrise.

Auch im Weltstand kann man beobachten, dafl der Sinn sowohl fiir die Aszese im all-
gemeinen, wie auch fir die christliche Aszese am Wachsen ist. Bei echten Konversionen und
Bekehrungen stebt nicht selten der Ordensberuf zur Entscheidung. Man gewinnt den Ein-
drudk, daf die Zahl der Priester- und Ordensberufe wieder zunimmt; unter den Kandidaten
befinden sich relativ viele, die ihren Beruf erst nach einigen jahren des Lebens in der Welt
und der Ausiibung weltlicher Berufe finden. Immer mehr wird aber auch der Weltstand
als solcher, werden Ehe und weltlicher Beruf als ein Ruf Gottes aufgefafit. Hier erhilt alles
menschliche Tun innerhalb dieser Bereiche einen religiésen Sinn und eine neue Weihe.
Dabei wird die Notwendigkeit einer Aszese, ohne die erfahrungsgemifl eine vertiefte
Berufsauffassung wieder verflacht, kaum noch geleugnet. Dabei wird aber immer wieder die
Forderung nach einer Laienaszese geduflert. Man sucht allenthalben nach eigenen, dem Welt-
" stand angepafiten Formen menschlicher Mitwirkung und christlicher Einiibung: auf dem

Felde des Gebetes, der Bufle und des sittlich-religiosen Strebens (vgl. u. a. Instrumentarium
des Gebetes; R. Egenter: ,Die Aszese in der Welt“; Kl. Tilmann: ,Das geistliche Gesprach®;
M. Horatczuk: ,Hier lacht der Aszet®; ebenso gehért hierher das vorzigliche Buch von L. J.
Lebret und Th. Suavet: ,Der schwierige Alltag des Christen* [Ubersetzung aus dem
Franzosischen]). Was fiir die aszetische Bemiihung hente vor allem gefordert wird, ist
neben ihrer Unterordnung unter die Gnade die Notwendigkeit der psychologischen Anpas-
sung an Alter, Geschlecht, an den Einzelnen und seine Eigenart, seine Krifte und Schwierig-
keiten und an die Situation. Von da aus gesehen méchte man sagen, dafl unsere aszetische
Literatur heute sowohl den Moralismus friherer Zeiten wie auch den Objektivismus der
jiingeren Vergangenheit vermeidet und zu einer gesunden Mitte gefunden hat. Dafl dies
_nicht fiir jede Art von frommer Literator zutrifft, ist selbstverstandlich.

5. Das Uerlangen nach religiéser Erfahrung

Von dem neu erwachten Sinn firr das Ubersinnliche, fiir das Geheimnis war schon oben
(Nr. 2) die Rede, Wir sagten dabei, dafl die Kirche ihre Gliubigen im Gegensatz zu den
gnostischen und mystischen Bewegungen der Zeit nicht auf den Tiefengrund der eigencn
Seele, sondern in erster Linie auf die objektive, geoffenbarte und im Glauben erkannte
Wahrheit verweise. Das hindert aber nicht, daf auch der Christ nach der ibersinnlichen
Erfahrung als einer Hilfe fiir den Glauben oder einer Bestdtigung des Glaubens ruft, je
mehr die sikularisierte und gottentfremdete Welt, die Leere und die Sinnlosigkeiten des
Lebens die unsichtbaren Glaubensgeheimnisse unglaubwiirdig zu machen scheinen. Aul der
Suche nach einer Antwort auf dieses Verlangen ist man wieder auf den reichen Strom geist-
licher Erfahrung in der christlichen Uberlieferung, vom altchristlichen Ménchtum iiber
Ignatius von Loyola (,Regeln zur Unterscheidung der Geister”) bis Newman, gestofien.

Von einer ersten und tiglichen religiésen Erfahrung spricht Guardini in seinem Bichlein

»Die Sinne und die religiése Erkenntnis“. Er sagt darin: ,An ihrem unmittelbaren Sein
getiiessen, sind alle Dinge dberwertig; Jedes sagt mehr, als es ist. Jedes weist auf ein Etwas
zuriick, das es selbst nicht ist, das aber als Ursprung, Ausgang, letzter Sinn in die Wirk-
lichkeit des Dinges mit hineingehért und ohne das dieses Ding diinn, sinnarm, unlohnend
wire. Dieses hinter der jeweiligen Eigentlichkeit liegende Ur-Eigentliche und All-Eigent-
liche ist die religiése Wirklichkeit. Es ist Gott. Genauer gesagt: Gottes Schopiermacht. Noch
emnmal genauer gesagt, dafl die Dinge geschaffen sind” (26). Es mag dahingestellt sein, ob
die Transzendenz Gottes in irgendeiner Weise unmittelbar am Ding anfleuchtet und
intuitiv erkannt werden kann, oder ob nicht doch der Erkenntnis der Transzendeuz ein un-
entfaltetes, unausgesprochenes, ratiozinierendes Urteil zugrunde liegt, wie die arisiotelisch-
thomistische Erkenntnislehre annimmt. Jedentalls wird man von einer religiésen Erfahrung
sprechen kénnen, die dem gldubigen Menschen in der Begegnung mit der sichtbaren Welt
moglich ist.

Haufiger werden religiose Erfahrungen mit der Meditation in Verbindung gebracht.
Dariiber haben wir ausfithrlich in dem Beitrag: ,Die christliche Meditation in der Auf-



Im Spiegel der Zeit 459

s

fassung und Ubung unserer Zeit* (im gleichen Heft dieser Ztschr.) berichtet. Das Entschei-
dende in unserem Zusammenhang ist dieses: Wir sind bei der Neubesinnung auf die Fiille
des betrachtenden Gebetes wieder stirker auf die tiefe Bedeutung der religiésen Erfahrung
fiirr das geistliche Leben und fiir die Erkenntnis des Willens Gottes fur den Einzelmenschen
aufmerksam geworden. Sowohl der Geschichte der ,Unterscheidung der Geister wie auch
der praktischen Handhabung der Unterscheidungsregeln und ihrer psychologisch-theologi-
schen Interpretation sind wichtige Untersuchungen gewidmet worden (H. Bacht. H. Rahner,
A. Brunner, K. Rahner). Damit wird die sich schon seit einigen Jahrzehnten in Gang be-
findliche Herausstellung des ,mystischen’ Elementes unserer Frommigkeit noch einmal
unterstrichen. Im Vergleich mit dem in Nr. 4 Ausgefiihrten wird man sagen kénnen, daf}
heute Aszese und Mystik von neuem in der Frommigkeit zum Ausgleich gebracht worden
sind.

6. Die neue Hinwendung zum Menschen

Die Existenzphilosophie, aber auch die Geschichts- und Religionswissenschaft, die Soziologie
und ;der Einbruch der Technik in den Kern der menschlichen Personlichkeit' (W. Schéllgen)
haben die Anthropologie zu einem der am meisten diskutierten Wissenschaltsbereiche im
Ringen der Gegenwart gemacht. Da aber alle anthropologischen Probleme in engem Bezug
zur Moral wie zur Frémmigkeit stehen, wird auch hier von neuem nach dem Menschen als
dem Subjekt des sittlichen und frommen Verhaltens gelragt. Welche Fragen hier auf-
geworfen werden, mag ein Blick in das Buch von W. Schéllgen: ,Aktuelle Moralprobleme®
zeigen. Von den obengenannten Disziplinen her gelingt es ganz anders, als das friher der
Fall war, den Menschen vor die Wirklichkeit seines Lebens zu bringen, Fehlhaltungen
(vgl. W. Heinen: ,Fehlformen des Liebesstrebens), Téuschungen, Tarnungen und Flucht-
versuche aufzudecken, echte und falsche Schuldgefiihle (die Literatur dariiber ist grof};
vgl. etwa W. Siebenthal, M. Buber, verschiedene Aufsitze in den Zeitschriften ,Anima*,
»Stimmen der Zeit“) voneinander zu unterscheiden, auf zustindliche und Grund-Versu-
chungen aufmerksam zu machen, zu erkliren, was die Frommigkeitsiberlieferung (im An-
schlu an ein Psalmwort) wohl unter der verborgenen oder heimlichen Sinde verstehen
mag, und wie es Siinde nicht nur als ,isolierte Tat’, sondern noch mehr als ,Symptom einer
inneren Entwicklung* gibt (Schéllgen). Von einer differenzierteren Kenntnis des Menschen,
seiner Reaktionsweise auf Anlagen, Schicksal und Umwelteinfliisse her ist es aber auch még-
lich, ihm eine stirkere Hilfe zukommen zu lassen, sei es in seinen Lebensschwierigkeiten (u.a.
Pfahler: ,Der Mensch und seine Vergangenheit®; G. Volk: ,Arznei fiir Leib und Seele®),
sei es fir die Rettung des Menschseins in der technischen Welt (J. Bodamer: ,Gesundheit
und technische Welt*) sowie fiir das Finden des gottgewollten Weges (Th. Bovet: ,Weg
und Sinn. Fithrung durch die Lebensalter“; J. M. Hollenbach: ,Der Mensch als Entwurf*).
Die hijer in Frage kommende Literatur geht begreiflicherweise quer durch die christlichen
Konfessionen.

Letztlich geht es dem heutigen Bemithen um den Menschen immer darum, daf} er zu sich
selber finde, in allem Urteilen und Handeln er selber sei (vgl. die Arbeiten von J. Goll-
brunner). Fiir die Frommigkeit bedeutet das Hinfiihrung zu Echtheit und Wahrhaftigkeit im
Vollzug des religiésen Aktes (B. Welte: ,Vom Wesen der Religion®), Anleitung zum per-
- sonalen und [ruchtbaren Vollzug des Gebetes, der Beichte, der Kommunion usw. Die heutige
Theologie kommt diesem piddagogischen Bestreben nach personaler Vertiefung des Glau-
bensvollzugs ihrerseits durch eine personalere Auffassung der Gnade, der Sakrameénte, des
Mefopfers und damit des Wachsens in der Gnade weithin entgegen (vgl. die verschiedenen
Arbeiten von K. Rahner) und schenkt damit dem religiésen Tun des Menschen neue Antriebe
und Motive.

Nur eine, allerdings nicht geringe Gefahr gilt es bei der in vielem so fruchtbaren, aber
vorwiegend psychologischen Hinwendung zum schwierigen und leidenden Menschen abzu-
wehren: dafl der Mensch nicht bei sich stehenbleibe, zu sehr auf sich selbst schaue, sondern
den Blick von sich ab- und Gott und dessen Willen zu-wende. Dem konnte in erster Linie
* wieder die recht verstandene Meditation dienen.



460 Im Spiegel der Zeit
7 Zwischen Kontemplation und Weltzugewandtheit

Ebenso wie von einer neuen Hinwendung zum Menschen kénnte man auch von einer
neuen Hinwendung zur Welt sprechen. Aber man miifite sofort hinzufiigen, dafl dieser
Hinwendung ein gleich starker Zug zur Kontemplation parallel geht. Zunidchst ist die
Welt in immer stirkerem Mafle in unser religises Blickfeld geriickt, als Schopfung, mehr
noch als Welt Jesu Christi, als Erntefeld des Vaters, als Ort des Reiches Gottes. Dahinter
tritt der Gedanke der siindigen Welt, die dem Gerichte Gottes verfillt und die in ihrer
jetzigen Gestalt fiir den Untergang bestimmt ist, stark zuriick. Trotz der vielen Miseren und
Katastrophen dieser Zeit wird die Welt in merkwirdiger Gegenbewegung von der Elite
der christlichen Laien positiv gesehen. Mitten in thr, im Umgang mit Dingen und Menschen,
in Beruf und Arbeit, in der Entschleierung ihrer Geheimnisse, in der Beherrschung ihrer
Krifte, in der Entfaltung der leib-seelischen wie der geistigen Bereiche, will der Christ
unserer Tage dem ,Schépfer Himmels und der Erde, aller sichtbaren und unsichtbaren
Dinge‘ begegnen, ihn preisend verehren und in seinem Dienste stehen, als Arbeiter
und als Apostel. Man weil um_ das harte Gesetz des Kreuzes, der Aszese, ohne die das
gesetzte Ziel nicht erreicht wird. Aber es ist doch das positive Ziel. das die Miithe und
Entsagung beschwingt: die Eroberung der Welt fiir Gott und in seinem Anftrag, der Auf-
bau und die Ausweitung des Reiches Gottes auf Erden.

Auf diesem geistig-religiésen Hintergrund sind die Gespriche iiher Laienspiritualitit
und Laienapostolat zn schen. Es fillt immer wieder auf. wie sehr in diesen Fragen Klerus
und Laien verschiedene, ja gegensitzliche Auffassungen vortragen, die letztlich nicht nur
in Rivalitidten und menschlicher Schwiche, sondern in unterschiedlichen Standpunkten und
Sehweisen ihren Ursprung haben. Was das Laienapostolat angeht, so hat soeben der Papst
Entscheidendes dazu gesagt, dessen Auswirkungen man erst abwarten mufl. Auf dem Gebiet
der Laienspiritualitit scheint es nach dem Ausweis von Tagungen, Gesprichen und Auf-
sdtzen so zu sein, dafl der Theologe vom Grundsitzlichen, von den grundlegenden Sitzen
der Offenbarung herkommt, aber auch darin steckenbleibt, wihrend der Laie — seine
welthafte Situation und Aufgabe unmittelbar erlebend — vorwiegend die Phinomene sieht
und diese durch das theologische Denken in ihrer Gewichtigkeit fiir das menschliche Leben
bedroht glaubt. Vielleicht liegt es daran, dal man in der Darlegung und Entfaltung einer
Laienspiritualitit im deuntschen Katholizismus nicht recht weiterkommt. Vielleicht ist man
hierzulande aber auch zu prinzipiell und theoretisch eingestellt, wihrend man das weite
Feld konkreter Laienfrommigkeit vielfach brachliegen 148t (im Gegensatz zu den romani-
schen Landern; man denke nur an die franzdsische Zeitschrift Annean d'Or, die im Bereich
von Ehe und Familie vorziigliche spirituelle Anregungen gibt). Ob die Frage der Laien-
spiritualitit von der Existenz und der Spiritualitit der Sdkularinstitnte einen neuen Antrieb
erhilt (H. U. von Balthasar), mufl noch abgewartet werden.

Je intensiver die Welt die Krifte des Menschen anfordert und oft @berfordert, je dring- -
licher und gréBer die Weltaufgaben auch des Christen werden, um so uniiberhdrbarer wird
der Ruf nach Kontemplation lant. Es ist zumeist ein Ruf, der aus der Not erfolgt; in diesem
Fall dient die Kontemplation der Stirkung des inneren Menschen gegeniiber den aufsaugen-
den und verschlingenden Méchten der technisierten Welt. Wieweit ein tieferes Verlangen
nach Kontemplation noch vorhanden ist (im Sinne des Biichleins von J. Pieper: ,Gliick und
Kontemplation® oder der grofien Kontemplativen der christlichen Geschichte und der
kontemplativen Orden), ist schwer zu sagen. Von einer kontemplativen Bewegung, wie man
sie seit einem Jahrzehnt in USA feststellt, kann bei uns jedenfalls keine Rede sein.

Versucht man einmal die Bilanz all dessen, was hier ausgefiihrt wurde, zu ziehen, so fillt
diese durchaus positiv ans. Sowohl von der Frémmigkeitsliteratur wie auch vom inneren
Leben jenes Kreises von Christen her, die sich bewufit als Christen und Katholiken fiihlen,
kann man wohl sagen, dafl unsere Zeit nicht zu den schlechtesten der Kirchengeschichte
gehort. Das zu wissen ist jedenfalls tréstlich.





