
Die Welt von heute und das Gespür für die Sünde 

Von Heinrich ßacht S. J., Frankfurt/Main 

Die Leitthemen, unter welche die seit dem Jahre 1948 alljährlich zusammen- 
tretenden •Wochen der katholischen Intellektuellen" Frankreichs ihre Arbeit stel- 
len • u. a. •Humanismus und Gnade" (1950), •Kirche und Freiheit" (1952), •Die 
moderne Welt und das Gespür für Gott" (1953) • registrieren mit erstaunlicher 
•Empfindsamkeit" die Fragen, um die es in unserer heutigen Welt geht. Das gilt 
vor allem von dem Thema des Jahres 1956: •Die moderne Welt und das Gespür 
für die Sünde"1. Vielleicht kommt sogar in ihm die eigentliche Not unserer Zeit am 
schärfsten zum Ausdruck. Denn alles, was vorher über das Gespür für Gott und für 
den Menschen und seine Welt gesagt worden war, findet hier seine beunruhigendste 
Konkretisierung. 

1. Der Tatbestand 

Der Mensch von heute, auch jener der noch religiös und christlich sein will, hat 
weithin das Verständnis für die Sünde verloren. Das hatte Pius XII. in einer 
Radioansprache an den Katechetischen Kongreß von Boston im Jahre 1946 nach- 
drücklich betont. Der Papst nannte es geradezu die größte Sünde unserer Zeit, daß 
die Menschen das Gespür für die Sünde preisgegeben hätten. Und ähnlich faßte 
Kardinal Feltin in seiner Schlußansprache an die •Semaine" von 1956 die Ergeb- 
nisse der Tagung in die Feststellung zusammen: Die Kirche sieht sich einer Welt 
gegenüber, in welcher der Sinn für die Sünde sich nicht nur gewandelt hat, sondern 
einfachhin verschwindet2. Seither sind diese und ähnliche Feststellungen oftmals 
ausgesprochen worden, so daß sie schon zu Gemeinplätzen geworden sind und kaum 
noch eine Reaktion auslösen. Und doch ist in ihnen etwas Ungeheuerliches befaßt, 
dessen Tragweite wir uns deutlich machen müssen. 

Dabei stoßen wir zunächst auf eine unerwartete Tatsache. Es ist selten so viel 
von Sünde und Schuld geredet und geschrieben worden wie heute. Das muß über- 
raschen. Es ist also keineswegs so, als ob schon das Wort •Sünde" aus dem Sprach- 
schatz des modernen Menschen getilgt wäre • so wie es mit manchen Begriffen der 
mittelalterlichen Frömmigkeit geschehen ist. Man kann auch nicht sagen, daß man 
von der Sünde nur noch in irgendwelchen esoterischen Kreisen spräche. Vielmehr 
ist von ihr oft genug mitten im aktuellsten Teil der Tageszeitungen • etwa in den 
Filmanzeigen • die Rede. Da geht ein zeitkundiger Regisseur hin und dreht einen 
Film, versieht ihn mit vielen pikanten Zügen aus der erotisch-sexuellen Sphäre, 
betitelt das ganze Produkt •Die Sünderin" • und schon kommen die Leute in 
Massen herbeigeströmt. Der kluge Regisseur hatte also richtig getippt; • die 
Menschen von heute verstehen das Wort •Sünde" und •Sünder" noch und ver- 
binden damit bestimmte Inhalte. (Das Experiment ist oftmals wiederholt worden • 

1 Monde moderne et sens du peche. Semaine des Intellectuels Catholiques 
1956 (Paris 1957). 

2 ebd. S. 7•12. 



8 Heinrich Backt     .    - 

es lohnte sich, darüber eine Statistik anzulegen! •, stets mit gutem Erfolg.) Aller- 
dings bleibt zu fragen, ob es jene Inhalte sind, die von der Sache und vom Ge- 
wissen her gefordert sind. Da wird alles schon brüchig und fragwürdig. Denn sonst 
hätten vermutlich viele die so betitelten Filme meiden müssen. Man wird sich fragen 
dürfen, ob die meisten Zeitgenossen unter Sünde sich mehr vorstellen als ein allzu 
freies Verhalten, durch das ein Mensch mit seiner, von unerklärlichen Vorurteilen 
befangenen Umwelt in Konflikt gerät. Anders gesagt • Sünde ist dem Durch- 
schnittsmenschen eine rein innerweltliche Angelegenheit, der bestenfalls noch ein 
leichter Hauch nicht mehr ernst genommener •Transzendenz" anhängt. Daß sich an 
der Sünde Heil und Wehe eines Menschenlebens entscheiden, wird kaum mehr 
anerkannt, sei es, weil man mit •Heil" nichts mehr anzufangen weiß, sei es, weil 
man nicht mehr daran glaubt, daß Sünde etwas ist, wofür der Mensch selbst mit 
seiner ganzen Person einzustehen hat und das er nicht auf die Schicksalsmächte 
abschieben kann, die er sonst für Schadensfälle haftbar zu machen pflegt. Immer- 
hin weiß der Mensch von heute noch etwas von der Sünde. 

Ein Blick in die gängigen, auch hochstehenden Romane bestätigt das. Die Sünde 
ist auch dort mehr als nur eine •pikante Zutat" des sonst öden Alltags. Sie ist in 
einem bestimmten Typ von religiösen Romanen sogar zum Leitmotiv geworden, das 
ihnen eine unbestreitbare Anziehungskraft in breiten Leserkreisen verleiht. Wie 
kämen diese sonst dazu, gerade zu religiösen Romanen zu greifen, wenn sie nicht 
durch die vom Verwesungsgeruch der Sünde durchsäuerte Atmosphäre angelockt 
würden. Es ist bekannt, daß auch katholische Romanschriftsteller ihren Anteil an 
dieser Literaturgattung haben, obwohl sie dem kundigen Leser noch harmlos er- 
scheinen mögen. Graham Greene, Francois Mauriac, Julien Greene, Elisabeth 
Langgässer (um nur einige Namen zu nennen) verstehen sich viel besser auf die 
Schilderung des •Geheimnisses der Bosheit" als auf die Darstellung der meta- 
physischen Mächte, in deren Zeichen die Überwindung des Bösen geschieht3. Nicht 
ohne Grund hat man von der •Sündenromantik" der zeitgenössischen katholischen 
Literatur gesprochen4. Es geht uns hier nicht um die heiklen ethischen und ästhe- 
tischen Fragen, die damit angerührt sind5. Uns ist nur die Feststellung wichtig, daß 
auch vom Roman her der Eindruck bestätigt wird, daß die Sünde nicht nur sehr 
lebendig im Bewußtsein der heutigen Menschen steht, sondern für ihn sogar etwas 
Faszinierendes an sich hat. 

Noch erstaunlicher ist aber, daß selbst die Philosophie des radikalen Existen- 
zialismus, trotz aller Leugnung der jenseitigen Wirklichkeit, von dem Phänomen 
der Schuld nicht loskommt. Das wird vielleicht am erschütterndsten in dem Roman 
deutlich, den Albert Camus 1956 unter dem Titel •La chute" (deutsch •Der Ab- 
sturz") veröffentlicht hat. Schon in seinem •Mythos des Sisyphos" hatte Camus 
davon gesprochen, daß der im Absurden lebende Mensch (und das ist der Mensch, 
der alle Verbindungen zur Transzendenz abgeschnitten hat) zwar durchaus nicht 

3 Vgl. B. Amoudru, Le peche dans la litterature,  in: Melanges des Sciences 
Relig. 14 (1957) 101/14. 

4 C. Hohoff, Literatur ohne Tabu. Der Streit um den katholischen 
Roman, in: Wort u. Wahrheit 8 (1953) 265/70; S. 266. 

6 Vgl.  M. Turneil, Maüriac,  Greene und  die Romantik  der  Sünde, 
ebd. 7 (1952) 561/4. 



Die Welt von heute und das Gespür für die Sündd 9 

den Weg des Verbrechens empfehle, daß er aber sehr wohl die Nutzlosigkeit jeder 
Art von Reue durchschaue. Das damals formulierte Prinzip, das Absurde sei im 
Grunde nichts anderes als •das Bewußtsein des Sündhaften ohne den Glauben an 
Gott", ist in dem neuen Roman dichterisch ausgewertet. In der Mitte der Hand- 
lung steht ein Mensch, Clamence, der weder an Sitte noch an Gesetz glaubt, weil 
für ihn alles gleich sinnlos ist. Aber er kann den Glauben an die Schuld, an die 
ganz persönliche Schuldhaftigkeit nicht loswerden! Er muß, auch ohne Glaube an 
die Gnade Gottes, an die Sünde glauben. •Für den, der so den Weg der nihilisti- 
schen Verzweiflung zu Ende geht, wird die Schuld ... zur letzten moralischen Idee, 
an der er noch sein Menschsein bekräftigen" will6. 

Wenn somit auch das Bewußtsein von der Sünde und das Gespräch über sie noch 
vorhanden sind, so bleibt dennoch wahr: das Gespür für sie ist in weitesten Kreisen 
dahin. Man hat noch das Wort, aber es hat kein Gewicht mehr! Es mag sein, daß 
mancher •treue Kirchenbesucher" beim Anhören des mysteriösen Evangeliums vom 
4. Sonntag nach Ostern jeweils verwundert den Kopf schüttelt. Jesus verheißt 
darin den Heiligen Geist, damit er die Welt überführe, •daß es eine Sünde gibt" 
(Joh 16, 8). Brauchen wir denn • so wird unser Christ abwehrend geltend ma- 
chen • dazu wirklich noch erst den Heiligen Geist? Ist diese Welt, in der wir 
leben, nicht angefüllt vom Verwesungsgeruch der Sünde und vom verpesteten Atem, 
der Verbrechen? Kann nicht jeder, der seine Augen offen hält, sehen, was Tag für 
Tag an Gewalttat und Frevel geschieht? Verbrechen gegen die Ehre und das Lebens- 
recht der anderen, gegen die Unschuld der Kleinen und gegen den heiligen Namen 
Gottes? Klagt man nicht allenthalben über den Zynismus der Unmoral, über die 
Frivolität der Lebensformen, über die Brutalität der Laster? Gewiß, in unserer 
Zeit sind keine Propheten wie einst Ezechiel oder Jeremias aufgestanden, die mit 
gewaltiger Stimme die Sündenschmach aufdeckten! Aber geht nicht durch unsere 
ganze moderne Literatur und Psychologie das erschütternde Bemühen, dem Bösen, 
das in den bewußten und unterbewußten Tiefen der Menschenseele haust, bis in 
s.eine geheimsten Abgründe und Tarnungen nachzugehen? Hat man nicht zu Recht 
gesagt, daß •in der modernen Literatur und Kunst der Mensch von heute mit sich 
selbst... schärfer ins Gericht geht als es ein massiver Bußprediger je gewagt haben 
dürfte"7? Sind wir heute nicht weit entfernt von jenen triumphalen Hymnen, mit 
denen man zu Beginn des 20. Jahrhunderts den Menschen-Gott gepriesen hatte, 
und hören wir statt dessen nicht von allen Seiten nur harte Anklagen und bittere 
Verdikte über den gleichen Menschen, durch dessen Seelengründe Schlammfluten 
gehen, die andere Zeiten ängstlich zu verbergen trachteten? 

Aber wir dürfen uns durch all das nicht täuschen lassen. Was sich da ausspricht, 
ist nicht das Wissen um menschliche Sündenverlorenheit, ist nicht das, was Gott 
Heiliger Geist tut, wenn er die Welt der Sünde überführt. Denn der Mensch von 
heute, der sich von Dichtern und Psychologen den Spiegel seiner Misere vorhalten 
läßt, ist nicht gesonnen, sich von irgend jemanden, und sei es von der Kirche im 
Namen Gottes selbst, auf Sünde hin ansprechen zu lassen. Er fühlt sich im letzten 

' ' E. Günter in Hochl. 49 (1956) 188 f. 
7 So H. Schomerus,   Haben   wir   ein   S ü n d e n b e w u ß t s e i n ?, in: Christ und 

Welt vom 9. 5. 1957, S. 6. 



10 Heinrich Backt 

nidit betroffen, nicht schuldig. Denn er vermag seine Misere nicht als Schuld zu 
nehmen, die er zu verantworten hat, sondern will sie nur als Verhängnis und 
Schicksal verstehen, für das er nicht einzustehen braucht. Es gibt keine Schuld, es 
gibt nur seelische Determinismen! Man ist so, weil man eben so ist, weil man diese 
Chromosomen und diese Hormone und dieses Blut hat! 

Gewiß, die Christen gestehen sich immer wieder ein, daß sie Sünder sind. Sie 
tun es bei jedem Vaterunser, eindringlicher bei jedem Schuldbekenntnis zu Beginn 
der heiligen Messe, vor allem aber, wenn sie zur Beichte niederknien! Aber wie 
schnell entdeckt man, wenn man nur ein wenig nachgreift, daß vieles nur Formel 
ist. Wehe, wenn ein Beichtvater den •in Reue und Demut" bekennenden Sünder 
wirklich als solchen ansprechen wollte! Er würde nicht selten erfahren müssen, daß 
es mit der Anklage so ernst nicht gemeint war. Oder wie wäre es sonst möglich, daß 
in das Schuldbekenntnis ohne sichtliche Unterscheidungen neben echten Sünden 
Handlungen und Unterlassungen einbezogen werden, die höchstens den Charakter 
•materieller", nicht formell zurechenbarer Sündhaftigkeit haben? 

2. Hintergründe und Wurzeln 

So leicht es ist, den Tatbestand selbst aufzudecken, so schwierig ist es, sich seiner 
Quellen und Hintergründe zu vergewissern. Das erkennt man auch, wenn man die 
Referate der oben genannten •Semaine" von 1956 durchblättert. Immerhin läßt sich 

einiges deutlich machen. 

Vermutlich rühren wir an eine noch ganz oberflächliche Ursache, wenn wir daran 
denken, daß der Wunsch der Vater des Gedankens zu sein pflegt. Was wir ins- 
geheim wünschen, das glauben wir rasch und willig; die Tiefenpsychologie von 
heute kann uns sogar experimentelle Beweise dafür bringen. Nun aber will der 
selbstherrliche Mensch unserer Tage nicht mehr die Verdemütigung auf sich neh- 
men, als •armer Sünder" dazustehen • also glaubt er nicht daran. Er •verdrängt" 
die Dinge, freilich mit all den Gefahren, die solche abgedrängten Komplexe in sich 
tragen. Sollte man in dem lauten und exhibitionistischen Gerede des Romanes und 
des Films nicht einen Niederschlag dieser seelischen Vorgänge sehen dürfen? 

Wichtiger ist das andere, was sich schon in der eingangs erwähnten Reihenfolge 
der Jahresthemen der •Semaines" aussprach: Ernst und Echtheit des Sünden- 
bewußtseins stehen in genauem Verhältnis zu dem Ernst und der Lebendigkeit der 
religiösen Grundanschauungen, zumal des Gottesglaubens. Wo Gott mit aller Kraft 
als der erfahren wird, der Er wirklich ist, als der Heilige, und der unendliche Gott, 
da erwacht auch spontan das Sündenbewußtsein. Darum verzehren sich gerade die 
Heiligen in Reueschmerz und Sühnebereitschaft. Und darum beginnt der Prophet 
Isaias in seiner Berufungsvision zu stöhnen: •Weh mir, ich bin verloren! Denn ich 
bin ein Mann mit unreinen Lippen und wohne inmitten eines Volkes mit unreinen 
Lippen • und nun habe ich den König, den Herrn der Heerscharen, mit meinen 
Augen gesehen!" (Is 6,5). Wie sollen wir uns da in einer Zeit, in welcher der 
Gottesglaube so katastrophal an Realitätsbewußtsein eingebüßt hat, darüber wun- 
dern, daß auch das Gespür für die Sünde verschwindet? Wenn Sünde überhaupt 
in ihrem eigensten Wesen zu Gesicht kommen soll, muß sie in ihrer personalen 



Die Welt von heute und das Gespür für die Sünde 11 

Beziehung zur Person Gottes begriffen werden, als Verweigerung der Liebe und 
des Gehorsams, als Auflehnung und Verrat. Wo aber Gott bestenfalls als Urkraft 
und Urgrund oder als unpersönliches Weltgesetz verstanden wird, kann es einfach 
zu einem echten und eigentlichen Sündenerlebnis nicht mehr kommen. 

Und ein Drittes ist geltend zu machen. Es ist eine Rache der Natur, daß der 
Mensch, der aus der rechten Ordnung zu seinem Schöpfer herausgefallen ist, nun 
auch das rechte Verhältnis zu seinem eigenen Wesen verliert. Er glaubt nicht mehr 
an seine Würde, an seine Geistigkeit und Freiheit. Er versteht sich nur noch als 
letztes Blatt der Zoologie, oder als ein Rädchen in einem sich unerbittlich drehenden 
Mechanismus, als Funktion und Resultante notwendiger Prozesse, die nicht in seine 
Hand gegeben sind. Er glaubt sich durch die Umwelteinflüsse, durch Erziehung, 
Vererbung, Rasse und Blut, Klima und Milieu eindeutig bestimmt und festgelegt. 
Wo aber keine Freiheit mehr ist, da kann es keine Schuld mehr geben8. Das Heiden- 
tum von ehemals glaubte an den unausweichlichen Einfluß der Gestirne. Der 
moderne, aufgeklärte Mensch hat die Astralgeister und Sterngötter in sein Inneres 
verlegt. Er glaubt an psychische Komplexe und Determinismen. Fatalisten sind 
beide: Es kommt doch alles, wie es kommen muß. Da ist nichts zu bedauern oder zu 
bereuen. Im Gegenteil • der Existenzialismus sagt: •Das ist der feigste Sünder, 
der seine Tat auch noch bereut!" (J. P. Sartre). Und so schickt sich dieser Mensch 
an, sich seiner Sünde auch noch zu rühmen und sie mit großem Geschrei den 
Vorübergehenden anzupreisen. 

3. Die religiöse Bedeutung des Phänomens 

Was bisher gesagt wurde, galt alles der Feststellung des Tatbestandes. Wichtiger 
ist aber, daß wir uns über die Tragweite dieser Tatsache klar werden. Ihre Bedeut- 
samkeit liegt keineswegs bloß darin, daß eine •Organverkümmerung" im Seelen- 
gefüge des modernen Menschen diagnostiziert wird. Denn schließlich kommt es bei 
solchen Diagnosen immer auf die Wichtigkeit und Unentbehrlichkeit des betreffen- 
den •Organs" an. Auch wenn man sich von jeder übersteigerten Sündenmystik 
fernhält, wie sie der reformatorischen Theologie eigentümlich ist, kann man nicht 
bestreiten, daß der Ausfall des Gespürs für die Sünde dem religiösen Leben ent- 
scheidende Impulse raubt. Wie soll der Mensch, dem das Wort •Sünde" zu einem 
wesenlosen Schemen entschwunden ist, die Botschaft der Erlösung verstehen, wie 
sie von den ersten Seiten des Alten Testamentes her die ganze biblische Verkün- 
digung durchzieht? Wenn die Heilige Schrift der göttlich inspirierte Bericht über 
die Heilstaten Gottes an der Menschheit ist, dann bleibt dieser Bericht so lange 
stumm, als dieses •Heil", das Gott schafft, nicht nach seiner wirklichen Bedeutung, 
eben als Rettung und Heiligung der Sünder verstanden wird. Gewiß geht es in 
der Religion der Bibel zuerst und vor allem um Gott. Aber gerade die Wirklich- 
keit dieses Gottes in Gerechtigkeit und Erbarmen leuchtet erst in Seiner Herab- 
lassung zum sündigen Menschen voll auf. Kein Wunder also, daß die fortschreiten- 
den Stufen der biblischen Offenbarung bis hinauf zu den Höhen der Theologie der 

8 Vgl. die Vorträge in der Sitzung •Psychiatrie et 'Morale sans p 6 c h 6 " 
der Femaine 1956 (s. Anm. 1) 155 ff. 



12 Heinrich Backt 

Propheten ebenso viele Stufen einer sich vertiefenden Sündentheologie sind. 
Gerade bei den großen Propheten wie Jeremias oder Ezechiel läßt sich ablesen, wie 
vielschichtig und hintergründig die mit dem Wort •Sünde" gemeinte Wirklichkeit 
ist und daß sie weit über die rein individuelle Beziehung eines isolierten einzelnen 
zu einer abstrakten Sittennorm hinausgreift. Ebenso kann die seelsorgliche Verkün- 
digung aller Zeiten am Beispiel der prophetischen Predigt immer wieder lernen, 
wie die •ewige Botschaft" vom sündigen Menschen und vom erbarmenden Gott zu 
jeder Zeit neu formuliert werden muß. Angesichts dieses Befundes wird man die 
Frage nicht übergehen dürfen, ob nicht die seit langem beobachtete Entfremdung 
unserer kirchlichen Verkündigung vom Alten Testament ihren gewichtigen Anteil 
an dem Absinken des Gespürs für die Sünde hat. Gewiß sind alle •Sündenmotive", 
wie sie das Alte Testament nennt, auch in das Neue Testament eingegangen. Aber 
es ist hier wie mit vielen anderen Dingen auch • die neutestamentlichen Schriften 
fassen das, was in den prophetischen und historischen Büchern des Alten Testamen- 
tes ausführlich berichtet ist, in knappe Chiffren zusammen, die erst voll verständlich 
werden, wenn man sie im Kontext des Alten Testamentes liest. 

Ebenso verliert eine Zeit, in welcher das Verständnis für die Sünde absinkt, die 
Fähigkeit, die Führung der Weltgeschichte durch Gottes Gericht und Erbarmung 
zu begreifen. Natürlich soll hier nicht einer Kurzschlußtheologie das Wort geredet 
werden, die sich anheischig macht, zu jedem Unglück und zu jeder Heimsuchung 
die auslösenden •Menschheitsfrevel" zu bezeichnen, welche das göttliche Straf- 
gericht herausgefordert haben; ebensowenig geht es darum, daß die Theologie 
sichtbar machen soll, wie und wann eine menschliche Verschuldung zu einer gött- 
lichen Heimsuchung führt. Jesus selbst hat solch ein allzu menschliches Verhalten 
ausdrücklich zurückgewiesen, als seine Jünger wissen wollten, wer an dem Geschick 
des Blindgeborenen schuld sei (Joh 9, 2), und als er die Leute, die ihm von dem 
Blutbad berichteten, das Pilatus unter einer Gruppe galiläischer Tempelpilger an- 
gerichtet hatte, davor warnte, das Geschehnis falsch zu deuten (Lk 13, 2 ff.). Aber 
anderseits hat er die Zuhörer immer wieder an die Strafgerichte Gottes erinnert, 
die um der Menschensünden willen über die Erde kommen (vgl. Lk 13, 4). Die 
profane Geschichtsbetrachtung, die menschliche Schuld und göttliches Gericht grund- 
sätzlich ausklammert, verzichtet damit auf die entscheidende dritte Dimension; sie 
muß sich damit begnügen, vordergründige Kausalzusammenhänge festzustellen, 
ohne aber den Blick in das Geheimnis freigeben zu können. 

Vor allem aber verliert eine Zeit, in der das Gespür für die Sünde schwindet, 
den Zugang zur Wirklichkeit Jesu Christi. Wir haben uns hier nicht mit der Frage 
zu beschäftigen, ob die Menschwerdung des Logos unabhängig von der mensch- 
lichen Sünde eine echte theologische Möglichkeit darstellt. Darüber sind bekanntlich 
die Meinungen der theologischen Schulen geteilt. Es geht hier nur um die Fest- 
stellung, daß wir tatsächlich Jesus Christus nur als den Erlöser von der Sünden- 
schuld kennen. Als solcher war er vom Protoevangelium an und erneut in der 
Botschaft des Engels an Maria verheißen worden; so hatte er selbst seine Sendung 
verstanden, und als solcher lebt er in der Verkündigung der Kirche. Denn Jesus 
Christus ist nicht abzutrennen von seinem Kreuz und Tod, d. h. von dem, was er 
zur Erlösung der Sünder tat und litt. Alle Versuche, ein anderes Jesusbild aus der 



Die Welt von heute und das Gespür für die Sünde 13 
i 

Bibel herauszulösen, führen nur zu marcionitischer Gnosis oder zu fader Auf- 
klärung. Aber man wird noch mehr sagen müssen. Es genügt nicht, daß Jesus 
Christus als Erlöser der Menschheit begriffen wird. Vielmehr muß er im Sinne 
des paulinischen •Er hat mich geliebt und sich selbst für mich dahingegeben" 
(Gal 2, 20), als der Erlöser jedes einzelnen erkannt und bejaht werden; erst so kann 
er für jeden, der glaubt, zum Quell des Lebens werden. Sicherlich geht die Lehre 
von Christus nicht einfach in der Lehre von der Erlösung auf, aber eine chiisto- 
logische Spekulation, die den Zusammenhang mit der Soteriologie verlieren würde, 
wäre eine noch größere Gefahr. 

4. Die Überwindung des Phänomens 

So schmerzlich und beunruhigend die oben gemachten Feststellungen sind, so 
wollen sie doch nicht als Rechtfertigung müder Resignation verstanden sein. Wenn 
Christi Botschaft allen Zeiten gilt, dann muß sie auch allen Zeiten verständlich 
gemacht werden können. Dann muß also auch unsere Zeit wieder den Sinn für die 
Wirklichkeit und das Wesen der Sünde zurückgewinnen können. Die Frage ist nur, 
wie das geschehen kann. Dazu seien hier abschließend einige Hinweise gegeben. 

Vor allem gilt es, den gefährlichen Bannkreis des Psychologismus zu zerbrechen, 
für den es keine Schuld, sondern nur noch Schicksal und Verhängnis gibt9. Es ist 
nicht wahr, daß Sünde nichts anderes ist als ein krankhaftes, also nicht zurechen- 
bares Schuldgefühl, das durch psychotherapeutische Maßnahmen entfernt werden 
muß1». Natürlich gibt es so etwas auch; aber es ist die Gefahr der Psychiater, daß 
sie aus der Beobachtung seelisch gestörter bzw. geisteskranker Menschen zu ihren 
verallgemeinernden Schlußfolgerungen kommen. Nur so konnte es zu einer •Moral 
ohne Sünde" kommen. Es gilt demgegenüber, die Ordnung des Biologischen und 
Sittlichen klar voneinander zu trennen, so eng sie auch im faktischen Lebensvollzug 
ineinander verschlungen sein mögen. So gefährlich es ist, ein neurotisches Schuld- 
gefühl auf eigentliche Sünde im sittlich-religiösen Sinn zurückzuführen, so gefähr- 
lich ist es anderseits, wirkliche Sünde in krankhaftes Schuldgefühl aufzulösen. Denn 
die Kosten trägt die freie, sittliche Person. 

Freilich wird man sich dabei bewußt bleiben müssen, daß die Sünde ein wirk- 
liches Geheimnis ist. Mit Recht hat O. Lacombe vom Pariser Institut Catholique 
darauf hingewiesen und die dreifache Stufung dieses Geheimnisses, das die Sünde 
ist, herausgearbeitet11. Die Sünde ist danach ein psychologisches Geheimnis, weil sie 
als freie Tat des Menschen sich in jenen Wesenstiefen der Seele abspielt, die sich 
der prüfenden Reflexion nur unvollkommen öffnen und die letztlich nur Gott selbst 
offen stehen. Sie ist sodann ein ontologisches Geheimnis, weil alles Böse als Nega- 
tion von Wirklichkeit unserem auf das Seiende ausgerichteten Erkennen nur schwer 
zugänglich ist. Sie ist aber vor allem ein geistliches, übernatürliches Geheimnis. 
Denn sie reicht in unserer faktischen Heilsordnung bis in jene Bezirke, in denen 
Gottes Heiliger Geist lebenspendend waltet. Die Sünde hat von daher teil an all 

9 Vgl. ebd. 167 ff. 
10 G. Dirks S. ].,   A   propos   du   sentiment   deculpabilite,   in-  Sciences 

Eccles. 9 (1957) 299/302. 
11 Semaine 1956 (s. Anm. 1) 1956. 



14 Heinrich Backt 

den Unfaßbarkeiten, welche die ganze übernatürliche Heilsordnung umgeben. 
Kierkegaard hatte ganz richtig gesehen, wenn er einmal schrieb: •Der Begriff, der 
zwischen Christentum und Heidentum einen radikalen Unterschied schafft, ist die 
Sünde, ist die Lehre von der Sünde. Ganz folgerecht glaubt das Christentum, daß 
weder der Heide noch der natürliche Mensch wissen, was die Sünde eigentlich ist, 
und daß es sogar der Offenbarung bedarf, um deutlich zu machen, was sie ist12." 
Es mag unfaßlich klingen, aber es ist doch wahr, daß Gott selbst uns über das auf- 
klären muß, was doch das •allermenschlichste" und unsere •eigenste Sache" ist. 
Denn was ist so sehr unser wie unsere Sünde? Weil die profane Psychologie um 
diese Dinge nicht weiß oder nicht wissen will, darum kann sie auch so wenig 
helfen, wenn es um das echte Sündenverständnis geht. Darum gilt es, sich von 
ihrem Bann zu lösen. Daß dies in keiner Weise besagen will, man solle ihrer 
schlechthin entraten, wenn es sich um den Dienst am sündekranken Menschen han- 
delt, braucht nicht eigens betont zu werden. Vielmehr geht es nur darum, sie in 
ihre Schranken zurückzuweisen. 

Ins Positive gewandt bedeutet dies, daß alles daran gesetzt werden muß, den 
theologischen Aspekt der Sünde wieder zu verlebendigen. Damit ist ein doppeltes 
gemeint. Einmal dies, daß das persönliche Bemühen jedes einzelnen und die Sorge 
der Verkündigung darauf ausgerichtet sein muß, Gott in seiner Heiligkeit und 
Größe, in seiner Gerechtigkeit und Erbarmung immer tiefer zu begreifen. Wir 
haben davon oben bereits gesprochen. Sodann geht es darum, den personalen Bezug 
der Sünde stärker, als es früher geschah, herauszuarbeiten. Gewiß, jede Sünde ist 
eine Übertretung eines Gottesgebotes, und es lag nahe, daß die Seelsorge diese 
leicht zu handhabende Bestimmung der Sünde nach vorn stellte. Zudem hat sie auch 
in der Lehre der Bibel ihren Rückhalt, wie der 1. Johannesbrief (3, 4) zeigt. 

Aber man kann auch die Gefahr solcher Sündenbetrachtung nicht übersehen. Sie 
besteht darin, daß die Menschen sich angewöhnen, das Gesetz Gottes, statt den 
Gott des Gesetzes als den eigentlichen Bezugspunkt der menschlichen Entscheidung 
zu betrachten. Zudem hat die Bestimmung der Natur der Sünde rein von der Bezie- 
hung auf das Gottesgesetz und als Ungehorsam gegen dieses Gesetz das Mißliche an 
sich, daß sie nicht den Blick in die inneren Zusammenhänge und Gründe frei gibt. Für 
jeden Menschen wird daher notwendig der Augenblick kommen, wo ihm eine solche 
rein autoritäre Bestimmung von Gut und Böse nicht mehr genügt, wo er sich nicht 
mit der bloßen Tatsache zufrieden geben kann, daß etwas verboten ist, wo er nach 
dem inneren Sinn der Gebote und Verbote fragt. J. Regnier hat in seinem wert- 
vollen Buch über die Bedeutung der Sünde13 sehr nachdrücklich darauf hingewiesen. 
Es gilt dann, die viel tiefer liegenden Aspekte der Sünde sichtbar zu machen. Der 
erste Schritt dazu wäre, daß einer begriffe, wie die Sünde eine Zerstörung der 
gottgesetzten Ordnung bedeutet, deren Opfer letztlich der sündigende Mensch 
selber ist. (Wie erschütternd wird das in den berühmten Romanen von Bernanos, 
Luc Estang und Julien Green deutlich!) Aber das letzte Verständnis der Sünde 
wäre erst gewonnen, wenn sie als Verweigerung der Liebe begriffen würde. Wenn 
es wahr ist, daß der Grundzug unserer Zeit das •Gespür für den Menschen" ist, 

12 Zitiert von Mgr. Blanchet auf der Semaine 1956 (Anm. 1), S. 40 f. 
1S J. Regnier, Le sens du peche (Paris 1954) S. 26/35. 



Die Welt von heute und das Gespür für die Sünde 15 

und daß dieser Mensch in seinem Person-sein die unerschütterliche und unantast- 
bare Mitte seines Wesens findet, dann muß sich von hier aus auch ein vertieftes 
Verständnis der Sünde gewinnen lassen. Denn der Mensch von heute kann sein 
Person-sein nicht mehr im Sinne eines idealistischen Monismus fassen, sondern nur 
als •Mit-sein", als Bezogen-sein auf das Du, letztlich also als Liebe. •Das Sein ist 
Liebe, d. h. es ist nur im Maße als es liebt" (G. Madinier). Dieses Grundgesetz 
unserer Existenz ist aber durch die Sünde, durch jede Sünde in Frage gestellt, da 
in ihr der Mensch sich egoistisch auf sich selbst bezieht. Das ist auch die eigentliche 
und letzte Aussage der Heiligen Schrift über die Sünde. Denn wenn in dem Gebot 
der Liebe (zum Nächsten und zu Gott im Nächsten) alles zusammengefaßt ist und 
wenn an diesem Gebot •Gesetz und Propheten" hängen, dann gilt auch umgekehrt, 
daß jede Sünde letztlich gegen dieses Gebot der Liebe gerichtet ist. Es ist ohne 
Zweifel erfreulich, daß der katechetische Unterricht diese Sicht der Sünde heute 
stärker nach vorn stellt. Aber es wird noch lange dauern, ehe sie Gemeingut der 
•chretiens moyens" sein wird. 

Damit ist dann auch das dritte Element hervorgehoben, das zu einer Verleben- 
digung des Gespürs für die Sünde führen kann. Es ist der soziale Bezug jeder 
Sünde. Weil der Mensch von heute ein so ausgeprägtes Empfinden für die Gemein- 
schaft hat, muß ihm auch von hierher am leichtesten die eigentliche Natur der Sünde 
aufgehen. Es muß angesichts der klaren Texte, wie sie uns gerade Paulus bietet, 
überraschen, daß in früheren Zeiten die individualistische Moral so weiten Raum 
gewinnen konnte. Gewiß kannten auch die früheren Beichtspiegel die Sünde des 
Ärgernisses, des schlechten Beispiels und der Verführung anderer. Insofern haben 
sie immer schon die soziale Verpflichtung des Christen geweckt und gepflegt. Aber 
was heute geschehen muß, geht tiefer. Es geht darum, daß alle begreifen, wie jede 
Sünde eines Christen den Sünder gegenüber der Gemeinschaft schuldig macht. Das 
ist die unabweisbare Konsequenz der Lehre von der Kirche als dem geheimnisvollen 
Herrenleib, in welchem jedes Glied in Mitleidenschaft gezogen wird, wenn irgend 
ein anderes Glied erkrankt, d. h. sündigt. Das besagt aber nichts anderes, als daß 
jede Sünde das Gemeinwohl antastet und daß umgekehrt die Sorge um die Über- 
windung der Sünde nicht nur •Privatsache" ist, sondern daß sie im tiefsten Sinn 
Dienst an der Gemeinschaft ist. Daß die Rekonziliation des Sünders nach Christi 
Willen nur über die Wiederaussöhnung mit der Kirche führt, daß also das Buß- 
sakrament seine wesenhaft ekklesiologische Seite hat, setzt sich in der Theologie 
immer stärker durch14. Es gilt aber, auch schon im Sündenverständnis diesen 
ekklesiologischen Bezug stärker ins Bewußtsein zu heben. Mit Recht weist beispiels- 
weise J. Regnier darauf hin, daß bei den Reuemotiven, welche in den Beichtspiegeln 
und Katechismen genannt werden, nur zu oft der Gedanke an das Unrecht, das 
einer durch sein Versagen dem Nächsten, der Gemeinschaft zugefügt hat, über- 
gangen wird15. 

14 Vgl. K. Rahner S.J., Vergessene Wahrheiten über das Buß-Sakra- 
m e n t, in: Schriften zur Theologie II, 143/83; ders., Personale und sakramen- 
tale Frömmigkeit, ebd. 115/41. (Beide Arbeiten erschienen zuerst in dieser 
Ztsdir. 26 (1958) 339 ff. und 25 (1952) 412 ff.). 

15 /. Regnier, Le sens du peche, S. 46^ Anm. 32. 



16 Heinrich Backt 

Kurz nach dem zweiten Weltkrieg veranstaltete die französische Zeitschrift •La 
Vie Spirituelle" eine Umfrage16. Man wollte sich über die Gründströmung und 
Grundrichtung des religiösen Strebens der neuen Zeit klar werden. Die Antworten, 
die einliefen, waren sehr aufschlußreich, nicht zuletzt im Hinblick auf die uns hier 
beschäftigende Frage. Man verlangte eine neue Weise der kirchlichen Verkün- 
digung und der Frömmigkeit. Sie sollte •positiver", •wirklichkeitsbejahender", 
•optimistischer" sein. Man sprach von einem neuen Heiligentyp: •Die Heiligen 
von morgen werden weniger Büßer sein als vielmehr Könige der Schöpfung" • so 
lautete eine der Forderungen. Niemand wird bestreiten, daß sich darin, gegenüber 
den Einseitigkeiten vergangener Zeiten, auch ein echtes Anliegen anmeldete. Aber 
man spürt auch, daß hier eine Gefahr sichtbar wird, die letztlich zur Entleerung 
des Kreuzes Christi und damit zu einer Zersetzung des Christentums führen müßte. 
Seit den Tagen des hl. Paulus hat es immer wieder neue Formen eines solchen 
Naturalismus gegeben. Die •Moral ohne Sünde" unserer Gegenwart ist eine der 
verführerischsten, weil sie im Gewand der objektiven Wissenschaft auftritt. Wenn 
die Kirche sich all diesen Formen und Forderungen widersetzt, tut sie es nicht, weil 
sie nicht zur Würde des Menschen stünde. Im Gegenteil • indem sie dem Menschen 
aller Zeiten die Botschaft von der Sünde predigt, erinnert sie ihn an das, was ihn 
über seine eigenen Grenzen hin bis zur Gottähnlichkeit erhebt, an seine Freiheit, 
ohne welche die Sünde nicht denkbar ist. Aber sie erinnert ihn noch eindringlicher 
an die unausmeßbare Liebe Gottes, die nicht einmal an der Sünde des Geschöpfes 
ihre Grenze findet, sondern im Mysterium des erlösenden Kreuzes des Gottessohnes 
sich am überschwenglichsten offenbart. 

18 Zitiert von Daniel-Rops in seinem Vortrag auf der Semaine 1956 (s. Anm. 1) S. 21. 




