Die Welt von heute und das Gespiir fiir die Siinde

Von Heinrich Bacht S. J., Frankfurt/Main

Die Leitthemen, unter welche die seit dem Jahre 1948 alljahrlich zusammen-
tretenden ,Wochen der katholischen Intellektuellen® Frankreichs ihre Arbeit stel-
len — u. a. ,Humanismus und Gnade“ (1950), ,Kirche und Freiheit* (1952), ,Die
moderne Welt und das Gespir fir Gott* (1953) — registrieren mit erstaunlicher
»Empfindsamkeit® die Fragen, um die es in unserer heutigen Welt geht. Das gilt
vor allem von dem Thema des Jahres 1956: ,Die moderne Welt und das Gespiir
fir die Stinde“t. Vielleicht kommt sogar in ihm die eigentliche Not unserer Zeit am
schirfsten zum Ausdruck. Denn alles, was vorher iiber das Gespiir fiir Gott und fiir
den Menschen und seine Welt gesagt worden war, findet hier seine beunruhigendste
Konkretisierung.

1. Der Tatbestand

Der Mensch von heute, auch jener der noch religiés und christlich sein will, hat
weithin das Verstindnis fir die Siinde verloren. Das hatte Pius XII. in einer
Radioansprache an den Katechetischen Kongrefl von Boston im Jahre 1946 nach-
driicklich betont. Der Papst nannte es geradezu die grofite Siinde unserer Zeit, dafl
die Menschen das Gespiir fiir die Siinde preisgegeben hétten. Und dhnlich fafite
Kardinal Feltin in seiner Schlufansprache an die ,Semaine“ von 1956 die Ergeb-
nisse der Tagung in die Feststellung zusammen: Die Kirche sieht sich einer Welt
gegeniiber, in welcher der Sinn fiir die Sitnde sich nicht nur gewandelt hat, sondern
einfachhin verschwindet2. Seither sind diese und &dhnliche Feststellungen oftmals
ausgesprochen worden, so daf sie schon zu Gemeinplatzen geworden sind und kaum
noch eine Reaktion auslésen. Und doch ist in ihnen etwas Ungeheuerliches befafit,
dessen Tragweite wir uns deutlich machen miissen.

Dabei stofen wir zunichst auf eine unerwartete Tatsache. Es ist selten so viel
von Sunde und Schuld geredet und geschrieben worden wie heute. Das muf} iiber-
raschen. Es ist also keineswegs so, als ob schon das Wort ,Siinde“ aus dem Sprach-
schatz des modernen Menschen getilgt wire — so wie es mit manchen Begriffen der
mittelalterlichen Frommigkeit geschehen ist. Man kann auch nicht sagen, dafl man
von der Siinde nur noch in irgendwelchen esoterischen Kreisen spriche. Vielmehr
ist von ihr oft genug mitten im aktuellsten Teil der Tageszeitungen — etwa in den
Filmanzeigen — die Rede. Da geht ein zeitkundiger Regisseur hin und dreht einen
Film, versieht ihn mit vielen pikanten Ziigen aus der erotisch-sexuellen Sphare,
betitelt das ganze Produkt ,Die Stnderin® — und schon kommen die Leute in
Massen herbeigestromt. Der kluge Regisseur hatte also richtig getippt; — die
Menschen von heute verstehen das Wort ,Stinde® und ,Siinder® noch und ver-
_ binden damit bestimmte Inhalte. (Das Experiment ist oftmals wiederholt worden —

!Monde moderne et sens du péché. Semaine des Intellectuels Catholiques
1956 (Paris 1957).
2 ebd. S. 7—12.



8 - '  Heinrich Bacht . -

" es lohnte sich, dariiber eine Statistik anzulegen! —, stets mit gutem Erfolg.) Aller-
dings bleibt zu fragen, ob es jene Inhalte sind, die von der Sache und vom Ge-
wissen her gefordert sind. Da wird alles schon briichig und fragwiirdig. Denn sonst
hdtten vermutlich viele die so betitelten Filme meiden miissen. Man wird sich fragen
diirfen, ob die meisten Zeitgenossen unter Siinde sich mehr vorstellen als ein allzu
freies Verhalten, durch das ein Mensch mit seiner, von unerklarlichen Vorurteilen
befangenen Umwelt in Konflikt gerdt. Anders gesagt — Sinde ist dem Durch-
schnittsmenschen eine rein innerweltliche Angelegenheit, der bestenfalls noch ein
leichter Hauch nicht mehr ernst genommener ,Transzendenz® anhingt. Daf sich an
der Siinde Heil und Wehe eines Menschenlebens entscheiden, wird kaum mehr
anerkannt, sei es, weil man mit ,Heil“ nichts mehr anzufangen weifl, sei es, weil
man nicht méhr daran glaubt, dafl Stinde etwas ist, wofiir der Mensch selbst mit
seiner ganzen Person einzustehen hat und das er nicht auf die Schicksalsmachte
abschieben kann, die er sonst fiir Schadensfille haftbar zu machen pflegt. Immer-
hin weifl der Mensch von heute noch etwas von der Siinde.

Ein Blick in die gingigen, auch hochstehenden Romane bestitigt das. Die Siinde
ist auch dort mehr als nur eine ,pikante Zutat® des sonst 6den Alltags. Sie ist in-
einem bestimmten Typ von religiosen Romanen sogar zum Leitmotiv geworden, das
ihnen eine unbestreitbare Anziehungskraft in breiten Leserkreisen verleiht. Wie
kdmen diese sonst dazu, gerade zu religidsen Romanen zu greifen, wenn sie nicht
durch die vom Verwesungsgeruch der Siinde durchsiuerte Atmosphire angelockt
wiirden. Es ist bekannt, dafl auch katholische Romanschriftsteller ihren Anteil an
dieser Literaturgattung haben, obwohl sie dem kundigen Leser noch harmlos er-
scheinen mogen. Graham Greene, Frangois Mauriac, Julien Greene, Elisabeth
Langgasser (um nur einige Namen zu nennen) verstehen sich viel besser auf die
. Schilderung des ,Geheimnisses der Bosheit® als auf die Darstellung der meta-
physischen Michte, in deren Zeichen die Uberwindung des Bosen geschiehts. Nicht
ohne Grund hat man von der ,Siindenromantik® der zeitgendssischen katholischen
Literatur gesprochent. Es geht uns hier nicht um die heiklen ethischen und &sthe-
tischen Fragen, die damit angerihrt sinds. Uns ist nur die Feststellung wichtig, dafl
auch vom Roman her der Eindruck bestitigt wird, daf die Stinde nicht nur sehr
lebendig im Bewufitsein der heutigen Menschen steht, sondern fiir ihn sogar etwas
Faszinierendes an sich hat.

Noch erstaunlicher ist aber, dafl selbst die Philosophie des radikalen Existen-
zialismus, trotz aller Leugnung der jenseitigen Wirklichkeit, von dem Phanomen
der Schuld nicht loskommt. Das wird vielleicht am erschiitterndsten in dem Roman
deutlich, den Albert Camus 1956 unter dem Titel ,La chute® {deutsch ,Der Ab-
sturz“) veroffentlicht hat. Schon in seinem ,Mythos des Sisyphos“ hatte Camus
davon gesprochen, dafl der im Absurden lebende Mensch (und das ist der Mensch,
der alle Verbindungen zur Transzendenz abgeschnitten hat) zwar durchaus nicht

3 Vgl. B. Amoudru, Le péché dans la littérature, in: Mélanges des Sciences
Relig. 84 (1957) 101/14. ,

1 C. Hohoff Literaturohne Tabu. Der Streitumden kathollschen
Roman, in: Wort u. Wahrheit 8 (1953) 265/70; S. 266.

5 Vgl. M. Turnell, Mauriac, Greenc und die Romantik der Stinde,
ebd. 7 (1952) 561/4.



Die Welt von heute und das Gespiir fiir die Siindeé E 9

‘den Weg des Verbrechens empfehle, dafl er aber sehr wohl die Nutzlosigkeit jeder
Art von Reue durchschave. Das damals formulierte Prinzip, das Absurde §ei im
Grunde nichts anderes als ,das Bewuftsein des Siindhaften ohne den Glauben an
Gott“, ist in dem neuen Roman dichterisch ausgewertet. In der Mitte der Hand-
lung steht ein Mensch, Clamence, der weder an Sitte noch an Gesetz glaubt, weil
fir ihn alles gleich sinnlos ist. Aber er kann den Glauben an die Schuld, an die
ganz personliche Schuldhaftigkeit nicht loswerden! Er muf, auch ohne Glaube an
die Gnade Gottes, an die Siinde glauben. ,Fiir den, der so den Weg der nihilisti-
schen Verzweiflung zu Ende geht, wird die Schuld .. . zur letzten moralischen Idee,

an der er noch sein Menschsein bekraftigen® wille, '

Wenn somit auch das Bewuftsein von der Siinde und das Gesprich iiber sie noch
vorhanden sind, so bleibt dennoch wahr: das Gespdr fir sie ist in weitesten Kreisen .
dahin. Man hat noch das Wort, aber es hat kein Gewicht mehr! Es mag sein, daf}
mancher ,treue Kirchenbesucher® beim Anhéren des mysteridsen Evangeliums voin
4. Sonntag nach Ostern jeweils verwundert den Kopf schiittelt. Jesus verheifit
darin den Heiligen Geist, damit er die Welt iiberfithre, ,daf} es eine Siinde gibt®
(Joh 16, 8). Brauchen wir denn — so wird unser Christ abwehrend geltend ma-
chen — dazu wirklich noch erst den Heiligen Geist? Ist diese Welt, in der wir
leben, nicht angefiillt vom Verwesungsgeruch der Siinde und vom verpesteten Atem.
der Verbrechen? Kann nicht jeder, der seine Augen offen hilt, sehen, was Tag fir
Tag an Gewalttat und Frevel geschieht? Verbrechen gegen die Ehre und dasLebens-
recht der anderen, gegen die Unschuld der Kleinen und gegen den heiligen Namen
Gottes? Klagt man nicht allenthalben iiber den Zynismus der Unmoral, iiber die
Frivolitit der Lebensformen, iiber die Brutalitit der Laster? Gewif, in unserer
Zeit sind keine Propheten wie einst Ezechiel oder Jeremias aufgestanden, die mit
gewaltiger Stimme die Stindenschmach aufdeckten! Aber geht nicht durch unsere
ganze moderne Literatur und Psychologie das erschiitternde Bemithen, dem Bésen,
das in den bewufiten und unterbewufiten Tiefen der Menschenseele haust, bis in
seine geheimsten Abgriinde und Tarnungen nachzugehen? Hat man nicht zu Recht
gesagt, dal ,in der modernen Literatur und Kunst der Mensch von heute mit sich
selbst . .. schirfer ins Gericht geht als es ein massiver Buprediger je gewagt haben
diirfte“?? Sind wir heute nicht weit entfernt von jenen triumphalen Hymnen, mit
denen man zu Beginn des 20. Jahrhunderts den Menschen-Gott gepriesen hatte,
und héren wir statt dessen nicht von allen Seiten nur harte Anklagen und bittere
Verdikte iiber den gleichen Menschen, durch dessen Seelengriinde Schlammfluten
gehen, die andere Zeiten 4ngstlich zu verbergen trachteten?

Aber wir dirfen uns durch all das nicht tduschen lassen. Was sich da ausspricht,
ist nicht das Wissen um menschliche Siindenverlorenheit, ist nicht das, was Gott
- Heiliger Geist tut, wenn er die Welt der Siinde iiberfithrt. Denn der Mensch von
heute, der sich von Dichtern und Psychologen den Spiegel seiner Misere vorhalten
14}, ist nicht gesonnen, sich von irgend jemanden, und sei es von der Kirche im
Namen Gottes selbst, auf Siinde hin ansprechen zu lassen. Er fithlt sich im letzten

" ¢ E. Giinter in Hochl. 49 (1956) 188 f.

7 So H. Schomerus, Haben wir ein Siindenbewufitsein?, in: Christ und
Welt vom 9. 5. 1957, S. 6.



10 - Heinrich Bacht

nicht betroffen, nicht schnldig. Denn er vermag seine Misere nicht als Schuld zu
nehmen, die er zu verantworten hat, sondern will sie nur als Verhingnis und
Schicksal verstehen, fiir das er nicht einzustehen braucht. Es gibt keine Schuld, es
gibt nur seelische Determinismen! Man ist so, weil man eben so ist, weil man diese
Chromosomen und diese Hormone und dieses Blut hat!

Gewif}, die Christen gestehen sich immer wieder ein, daf} sie Siinder sind. Sie
tun es bei jedem Vaterunser, eindringlicher bei jedem Schuldbekenntnis zn Beginn
der heiligen Messe, vor allem aber, wenn sie zur Beichte niederknien! Aber wie
schnell entdeckt man, wenn man nur ein wenig nachgreift, dafl vieles nur Formel
ist. Wehe, wenn ein Beichtvater den ,in Reue und Demut“ bekennenden Siinder
wirklich als solchen ansprechen wollte! Er wiirde nicht selten erfahren miissen, dafl
es mit der Anklage so ernst nicht gemeint war. Oder wie wire es sonst moglich, dafl
in das Schuldbekenntnis ohne sichtliche Unterscheidungen neben echten Siinden
Handlungen und Unterlassungen einbezogen werden, die hochstens den Charakter
ymaterieller®, nicht formell zurechenbarer Siindhaftigkeit haben?

2. Hintergriinde und Wurzeln

So leicht es ist, den Tatbestand selbst aufzndecken, so schwierig ist es, sich seiner
Quellen und Hintergriinde zu vergewissern. Das erkennt man auch, wenn man die
Referate der oben genannten ,Semaine” von 1956 durchblattert. Immerhin 148t sich
einiges deutlich machen.

Vermutlich rithren wir an eine noch ganz oberflachliche Ursache, wenn wir daran
denken, dafl der Wunsch der Vater des Gedankens zu sein pflegt. Was wir ins-
geheim wiinschen, das glauben wir rasch und willig; die Tiefenpsychologie von
heute kann uns sogar experimentelle Beweise dafiir bringen. Nun aber will der
selbstherrliche Mensch unserer Tage nicht mehr die Verdemiitigung auf sich neh-
men, als ,armer Siinder® dazustehen — also glaubt er nicht daran. Er ,verdrangt®
die Dinge, freilich mit all den Gefahren, die solche abgedringten Komplexe in sich
tragen. Sollte man in dem lauten und exhibitionistischen Gerede des Romanes und
des Films nicht einen Niederschlag dieser seelischen Vorgénge sehen diirfen?

Wichtiger ist das andere, was sich schon in der eingangs erwihnten Reihenfolge
der Jahresthemen der ,Semaines® anssprach: Ernst und Echtheit des Siinden-
bewuBtseins stehen in genauem Verhiltnis zu dem Ernst und der Lebendigkeit der
religiosen Grundanschauungen, zumal des Gottesglaubens. Wo Gott mit aller Kraft
als der erfahren wird, der Er wirklich ist, als der Heilige, und der unendliche Gott,
da erwacht auch spontan das Siindenbewuftsein. Darnm verzehren sich gerade die
Heiligen in Reueschmerz und Sithnebereitschaft. Und darum beginnt der Prophet
Isaias in seiner Berufungsvision zu stéhnen: ,Weh mir, ich bin verloren! Denn ich
bin ein Mann mit nnreinen Lippen und wohne inmitten eines Volkes mit unreinen
Lippen — und nun habe ich den Konig, den Herrn der Heerscharen, mit meinen
Augen geschen!“ (Is 6,5). Wie sollen wir uns da in einer Zeit, in welcher der
Gottesglanbe so katastrophal an Realititsbewufitsein eingebiifit hat, dariiber wun-
dern, dafl auch das Gespiir fiir die Siinde verschwindet? Wenn Siinde iiberhaupt
" in ijhrem cigensten Wesen zu Gesicht kommen soll, muf§ sie in ihrer personalen



Die Welt von heute und das Gespiir fir die Siinde 11

Beziehung zur Person Gottes begriffen werden, als Verweigerung der Liebe und
des Gehorsams, als Auflehnung und Verrat. Wo aber Gott bestenfalls als Urkraft
und Urgrund oder als unpersonliches Weltgesetz verstanden wird, kann es cinfach
zu einem echten und eigentlichen Siindenerlebnis nicht mehr kommen.

Und ein Drittes ist geltend zu machen. Es ist eine Rache der Natur, dafl der
Mensch, der aus der rechten Ordnung zu seinem Schopfer herausgefallen ist, nun
auch das rechte Verhiltnis zu seinem cigenen Wesen verliert. Er glaubt nicht mehr
an seine Wiirde, an seine Geistigkeit und Freiheit. Er versteht sich nur noch als
letztes Blatt der Zoologie, oder als ein Rddchen in einem sich unerbittlich drehenden
Medhanismus, als Funktion und Resultante notwendiger Prozesse, die nicht in seine
Hand gegeben sind. Er glaubt sich durch die Umwelteinflisse, durch Erzichung,
Vererbung, Rasse und Blut, Klima und Milieu eindeutig bestimmt und festgelegt.
Wo aber keine Freiheit mehr ist, da kann es keine Schuld mehr geben®. Das Heiden-
tum von ehemals glaubte an den unausweichlichen EinfluB der Gestirne. Der
moderne, aufgeklirte Mensch hat die Astralgeister und Sterngdtter in sein Inneres
verlegt. Er glaubt an psychische Komplexe und Determinismen. Fatalisten sind
beide: Es kommt doch alles, wie es kommen mufl. Da ist nichts zu bedauern oder zu
bereuen. Im Gegenteil — der Existenzialismus sagt: ,Das ist der feigste Siinder,
der seine Tat auch noch bereut!“ (J. P. Sartre). Und so schickt sich dieser Mensch
an, sich seiner Siinde auch noch zu rithmen und sie mit groflem Geschrei den
Voriibergehenden anzupreisen.

8. Die religiése Bedeutung des Phinomens

Was bisher gesagt wurde, galt alles der Feststellung des Tatbestandes. Wichtiger
ist aber, daf wir uns tiber die Tragweite dieser Tatsache klar werden. IThre Bedeut-
samkeit liegt keineswegs blofl darin, dafl eine ,Organverkiimmerung im Seelen-
gefiige des modernen Menschen diagnostiziert wird. Denn schlieflich kommt es bei
solchen Diagnosen immer auf die Wichtigkeit und Unentbehrlichkeit des betreffen-
den ,Organs® an. Auch wenn man sich von jeder iibersteigerten Siindenmystik
fernhilt, wie sie der reformatorischen Theologie eigentiimlich ist, kann man nicht
bestreiten, dafl der Ausfall des Gespiirs far die Siinde dem religidsen Leben ent-
scheidende Impulse raubt. Wie soll der Mensch, dem das Wort ,Siinde® zu einem
wesenlosen Schemen entschwunden ist, die Botschaft der Erlosung verstehen, wie
sie von den ersten Seiten des Alten Testamentes her die ganze biblische Verkiin-
digung durchzieht? Wenn die Heilige Schrift der géttlich inspirierte Bericht iiber
die Heilstaten Gottes an der Menschheit ist, dann bleibt dieser Bericht so lange
stumm, als dieses ,Heil“, das Gott schafft, nicht nach seiner wirklichen Bedeutung, '
eben als Rettung und Heiligung der Siinder verstanden wird. Gewifl geht es in
der Religion der Bibel zuerst und vor allem um Gott. Aber gerade die Wirklich-
keit dieses Gottes in Gerechtigkeit und Erbarmen leuchtet erst in Seiner Herab-
lassung zum siindigen Menschen voll auf. Kein Wunder also, dafl die fortschreiten-
den Stufen der biblischen Offenbarung bis hinauf zu den Hohen der Theologie der

8 Vgl. die Vortrige in der Sitzung ,Psychiatrie et ‘Moralesanspéché®
der Sfemaine 1956 (s. Anm. 1) 155 ff.



12 ' Heinrich Bacht

Propheten ebenso viele Stufen einer sich vertiefenden Sﬁhdentheologie sind.
Gerade bei den grofen Propheten wie Jeremias oder Ezechiel 14t sich ablesen, wie
vielschichtig und hintergriindig die mit dem Wort ,Siinde“ gemeinte Wirklichkeit
ist und dafl sie weit iiber die rein individuelle Beziehung eines isolierten einzelnen
zu einer abstrakten Sittennorm hinausgreift. Ebenso kann die seelsorgliche Verkiin-
digung aller Zeiten am Beispiel der prophetischen Predigt immer wieder lernen,
wie die .ewige Botschaft“ vom siindigen Menschen und vom erbarmenden Gott zu
jeder Zeit neu formuliert werden mufl. Angesichts dieses Befundes wird man die
Frage nicht ibergehen dirfen, ob nicht die seit langem beobachtete Entfremdung
unserer kirchlichen Verkiindigung vom Alten Testament ihren gewichtigen Anteil
an dem Absinken des Gespiirs fiir die Stinde hat. Gewif sind alle ,Stindenmotive®,
wie sie das Alte Testament nennt, auch in das Neue Testament eingegangen. Aber
es ist hier wie mit vielen anderen Dingen auch — die neutestamentlichen Schriften
fassen das, was in den prophetischen und historischen Biichern des Alten Testamen-
tes ausfihrlich berichtet ist, in knappe Chiffren zusammen, die erst voll verstandlich
werden, wenn man sie im Kontext des Alten Testamentes liest.

Ebenso verliert eine Zeit, in welcher das Verstindnis fir die Stinde absinkt, die
Fahigkeit, die Fihrung der Weltgeschichte durch Gottes Gericht und Erbarmung
zu begreifen. Natirlich soll hier nicht einer Kurzschlufitheologie das Wort geredet
werden, die sich anheischig macht, zu jedem Ungliick und zu jeder Heimsuchung
die auslosenden ,Menschheitsfrevel® zu bezeichnen, welche das gottliche Straf-
gericht herausgefordert haben; ebensowenig geht es darum, dafl die Theologie
sichtbar machen soll, wie und wann eine menschliche Verschuldung zu einer gott-
lichen Heimsuchung fihrt. Jesus selbst hat solch ein allzu menschliches Verhalten
ausdriicklich zuriickgewiesen, als seine Jiinger wissen wollten, wer an dem Geschick
des Blindgeborenen schuld sei (Joh 9, 2), und als er die Leute, die ihm von dem
Blutbad berichteten, das Pilatus unter einer Gruppe galildischer Tempelpilger an-
gerichtet hatte, davor warnte, das Geschehnis falsch zu deuten (Lk 13,2 ff.). Aber
anderseits hat er die Zuhorer immer wieder an die Strafgerichte Gottes erinnert,
die um der Menschensiinden willen tiber die Erde kommen (vgl. Lk 13, 4). Die
profane Geschichtsbetrachtung, die menschliche Schuld und géttliches Gericht grund-
satzlich ausklammert, verzichtet damit auf die entscheidende dritte Dimension; sie
muf} sich damit begniigen, vordergriindige Kausalzusammenhénge festzustellen, .
ohne aber den Blick in das Geheimnis freigeben zu kdnnen.

Vor allem aber verliert eine Zeit, in der das Gespiir fiir die Siinde schwindet,
den Zugang zur Wirklichkeit Jesu Christi. Wir haben uns hier nicht mit der Frage
_ zu beschaftigen, ob die Menschwerdung des Logos unabhingig von der mensch-
lichen Siinde eine echte theologische Moglichkeit darstellt. Dariiber sind bekanntlich
die Meinungen der theologischen Schulen geteilt. Es geht hier nur um die Fest-
stellung, dafl wir tatsdchlich Jesus Christus nur als den Erldser von der Siinden-
schuld kennen. Als solcher war er vom Protoevangelium an und erneut in der

Botschaft des Engels an Maria verheiflen worden; so hatte er selbst seine Sendung
" verstanden, und als solcher lebt er in der Verkiindigung der Kirche. Denn Jesus
Christus ist nicht abzutrennen von seinem Kreuz und Tod, d. h. von dem, was er
zur Erlosung der Siinder tat und litt. Alle Versuche, ein anderes Jesusbild aus der



Die Welt von heute und das Gespiir fiir die Siinde 13

Bibel herauszulosen, fithren nur zu marcionitischer Gnosis oder zu fader Auf-
klirung. Aber man wird noch mehr sagen miissen. Es geniigt nicht, dafl Jesus .
Christus als Erloser der Menschheit begriffen wird. Vielmehr muf8 er im Sinne
des paulinischen ,Er hat mich geliebt und sich selbst fiir mich dahingegeben®
(Gal 2, 20), als der Erldser jedes einzelnen erkannt und bejaht werden; erst so kann
er fiir jeden, der glaubt, zum Quell des Lebens werden. Sicherlich geht die Lehre
von Christus nicht einfach in der Lehre von der Erlésung auf, aber cine christo-
logische Spekulation, die den Zusammenhang mit der Soteriologic verlieren wiirde,
wire eine noch gréflere Gefahr.

4. Die Uberwindung des Phinomens

So schmerzlich und beunruhigend die oben gemachten Feststellungen sind, so
wollen sie doch nicht als Rechtfertigung miider Resignation verstanden sein. Wenn
Christi Botschaft allen Zeiten gilt, dann muf sie auch allen Zeiten verstindlich
gemacht werden konnen. Dann muf§ also auch unsere Zeit wieder den Sinn fir die
Wirklichkeit und das Wesen der Siinde zuriickgewinnen konnen. Die Frage ist nur,
wie das geschehen kann. Dazu seien hier abschlieBend einige Hinweise gegeben.

Vor allem gilt es, den gefahrlichen Bannkreis des Psychologismus zu zerbrechen,
fir den es keine Schuld, sondern nur noch Schicksal und Verhiingnis gibte. Es ist
nicht wahr, daf} Siinde nichts anderes ist als ein krankhaftes, also nicht zurechen-
bares Schuldgefihl, das durch psychotherapeutische Mafinahmen entfernt werden
muf}®. Natiirlich gibt es so etwas auch; aber es ist die Gefahr der Psychiater, dafl
sie aus der Beobachtung seelisch gestorter bzw. geisteskranker Menschen zu ihren
verallgemeinernden Schlufifolgerungen kommen. Nur so konnte es zu einer ,Moral
ohne Siinde“ kommen. Es gilt demgegeniiber, die Ordnung des Biologischen und
Sittlichen klar voneinander zu trennen, so eng sie auch im faktischen Lebensvollzug
ineinander verschlungen sein mogen. So gefihrlich es ist, ein neurotisches Schuld-
gefiihl auf cigentliche Siinde im sittlich-religiésen Sinn zuriickzufiihren, so gefdhr-
lich ist es anderseits, wirkliche Stinde in krankhaftes Schuldgefiihl aufzulésen. Denn
die Kosten trigt die freie, sittliche Person.

Freilich wird man sich dabei bewufit bleiben miissen, daf die Siinde ein wirk-
liches Geheimnis ist. Mit Recht hat O. Lacombe vom Pariser Institut Catholique
darauf hingewiesen und die dreifache Stufung dieses Geheimnisses, das die Siinde
ist, herausgearbeitet!!. Die Siinde ist danach ein psychologisches Geheimnis, weil sie
als freie Tat des Menschen sich in jenen Wesenstiefen der Seele abspielt, die sich
der priifenden Reflexion nur unvollkommen 6ffnen und die letztlich nur Gott selbst
offen stehen. Sie ist sodann ein ontologisches Geheimnis, weil alles Bése als Nega-
tion von Wirklichkeit unserem auf das Seiende ausgerichteten Erkennen nur schwer
zuganglich ist. Sie ist aber vor allem ein geistliches, {ibernatiirliches Geheimnis.
Denn sie reicht in unserer faktischen Heilsordnung bis in jene Bezirke, in denen
Gottes Heiliger Geist lebenspendend waltet. Die Siinde hat von daher teil an all

® Vgl. ebd. 167 ff.

® G. Dirks S. ], A propos du sentiment de culpabilité, in: Sciences
Ecclés. 9 (1957) 299/802.

1t Semaine 1956 (s. Anm. 1) 1956.



14 Heinrich Bacht

den Unfaflbarkeiten, welche die ganze iibernatiirliche Heilsordnung umgeben.
Kierkegaard hatte ganz richtig gesehen, wenn er einmal schrieb: ,Der Begriff, der
zwischen Christentum und Heidentum einen radikalen Unterschied schafft, ist die
Siinde, ist die Lehre von der Siinde. Ganz folgerecht glaubt das Christentum, daf}
weder der Heide noch der natiirliche Mensch wissen, was die Siinde eigentlich ist,
und dafl es sogar der Offenbarung bedarf, um deutlich zu machen, was sie ist12.*
Es mag unfafllich klingen, aber es ist doch wahr, dafl Gott selbst uns tber das auf-
kliren muB, was doch das ,allermenschlichste* und unsere ,eigenste Sache® ist.
Denn was ist so sehr unser wie unsere Siinde? Weil die profane Psychologie um
diese Dinge nicht weifl oder nicht wissen will, darum kann sie auch so wenig
helfen, wenn es um das echte Siindenverstindnis geht. Darum gilt es, sich von
ihrem Bann zu 16sen. Dafl dies in keiner Weise besagen will, man solle ihrer
schlechthin entraten, wenn es sich um den Dienst am siindekranken Menschen han-
delt, braucht nicht eigens betont zu werden. Vielmehr geht es nur darum, sie in
ihre Schranken zuriickzuweisen.

Ins Positive gewandt bedentet dies, dafl alles daran gesetzt werden mufi, den
theologischen Aspekt der Siinde wieder zu verlebendigen. Damit ist ein doppeltes
gemeint. Einmal dies, dafl das persénliche Bemithen jedes einzelnen und die Serge
der Verkiindigung darauf ausgerichtet sein muf, Gott in seiner Heiligkeit und
Grofe, in seiner Gerechtigkeit und Erbarmung immer tiefer zu begreifen. Wir
haben davon oben bereits gesprochen. Sodann geht es darum, den personalen Bezug
der Siinde stirker, als es frither geschah, heranszuarbeiten. Gewifl, jede Stinde ist
eine Ubertretung eines Gottesgebotes, und es lag nahe, dafl die Seelsorge diese
leicht zu handhabende Bestimmung der Siinde nach vorn stellte. Zudem hat sie auch
in der Lehre der Bibel ihren Riickhalt, wie der 1. Johannesbrief (3, 4) zeigt.

Aber man kann auch die Gefahr solcher Siindenbetrachtung nicht {ibersehen. Sie
besteht darin, daf die Menschen sich angewéhnen, das Gesetz Gottes, statt den
Gott des Gesetzes als den eigentlichen Bezugspunkt der menschlichen Entscheidung
zn betrachten. Zudem hat die Bestimmung der Natur der Siinde rein von der Bezie-
hung auf das Gottesgesetz und als Ungehorsam gegen dieses Gesetz das Mifiliche an
sich, daf sie nicht den Blick in die inneren Zusammenhéange und Griinde frei gibt. Fiir
jeden Menschen wird daher notwendig der Augenblick kommen, wo ihm eine solche
rein autoritire Bestimmung von Gut und Bése nicht mehr geniigt, wo er sich nicht
mit der blofen Tatsache zufrieden geben kann, dafl etwas verboten ist, wo er nach
dem inneren Sinn der Gebote und Verbote fragt. J. Régnier hat in seinem wert-
vollen Buch iiber die Bedeutung der Siinde!3 sehr nachdriicklich darauf hingewiesen.
Es gilt dann, die viel tiefer liegenden Aspekte der Siinde sichtbar zu machen. Der
erste Schritt dazu wire, dafl einer begriffe, wie die Siinde eine Zerstorung der
gottgesetzten Ordnung bedeutet, deren Opfer letztlich der siindigende Mensch
selber ist. (Wie erschiitternd wird das in den beriihmten Romanen von Bernanos,
Luc Estang und Julien Green deutlich!) Aber das letzte Verstindnis der Siinde
wilre erst gewonnen, wenn sie als Verweigerung der Liebe begriffen wiirde. Wenn
es wahr ist, daf der Grundzug unserer Zeit das ,Gespir fiir den Menschen® ist,

12 Zitiert von Mgr. Blanchet auf der Semaine 1956 (Anm. 1), S. 40f.
13 J, Régnier, Le sens du péché (Paris 1954) S. 26/35.



Die Welt von heute und das Gespiir fiir die Siinde 15

und daf dieser Mensch in seinem Person-sein die unerschiitterliche und unantast-
bare Mitte seines Wesens findet, dann mufl sich von hier aus auch ein vertieftes
Verstindnis der Siinde gewinnen lassen. Denn der Mensch von heute kann sein
Person-sein nicht mehr im Sinne eines idealistischen Monismus fassen, sondern nur
als ,Mit-sein“, als Bezogen-sein auf das Du, letztlich also als Liebe. ,Das Sein ist
Liebe, d. h. es ist nur im Mafe als es liebs“ (G. Madinier). Dieses Grundgesetz
unserer Existenz ist aber durch die Siinde, durch jede Siinde in Frage gestellt, da
in ihr der Mensch sich egoistisch auf sich selbst bezieht. Das ist auch die eigentliche
und letzte Aussage der Heiligen Schrift iiber die Siinde. Denn wenn in dem Gebot
der Liebe (zum Nichsten und zu Gott im Nachsten) alles zusammengefa8t ist und
wenn an diesem Gebot ,Gesetz und Propheten® hingen, dann gilt auch umgekehrt,
dafl jede Siinde letztlich gegen dieses Gebot der Liebe gerichtet ist. Es ist ohne
Zweifel erfreulich, daf der katechetische Unterricht diese Sicht der Siinde heute
stirker nach vorn stellt. Aber es wird noch lange dauern, ehe sie Gemeingut der
»chrétiens moyens“ sein wird.

Damit ist dann auch das dritte Element hervorgehoben, das zu einer Verleben-
digung des Gespiirs far die Sinde fithren kann. Es ist der soziale Bezug jeder
Siinde. Weil der Mensch von heute ein so ausgeprigtes Empfinden fir die Gemein-
schaft bat, muf ihm auch von hierher am leichtesten die eigentliche Natur der Siinde
aufgehen. Es mufl angesichts der klaren Texte, wie sie uns gerade Paulus bietet,
iberraschen, dafl in fritheren Zeiten die individualistische Moral so weiten Raum
gewinnen konnte. Gewifl kannten auch die fritheren Beichtspiegel die Siinde des
Argernisses, des schlechten Beispiels und der Verfithrung anderer. Insofern haben
sie immer schon die soziale Verpflichtung des Christen geweckt und gepflegt. Aber
was heute geschehen mufl, geht tiefer. Es geht darum, dafl alle begreifen, wie jede
Siinde eines Christen den Siinder gegeniiber der Gemeinschaft schuldig macht. Das
ist die unabweisbare Konsequenz der Lehre von der Kirche als dem geheimnisvollen

" Herrenleib, in welchem jedes Glied in Mitleidenschaft gezogen wird, wenn irgend
ein anderes Glied erkrankt, d. h. siindigt. Das besagt aber nichts anderes, als daf§
jede Siinde das Gemeinwohl antastet und dal umgekehrt die Sorge um die Uber-
windung der Siinde nicht nur ,Privatsache“ ist, sondern daf sie im tiefsten Sinn
Dienst an der Gemeinschaft ist. Daf8 die Rekonziliation des Siinders nach Christi
Willen nur dber die Wiederaussohnung mit der Kirche fishrt, dafl also das Buf-
sakrament seine wesenhaft ekklesiologische Seite hat, setzt sich in der Theologie
immer stirker durch!t. Es gilt aber, auch schon im Siindenverstindnis diesen
ekklesiologischen Bezug stirker ins BewufStsein zu heben. Mit Recht weist beispiels-
weise J. Régnier darauf hin, dafl bei den Reuemotiven, welche in den Beichtspiegeln
und Katechismen genannt werden, nur zu oft der Gedanke an das Unrecht, das
einer durch sein Versagen dem Nidchsten, der Gemeinschaft zugefiigt hat, dber-
gangen wird15.

14 Vgl. K. Rahkner 8. ], Vergessene Wahrheiten iber das Buf-Sakra-
ment, in: Schriften zur Theologie 11, 143/83; ders., Personale und sakramen-
tale Frommigkeit, ebd. 115/41. (Beide Arbeiten erschienen zuerst in dieser
Ztschr. 26 (1958) 339 ff. und 25 (1952) 412 ff.).

15 J. Régnier, Le sens du péché, S. 46, Anm. 32.



16 Heinrich Badht

Kurz nach dem zweiten Weltkrieg, veranstaltete die franzosische Zeitschrift ,La
Vie Spirituelle“ eine Umfrage!s. Man wollte sich itber die Grundstrémung und
Grundrichtung des religiésen Strebens der neuen Zeit klar werden. Die Antworten,
die einliefen, waren sehr aufschlufireich, nicht zuletzt im Hinblick auf die uns hier
beschiftigende Frage. Man verlangte eine neue Weise der kirchlichen Verkiin-
digung und der Frommigkeit. Sie sollte ,positiver®, ,wirklichkeitsbejahender,
,optimistischer sein. Man sprach von einem neuen Heiligentyp: ,Die Heiligen
von morgen werden weniger Biifler sein als vielmehr Kénige der Schopfung” — so
lautete eine der Forderungen. Niemand wird bestreiten, dafl sich darin, gegeniiber
den Einseitigkeiten vergangener Zeiten, auch ein echtes Anliegen anmeldete. Aber
man spirt auch, dafl hier eine Gefahr sichtbar wird, die letztlich zur Entleerung
des Kreuzes Christi und damit zu einer Zersetzung des Christentums fithren miifite.
Seit den Tagen des hl. Paulus hat es immer wieder neue Formen eines solchen
Naturalismus gegeben. Die ,Moral ohne Siinde“ unserer Gegenwart ist eine der
verfihrerischsten, weil sie im Gewand der objektiven Wissenschaft auftritt. Wenn
die Kirche sich all diesen Formen und Forderungen widersetzt, tut sie es nicht, weil
sie nicht zur Wiirde des Menschen stiinde. Im Gegenteil — indem sie dem Menschen
aller Zeiten die Botschaft von der Siinde predigt, erinnert sie ihn an das, was ihn
iiber seine eigenen Grenzen hin bis zur Gottahnlichkeit erhebt, an seine Freiheit,
ohne welche die Stinde nicht denkbar ist. Aber sie erinnert ihn noch eindringlicher
an die unausmefibare Liebe Gottes, die nicht einmal an der Siinde des Geschopfes
ihre Grenze findet, sondern im Mysterium des erldsenden Kreuzes des Gottessohnes
sich am uiberschwenglichsten offenbart.

18 Zitiert von Daniel-Rops in seinem Vortrag auf der Semaine 1956 (s. Anm. 1) S. 21.






