Gott, der einzige Sinn meines Lebens
Gedanken zu einem Gottesbild des jungen Christen von heute

Von Univ.-Prof. Dr. Johann Auer, Bonn

Vieles weifl die Frommigkeitsgeschichte iiber den Wandel des Christusbildes im -

- Verlauf von zwei christlichen Jahrtausenden zu sagen. Wenig ist iiber den Wandel
dés Gottesbildes geschrieben worden. Der Grund hierfir liegt wohl vor allem darin,
daf Gott reiner Geist ist und es darum von ihm kein eigentliches Bild gibt; ferner
dafl die Gottesidee so allumfassend und so abgrundtief ist, dal unser Menschen- .
geist und unser Menschenherz sich immer nur auf dem Wege zu Thm hin befindet.
Wir Menschen wiirden uns aber gewif selbst betrigen, wollten wir nicht erkennen,
wie oft wir auf diesem Weg zu dem Unendlichen hin doch verweilen, uns mit einem
menschlich erfaiten Teil des unfafibaren Unendlichen begniigen und so eine Menge
von ,menschlichen Gottesbildern® entstehen lassen. Der unendliche und heilige
Gott selber hat es geschehen lassen, ja so gefiigt, daB} in seiner eigenen Offenbarung,
in der er sich wahrhaft und wirklich und wesentlich vor und firr uns Menschen aus-

~spricht, eine Anzahl von solchen ,menschlichen Bildern® von Ihm nebeneinander
bestehen: man denke an den menschlich nahen Gott des Schopfungsberichtes und an
den unnahbaren Gott schon in der mosaischen Geschichte Israels (Ex 19, 16 f; 38, 20),
an das Bild des ziirnenden Gottes (Ez 16, 38 ff), von dem alles Unheil iiber den-
Frevler kommt, und an den sich erbarmenden Gott, von dessen Langmut und Huld
die ganze Geschichte Israels kiindet (Ps 103; 186) und jeder Siinder, ja jeder
Mensch lebt.

Es ist darum gewifl nicht gegen Gottes Willen, wenn wir auch ein Gottesbild
unserer Zeit ernst nehmen und es einmal genauer betrachten, um auch in ihm den
gottlichen Funken und das menschliche Holz, das sich so schlecht entziinden 148t
das gottliche Meer und die engen menschlichen Ufer zu erkennen und so auch fir
die Gegenwart einige Wegweiser fiir unseren Weg zu Gott inmitten dieser unserer
~ Welt zu finden und aufzurichten. Die Unterlagen dazu entnehmen wir zwei schrift-
lichen Rundfragen, die in einem theologischen Seminar bei Laientheologen im Win-
tersemester 1952/53 und 1956/57 durchgefihrt wurden. Die Teilnehmer, etwa 30
bis 40, waren junge Menschen im Alter von 20 bis 24 Jahren; sie studierten neben
einem oder zwei weltlichen Fichern (meist alte oder neue Sprachen, Geschichte,
einige auch Naturwissenschaften) Theologie, um gegebenenfalls an einer hoheren
Schule Religionsunterricht erteilen zu konnen. Zu Beginn der ersten Zusammen-
kunft wurden nach einigen einfithrenden Worten zwei Fragen vorgelegt mit der
Bitte, keine Katechismusantwort, sondern eine ganz persénliche Antwort auf die
" ausgeteilten Zettel schreiben zu wollen, nachdem man sich in stillen finf Minuten |
darauf besonnen hitte. Die Antworten, ohne Namensnennung abgegeben, sollten
dann gemeinsam besprochen werden und Grundlage fir weitere Uberlegungen.
bieten. — Die beiden Fragen lauteten: 1. Was bedeutet mir Gott? 2. Was bedeutet
fur mich das Beten?



82 i Johann Auer

Es kann und soll angesichts der kleinen Zahl der Befragten nicht unsere Absicht
“sein, das Resultat statistisch auszuwerten. Da es sich jedoch um lauter religids inter-
essierte Menschen handelt, katholische Studenten und Studentinnen unserer Zeit,
darf wohl eine charakteristische Antwort hervorgehoben werden, die symptoma-
tisch fiir den jungen Christen von heute genannt werden muff. 21 bzw. 28 von den
- Befragten brachten in ihren Antworten ein Gottesbild zum Ausdruck, das nicht im
alten Einheitskatechismus und nicht im neuen Katholischen Katechismus erscheint
und das m. W. auch in keinem neueren dogmatischen Lehrbuch eine entsprechende
- Wiirdigung erfahren hat. Der charakteristische Antwortsatz lautete: Gott ist der
einzige Sinn meines Lebens und ohne Gott hat mein Leben keinen Sinn mehr! Die
fibrigen Ausfilhrungen spielten in der ganzen Breite menschlicher Maglichkeiten
zwischen sich selbst festhaltendem Stolz und sich ganz Gott iiberlassendem Ver-
traven und hatten zum Thema all die groflen Elemente des Offenbarungsbildes von
Gott: den Schépfer der Welt und ihrer Ordnungen, den Herrn der Geschichte, den
Vater der Menschen, den Siinderheiland, den Freund der Seele. Das Entscheidende
an ihnen war, daf} fast alle anderen Gesichtspunkte der einen Frage nach dem Sinn
des eigenen Lebens untergeordnet erschienen. Um nur ein paar Beispiele zu nen-
nen: ,Gott ist fiir mich der Sinn meines Lebens! Ohne Gott konnte ich fiir mein
Arbeiten kein Ziel und keinen Zweck erkennen, und nichts konnte mich ernstlich
hindern, dieses Leben, das letztlich Leiden ist, zo beendigen, wann es mir ge-
fiele“. — ,Gott steht iiber mir, er hat mich erschaffen und zu sich erschaffen; er ist
der Sinn meines Lebens und mein Seinsgrund. Darum ist Gott die Erfallung mei-
nes Lebens. Ohne ihn bin ich nichts und ist alles Tun sinnlos. Ich bemithe mich,
mich selber und den Nichsten zu lieben, weil es Gott so gefillt und weil ich so mit-
helfe, dafl Gott seine Herrlichkeit erkennt, was sein Seinszweck ist. Ich fiihle mich da-
durch ins géttliche Leben miteinbezogen, und das ist mir Freude und Trost im irdi-
schen Leben“. (NB! Irrige, anthroposophische Gedanken spielen bei manchen Stu-
denten heute eine merkwiirdige Rolle im Verstindnis ihrer eigenen Frommigkeit!)
— ,Fir mich ist Gott das Ziel und der Sinn meines Lebens. Er ist mir Vater und
Freund, der mir hilft, das Leben, das oft so sinnlos und schwer zu ertragen er-
scheint, zu ertragen und es nicht selten beim Gedanken an Gottes Liebe mit Freude
zu erfilllen®. — ,Gott garantiert mir den Sinn meines Lebens und hilft mir, ihn zu
erfilllen“. — ,Gott ist das, wodurch mein Leben iiberhaupt erst seinen Sinn erhilt,
einen Sinn gerade dort, wo vielleicht alles sinnlos scheinen will. Er ist der Maf-
stab fiir das Gute und Schone. Er zeigt mir den Sinn des Kreuzes, ist Vorbild und
vor allem zugleich Hilfe und Kraft und Trostspender auf diesem Weg durch das
Leben. Er zwingt uns durch seine Liebe, wenn wir sie recht erkannt haben, zum
Guten hin®,

Diese Beispiele miogen geniigen, obwohl wir sie vielleicht ganz gern lesen und
nicht davon ermidet werden, weil offenbar in ihnen etwas anklingt, was sich auch
in unserer eigenen Brust bemerkbar macht. Versuchen wir diese schlichten und ehr-
lichen Antworten auf die Gottesfrage einer kleinen, theologischen Besinnung zu
unterziehen. Vielleicht wird einer sagen: ,Da braucht es nicht viel Besinnung. Han-
delt es sich hier doch um das anthropozentrisch-existentialistische Gottesbild von
heute“. Die Antwort klingt scharf und klar. Ob sie aber nicht mehr deutet, als sie



Gott, der einzige Sinn meines Lebens 33

versteht, ob sie nicht eine Erscheinung etikettiert, fiir die wir ein tieferes Verstind-
nis suchen miissen, wenn wir den Menschen unserer Zeit und uns selber helfen wol-
len? — Beginnen wir zundchst mit der mehr duflerlich-pidagogischen Frage:

1. Wie entsteht das Gottesbild des Durchschnittsehristen von heute?

Das Wort vom ,Durchschnittschristen® zeigt schon, dafl es sich nur darum han-
deln kann, die Grundlinien eines Typus aufzuzeigen. Denn in Wirklichkeit gibt es
keinen Durchschnittschristen, sondern jeder Christ ist fiir sich und vor Gott einma-
lig. Dennoch lassen sich gewisse Momente im Werden des Gottesbildes nachweisen,
die fiir unsere Zeit und ihre Menschen bezeichnend sind und die es zu anderen
Zeiten nicht gegeben hat oder die damals nicht von Bedeutung waren.

Da steht am Anfang das kindliche Gottesbild, das meist auf eine gute Mutter
zuriickgeht, die ihr Kind beten lehrte. Mutterliebe und die natiirliche Autoritit des
Vaters waren dic tragenden Krifte fir diese erste erlebte und lebendige Begeg-
nung mit Gott. Vielen Kindern unserer Zeit fehlt leider dicses vom Leben ge-
schenkte und in der ersten Bildung des Menschen mitgegebene Gottesbild fast
ganz. In der Schule beginnt dann mit dem Religionsunterricht die Ausgestaltung
eines durch cigenes Erleben und Nachdenken sich formenden Gotteshildes. Fiir die
meisten Menschen bedeutet dieser Unterricht wohl die einzige systematische Ein-
fihrung in die Welt des Glaubens, in der sie sich zum ersten und einzigen Mal in
ihrem Leben ein Gottesbild auf dem natiirlichen Weg der menschlichen Urteilsbil-
dung, nach dem Frage-Antwortschema, crwerben. Nicht wenige unserer jungen
Christen von heute haben diesen wichtigen Abschnitt in der Bildung des Gottesbil-
des wegen der politischen Verhéltnisse entbehren miissen. Andere haben in einem
vielleicht allzu abstrakten, schulmdfigen Unterricht den rechten Einstieg in diese
menschlich intime und éibermenschlich grofle Welt nicht recht gefunden. Ganz gleich,
wie es im Einzelfall liegt, die entscheidende Krise bringt meist der Ubergang vom
Kind zum Heranwachsenden, von der Schule ins Leben. Das christliche Gottesbild
des Kindes schliefit ndmlich bereits eine Menge von Voraussetzungen mit ein, die
in der Welt, in die der junge Mensch beim Verlassen der Schule eintritt, keine
Selbstverstindlichkeit, ja keine Tatsdchlichkeit oder schier keine Moglichkeit mehr
sind. Wo ist denn noch jene gldubige Umgebung, in der die Welt als Schopfung
Gottes verstanden wird, die Gebote Goties als eine sinnvolie und heilige Ordnung
des Lebens erfafit und festgehalten werden, das eigene Ich sich immer und iiberall
in die Macht und Liebe des géttlichen Du gestellt weill oder wenigstens immer wie-
der gestellt glaubt? Die Gesellschaft, in die der Schulentlassene heute hineingeht, sieht
in der materiellen Welt keine Schopfung Gottes mehr, sondern einzig ein Gut in sich,
um dessen Besitz und Genuff man ringen mufl. Die sog. Gebote Gottes werden _
darnach bewertet, ob und in welchem Mafe sie dem einzelnen Menschen zu einem
»besseren Leben“ zu dienen scheinen. Es gibt darum Gebote, die praktisch nicht
mebr in Kurs stehen, wenn sie auch theoretisch nur von wenigen geleugnet werden.
Die Erschiitterungen des eigenen Ich, vor allem im sozialen Selbstgefiihl und im
sittlichen Gewissen, wie sie auf dem Wege von der Schulzeit iiber Berufsausbil-
dung und junge Liebe bis zur festen Lebensstellung und Familiengriindung liegen,



34 Johann Auer

tun das Ihrige, um dem Gottesbild der Kinder- und Schulzeit immer mehr seinen
urspringlichen Wirklichkeitscharakter zu nehmen. Das ist um so verhdngnisvoller,
als alle anderen Leitbilder des Lebens nach der Schulzeit noch bei den meisten
Menschen ihrer geistigen Entwicklung und Entfaltung gemifl weitergebildet wer-
den. Nur die religiésen Bilder bleiben auf dem Stand einer Unterweisung stehen,
die gerade in den grofien Fragen des Lebens eine kindertiimliche war, Der daraus
resultierende ,religiose Infantilismus® trifft die christliche Frommigkeit in ihrem
eigentlichen Lebensnerv: im Verstindnis fiir die geschichtliche Realitit der ge-
glaubten Wirklichkeit. Der kindlichen Vorstellung fehlt ja noch der kritische Bezug
auf die geschichtliche Realitdt der christlichen Heilsgeheimnisse, der doch gerade
den Glauben des Erwachsenen, reifen Christen mitbegriindet. Dieser Mangel wirkt
sich in unserer Zeit um so verhidngnisvoller aus, als zwei Generationen in vernich-
tenden Weltkriegen und einem alle Geschichte ausléschenden Zusammenbruch sich
daran gewohnt haben, nur ihre eigene Geschichte in werteschaffender Leistung oder
werteerlebendem Genufl noch ernst zu nehmen.

Die hier nur angedeuteten Grundlinien der Krise des religiésen Gottesbildes von
heute werden uns vielleicht innerlich verstédndlicher, wenn wir uns nun der mehr
psychologischen und zugleich begriffsontologischen Frage zuwenden:

2. Durch welche Momente und wie wird unser religidses Gottesbild konstituiert?

Um diese Frage beantworten zn kénnen, mufl zunéchst einmal genauer klarge-
legt werden, was wir hier unter ,Gottesbild“ verstehen. Es sind im wesentlichen
drei Dinge, die dieses Bild kennzeichnen. Erstens handelt es sich um ein inneres
Bild, d. h. es geht um eine Wirklichkeit, die dem personalen Erleben und Vollzug
zugeordnet ist. Es kann uns darum nicht als fertiges Bild von einem anderen gege-
ben werden; man muf} es vielmehr selber erwerben. In diesem Sinne hat jeder sein
cigenes Gottesbild, auch wenn es am Gottesbild der Offenbarung, wie es die Kirche
vorstellt, ausgerichtet werden muf}. Damit hingt ein Zweites zusammen: Es han-
delt sich um ein lebendiges Bild, das die Wirklichkeit des lebendigen Gottes so
dem inneren Ich vor-setzt, dal es je von neuem eine Auseinander-setzung ver-
langt. Darin ist es den Bildern &hnlich, die wir von Menschen haben, die immer
wieder von neuem unsere Stellungnahme, unser freies Ja, erheischen, etwa von
einem Vorbild, vom Freund, vom Gatten. Was aber das religitse, christliche Got-
tesbild von allen menschlichen Bildern wesenhaft abhebt, leuchtet erst an cinem
dritten Merkmal auf. Es handelt sich um ein die menschliche Person absolut und
vorbehaltlos bindendes Bild, das also keinen geschopflichen Bereich und keinen
seelischen Raum mehr 148t, in denen der Mensch nur er selbst sein und sich ganz
frei bewegen konnte. Auch die Begegnung mit dem liebsten Menschen 138t immer
noch eine Sphire letzter personaler Freiheit, die um der Wiirde der Person willen
unantastbar ist, d. h. weder fiir den anderen zuginglich sein noch ihm Gbergeben
werden darf. Im religiésen, christlichen Gottesbild aber stehen wir dem ewigen und
unendlichen (iberzeitlichen und iiberraumlichen) Schépfer, Herrn und Vater gegen-
tiber, der alles, was wir sind und haben, was wir vermogen und wollen und in was.
wir liebend uns verlieren konnen, umschlieft und iibersteigt. Er ist der (nicht das!})



Gott, der einzige Sinn meines Lebens 85

einzige und eigentliche Transzendente, der Andere, der alle Triebe und Winsche
und Erwartungen des Menschenherzens ganz erfiillen und zugleich neu erwecken,
der sittigen und hungrig machen kann. Er ist die einzige Ant-wort auf das innerste
Wort der Person. Im Gesprach mit Thm erlebt der Mensch, dall je sein eigenes
Wort immer nur Ant-wort ist auf das Wort, das Gott zuvor zu thm gesprochen hat.

Aus all dem geht auch zur Geniige hervor, wie sehr sich das religidse, aus perso-
naler Begegnung sich bildende und immer wieder erneuernde Gotteshild vom
philosophischen Gottesbild unterscheidet. Wahrend dieses feste, unverdnderliche
Zuge aufweist, ist jenes dynamischer Natur; wihrend dieses innerlich kihl lafit,
weil es im Bereich des Erkennens bleibt, spricht jenes die lebendige Person, das
Herz an.

Nach dieser ersten Umgrenzung des Gottesbildes, von dem hier die Rede ist —
ndmlich innerhalb des Raumes personaler Begegnung —, 143t sich nun auch sagen,
wie dieses Bild in der Seele zustande kommt, welches seine konstitutiven Elemente
sind. Gemifl den Gfundakten der personalen Begegnung oder den Grundschichten
der geistig-personalen Existenz des Menschen sind es wiederum drei.

Zu jeder echten personalen Begegnung gehéren folgende innere Vorginge: 1. Ein
Du muB auf mich zukommen, und ich mufl dieses auf mich zukommende Du gewahr
werden und erfassen. 2. Ich muf} dieses Du aufnehmen, bei mir einlassen, ihm Raum
geben, ja, ihm entgegengehen, es zu mir einladen und bitten. 3. Eine Begegnung ist
aber erst wirklich und erfillt, wenn eine Gemeinsamkeit des geistig-personalen
Raumes entsteht, in dem Wort und Ant-Wort, Geben und Empfangen, Wirken
und Sich-Lassen so Platz haben, daf das Ich wie das Du bewahrt, ja entfaltet und
vollendet wird. — In dhnlicher Weise lassen sich in jeder geistig-personalen Exi-
stenz folgende Grundschichten herausstellen: 1. Eine sinnenhafte Erfahrung von
Uorgegebenem (wobei nicht nur an die dulBeren Sinne, sondern auch an die inneren
Sinne des Menschen zu denken ist); 2. eine geistige Bewaltigung des Erfahrenen
(vor allem durch Bilder, Begriffe und Wertungen), die aus dem Vorgegebenen
Gegebenheiten fur uns macht, und endlich 3. die freie, willentliche Tat, die das
in dem Gegebenen Aufgegebene vollzieht (Werte beantwortet, Neigungen nach-
kommt und Forderungen erfiillt). — Die drei Elemente gehoren jeweils zusammen
und von der Tiefe und Breite der Verwirklichung aller hingt die Fillle und Wirk-
michtigkeit des darin gewonnenen ,Bildes“ ab.

Versuchen wir uns die Bedeutung dieser konstitutiven Elemente im Aufbau unse-
res Gottesbildes klarzumachen.

a) Wie erscheint das erste Element des ,,Uorgegebenseins, der ,Erfahrung® oder
des ,auf mich zukommenden Du“ in unserem Gottesbild? Es garantiert uns vor
allem seinen besonderen Realitatsanspruch und unterscheidet es von jedem philo-
sophischen Gottesbild, das irgendwie den Charakter des ,von mir Gefundenen®
oder ,durch mein Denken Entdeckten und Gestalteten® an sich tragt (z. B. von der
platonischen Idee des Guten). Damit hdngt bereits sehr eng zusammen, daff im
religiosen Gottesbild das Personsein Gottes im Vordergrund steht, weil gerade ein
personales Du den héchsten Grad von ,Vorgegebenheit® fiir unser erfahrendes
menschliches Ich aufweist. Je mehr nun das Denken der Neuzeit ausschlieRlich sach-
gebunden und unpersonal geworden ist, umso mehr ist ihm auch der Sinn fiir das



36 Johann Auer

Vorgegebensein verloren gegangen, umso mehr hat der Mensch sich zum Herrn der
Wirklichkeit, ja zu ihrem Schopfer machen wollen. In diesem Prozef hat sich das
Bild von der Welt als Schopfung, in der der personale Schopfer anwesend ist,
gewandelt zum Bild von der Welt (ohne Gott), die mein Besitz ist, damit ich daraus
mache, was ich will, zur Mehrung meines Ruhms oder meines Gliickes. Das ,naive®
Wissen um eine echte , Transzendenz® ist der ,reflektierten® philosophischen Aus-
sage von einer ,immanenten Transzendenz“ (Simmel) gewichen.

Das Vorgegebensein in unserem Gottesbild hat nun verschiedene Erfahrungs-
quellen und Grundlegungen. Um nur die wichtigsten Grenzpunkte zu nennen: das
Vorgegebensein kann primir in der inneren Gotteserfahrung grundgelegt sein oder
aber auf der duBerlich gegebenen Offenbarung Gottes in der Heilsgeschichte der
Menschheit aufruhen, es kann sich auf die von dem Lehramt der Kirche garantier-
ten Offenbarungsquellen der Schrift stitzen oder mehr auf die religidse Deutung
der Welt als Schopfung Gottes (man denke an die Naturpsalmen: Ps 8, 18, 29) sowie
des Weltgeschehens und der Weltgeschichte als AuBerung des Willens Gottes (vgl.
die biblische Betrachtung der Weltgeschichte als Heilsgeschichte) oder endlich auf
die offentliche Meinung, auf die allgemeine Uberzeugung der Masse (oder der
mafigeblichen Mehrheit) der Zeitgenossen, von der gerade der heutige Mensch in
den meisten seiner Werturteile getragen erscheint. Es wire reizvoll, den Wandel
des Gottesbildes in der christlichen Frommigkeitsgeschichte allein in seinem inneren
Zusammenhang mit dem Wandel dieser Vorgegebenheitsbegrindung aufzuzeigen.

b) Die ,Gegebenheit” ist von ganz besonderer Bedeutung fiir unsere theologische
Betrachtung, wenn wir sie (gegeniiber einer philosophischen, psychologischen oder
soziologischen) sachgerecht durchfithren wollen. Theologie ist wesenhaft ,Glaubens-
wissenschaft“. Die ,Gegebenheit® entsteht, wie wir oben sahen, aus der Vor-
gegebenheit dadurch, dafl wir das Vorgegebene mit unseren Bildern, Begriffen
(Kategorien) und Wertungen einfangen, erfassen und beantworten; personal aus-
gedriickt dadurch, dal wir dem Entgegenkommenden entgegengehen, den uns
Heimsuchenden aufsuchen. Wir konnen nun die geistig-seelischen Haltungen, die
diese ,Gegebenheit® ermoglichen, leicht auffinden, wenn wir uns die drei haupt-
sichlichen Gottesbilder der Offenbarung vor Augen fithren, die Bilder von Gott
dem Schopfer, dem Herrn und dem Vater. Was mufl in uns geschehen, damit diese
Gottesbilder fiir uns zu echten ,, Glaubensbildern“ werden?

Um den Schipfer-Gott als Gegebenheit zu begreifen, mufl die ganze Welt um uns
- und alles in uns, was nicht personal wir selber sind (sachlich ist auch unser personales
Sein ein geschaffenes Sein; nur wird uns dies in unserer Selbsterfahrung am wenig-
sten greifbar), als ,Geschopf“ im Glauben erfafit und festgehalten werden. Das be-
deutet, dafl uns die Welt nicht ewig und nicht selbstindig erscheint, nicht als Wirk-
lichkeit, die uns zuhanden, zur Verfiigung ist, deren Herr wir sind. Erst wenn wir
im Glauben verstehen, dafl alles um uns und in uns bis in die Tiefe unserer eigenen
Existenz hinein nur ein Geschenk und Lehen, Gabe und Aufgabe von Gottes Gna-
den ist, kann das Offenbarungsbild von Gott dem Schépfer wieder ,Gegebenheit®
fiir unseren menschlichen Geist werden. Vielleicht ist das lebendige Wissen um das
Geschaffensein alles Irdischen in der Welt von heute am schwersten wieder zu ge-
winnen.



Golt, der einzige Sinn meines‘ Lebens - 87

‘Wire dies gewonnen, dann liefle sich fiir unsere geistig-sittliche Existenz auch das
zweite Offenbarungsbild von Gott dem Herrn leichter als ,Gegebenheit® realisie-
ren. Wenn die Welt als Schopfung erfafit wire, wiirde auch die Ordnung der
Schépfung und in ihr der Wille und das Gebot des Schopfers aufscheinen und damit
unser Wissen um Verpflichtung und Gehorsam, um Siinde und Siithne, um Strafe
und Verzeihung die Gestalt annehmen, die sie als Fundament fiir die ,Gegeben-
heit“ des Herr-seins Gottes haben miifite.

Mehr Schwierigkeiten wiirde wohl wieder die Realisierung des Bildes vom Uater-
Gott machen. Ist doch aus sehr vielfiltigen Griinden, die hier nicht dargetan werden
kdénnen, schon das natiirliche Vater-Bild im Bewuf}tsein der Menschen von heute
sehr fragwiirdig geworden, ja, weithin verloren gegangen. Vielleicht wiirde die Tie-
fenpsychologie sagen, der Archetypus des Kindseins sei in unserer Seele verdringt
und verblafit; daher seien wir nicht mehr fihig, unser Kindsein zu erfassen und zu
realisieren. Freilich, mit dem Archetypus ist das, was wir hier ,,Glaubensbild* nen-
nen, noch nicht getroffen, auch wenn wir in unserem katholischen Verstindnis des
Zueinander von Natur und Ubernatur, Gnade und Aufgabe, diese Erkenntnisse der
Tiefenpsychologie sehr wohl gebrauchen kénnen. Aber unser Glaubensbegriff von
»Kind“ (wie der von Geschdpf und Knecht), der das Fundament fir das Bild vom
Vater-Gott ist und dieses Bild zu einer ,Gegebenheit” macht, ist erst ganz mdglich
und verstindlich, wenn wir uns noch dem dritten konstitutiven Element unseres
Gottesbildes zuwenden.

¢) Das dritte konstitutive Element in unserem Gottesbild, sagten wir, ist das ,, Auf-
gegebensein®, Der Mensch ist nicht nur ein Sinnenwesen, das Erfahrungen machen
kann, nicht nur ein geistiges Wesen, das Ubersinnliches denkend, urteilend und
wertend und das ,Transzendente” glaubend erfassen kann; der Mensch ist zutiefst
_ein personales Wesen, das frei handeln kann, das handelnd nicht blof sich erhilt
und gestaltet, wie es aus Trieb und Instinkt auch noch das Tier tut, sondern in
freier Entscheidung und Planung sich und seine Welt baut und verindert. Da kann
das Grofite und Hochste, was dem Menschen in seiner Welt gegeben ist, sein Got-
tesbild, nicht ohne sein freies Handeln zustande kommen. Die freie Erfiilllung des
Aufgegebenen gehért darum zu den konstitutiven Elementen des Gottesbildes, ist
nicht blof} eine Folgerung aus einem von auflen Vorgegebenen und innerlich Gege-
benen. Hohere Werte werden von uns Menschen nicht echt erkannt, wenn nicht die
Bereitschaft in uns lebendig ist, diese Werte zu beantworten, die in ihnen mitgege-
bene Forderung zu erfiilllen. Eine echte personale Begegnung, zumal die einmalige
. personale Begegnung mit Gott, ist nicht méglich, wenn der Mensch sich personal ver-
schlieflt, sich in seine Ichsphére zuriickzieht. , Wenn das Weizenkorn nicht in die
Erde fillt und stirbt, bleibt es fir sich allein; wenn es aber stirbt, bringt es viele
Frucht® (Joh 12, 24). Es mufl also sterben und in den Mutterboden hineinsterben,
aus dem es erwachsen ist, damit es Frucht bringt. Wenn es im Wasser verfault oder
am Wege zertreten wird oder von den Vogeln aufgefressen oder von den Dornen
erstickt wird (Mt 13, 1—23), bringt es keine Frucht, und sein Tod, auch als Selbst-
opfer, ist vergeblich. Dies zu erkennen, scheint gerade heute recht wichtig. Es gibt
unter den Materialisten unserer Tage sehr opferbereite Idealisten. Doch der Mensch ist
Gottes Ebenbild, aus Gottes Schopferhand hervorgegangen, und sein Sterben wird



38 Johann Auer

nur fruchtbar sein, wenn es irgendwie ein Sterben in die Schépferhand Gottes hin-
ein, nicht ein Untergehen an den Michten einer gottfernen Welt ist. Hier eréffnet
freilich ein Herrenwort iiber das Jingste Gericht (Mt 25, 40) eine grofie Moglich-
‘keit auch fir den Nichtchristen, ein Herrenwort, das wir gewiff gerade in einem
Zeitalter grofler menschlicher Not und grofler sozialer Hilfe gerne betrachten, die
Moglichkeit, dafl der Mensch im echten menschlichen Dienst am notleidenden Mit-
menschen (der Ebenbild Gottes und im besonderen des leidenden Gottmenschen
Christus ist) Gott und Christus selbst dient, auch wenn er es nicht weifl und noch
weniger ausdriicklich will.

Die entscheidende Frage nach diesen etwas knappen und vielleicht allzu diirren,
theoretischen Darlegungen iiber die konstitutiven Elemente unseres religiosen Got-
tesbildes wird wiederum sein: Wie entsteht das alles in unserem Geist und Herzen?
Wir miissen darauf wohl antworten: Nichts Lebendiges in uns Menschen ist schlecht-
hin Menschenwerk, alles Lebendige ist zuerst Geschenk, Geschenk der von Gott ge-
schaffenen Natur und Geschenk einer gnddigen Fithrung Gottes, auch wenn es un-
serem bewahrenden und entfaltenden Mitwirken anvertraut und aufgegeben bleibt.
Auch das echte religiése Gottesbild, das im Grunde nichts anderes als die Ausrei-
fung des kindlichen Gottesbildes darstellt, kann sich nur gestalten im Reifen des
menschlichen Geistes und Herzens in den Stirmen und Stillen, in den Leiden und
Freuden des Lebens. Vielleicht miissen wir einfach sagen: der Mensch muf} so reif
werden, daf er freiwillig wieder Kind sein kann. , Was kein Verstand der Verstin-
digen sieht (vgl. 1 Kor 1, 19), das dibet in Einfalt ein kindlich Gemit* (Schiller, Die
Worte des Glaubens).

Vielleicht wird uns dies alles noch klarer, wenn wir uns nun der Frage zuwenden,
die fiir das Gottesbild des Menschen und Christen von heute und fiir das Verstind-
nis der Moglichkeit eines echten christlichen Gottesbildes auch und gerade in unserer
Zeit von Wichtigkeit ist, der Frage:

3. Woher kommt und was meint die Frage nach dem ,Sinn des Lebens” in unse-
rer Zeit?

Schon vieles ist dazu geschrieben worden. Ganz allgemein kann man sagen: Die
Sinnfrage ist eine menschliche Urfrage, sie ist so alt wie die Menschheit selbst; sie
ist darum jeweils bestimmt durch die geistige Situation der Zeit. So hat auch die
Sinnfrage heute ihre besondere Gestalt von der geistigen Situation unserer Zeit und
umgekehrt: die geistige Situation unserer Zeit 148t sich an der besonderen Gestalt
der Sinnfrage heute ablesen. Sinn (die Ratio der Romer oder der Logos der Grie-
chen) meint in diesem Zusammenhang immer einen gréfieren oder allumfassenden
Bezug, der ein Finzelnes in seiner Bedeutsamkeit wie einen Teil vom Ganzen her,
im Ganzen und fiir das Ganze erklart und begriindet. Das Entscheidende dabei ist,
daf das allumfassende Ganze fiir den denkenden Menschen (nach Analogie seines
eigenen Wesens) nicht blof} eine Summe von Teilen ist, sondern eine hierarchisch
geordnete einheitliche Ganzheit bildet. Wo der Mensch nun das allumfassende
Ganze, in das er selbst miteinbegriffen ist, also die Welt als Ganzes betrachtet, tre-
ten zwei Vorfragen auf, von deren Beantwortung die Bedeutung (der Sinn) des
Sinnbegriffes jeweils mitbestimmt wird. Die erste Frage lautet: Ist der Mensch (bin



" Gott, der einzige Sinn meines Lebens 39

ich) die Spitze der Uelt oder steht iiber der Welt und iiber ihm noch eine andere
Spitze, von der her allein alles, der Mensch und die Welt zu deuten sind, ihre Be-
deutsamkeit erhalten?

Der religiése Mensch wird gliubig Gott iiber sich und seiner Welt (die fiir den
Menschen jeweils die Welt ist) nicht nur immer aufs neue anerkennen, sondern in
einer tiefer liegenden Glaubens-haltung und Glaubens-ge-sinnung immer wissen
und von Gott her die Sinnfrage fiir sich und seine Welt zutiefst gelost wissen oder
jeweils durch bewufltes Zuriickgehen auf diesen Glauben den Willen und die Fihig-
keit zu ihrer Beantwortung finden.

Der gottlose Mensch wird sich selbst als Spitze der Welt oder wohl meist als einen
(den wichtigsten) Teil der Welt betrachten, der sie darum aus Eigenem gestalten
kann und mul; Miflerfolg, Leid, das Bose oder den Untergang wird er als vorliu-
figes Versagen seiner selbst oder anderer (das durch den Fortschritt des Menschen
in der Zukunft einmal {iberwunden werden wird) deuten oder als Un-sinn hinneh-
men mit der Urteilsenthaltung (Epoche), die dem Teil vor dem Ganzen ziemt.

Der sikularisierte Mensch der Gegenwart, der Gott nicht leugnen will, dem Gott
aber auch nicht mehr als Herr der Welt eine selbstverstindliche Wirklichkeit ist,
wird von sich aus die Sinnfrage jeweils zu beantworten versuchen und nur die Liik-
ken in dieser Antwort mit seinem (zu diesem Zweck wieder hervorgeholten) Gottes-
glauben ausfiillen; er wird so zu einem sehr komplizierten Antwortsystem fiir die
Sinnfrage komimen, das ihm ein mehr oder weniger dumpfes Leiden an der immer
wieder erfahrenen Sinn-losigkeit der Welt beldfit und ihm doch die Hoffnung auf
eine mogliche Sinnerfiillung im Jenseits gibt. Fiir diesen sikularisierten Menschen
wird besonders die zweite Frage hier akut (die fiir den religidsen Menschen keine
cigentliche Frage mehr ist), die Frage: Ist der Mensch (bin ich) unumschrinkter Herr
der Welt, nur durch die Grenzen der materiellen Natur gebunden, oder hat der
Mensch noch andere Schranken zu beachten? Der gottlose Materialist kennt keine
anderen Schranken, und auf diesem Herrentum des Menschen baut sein Glaube an
den menschlichen Fortschritt und das irdische Paradies auf. Der sikularisierte
Mensch wird Schranken in den durch sein Gewissen angezeigten idealen und sittli-
chen Werten anerkennen; doch dieses Gewissen bleibt meist ein subjektives Gefiihl,
das weitgehend dem Zeitgeist unterworfen ist und der objektiven Orientierungs-
moglichkeit an der gottlichen Wahrheit durch das Lehramt der Kirche, die den Men-
schen nicht die eigene Gewissensentscheidung abnimmt, aber ihm einen sicheren Ein-
blick in die iibergeordnete Ganzheit verleiht, entbehrt. Nur die Unausrottbarkeit des

. wirklichen Ubels in dieser Welt 1af8t die wirkliche Sinnfrage in der Tiefe des Men-
schenherzens nie ganz verstummen oder immer wieder aufleben.

Woher kommt also und was meint nun die ,Frage nach dem Sinn des Lebens“
im beutigen Menschen? Sie ist ein Bestandteil des sdkularisierten Zeitgeistes, der
Leben und Werk des Menschen in Unordnung gebracht hat (und nun auch das pes-
simistische Urteil iiber diese Unordnung in der 6ffentlichen Meinung trigt). Was in
dieser sdkularisierten Welt (die die Gnade der heilenden und heiligenden Gottes-
furcht verloren hat) als menschliche Existenzangst und Ekel am Leben literatur-
fahig geworden ist, das ist diese 6ffentliche Meinung iiber eine Welt, die der Mensch
sich selbst so elend bereitet hat.



40 ' Jokann Auer

. Der Mensch hat sich in einem Sinn zum ,Herrn der Welt“ gemacht, wie er es nicht
sein kann. Dadurch ist sein eigenes Stehen in dieser Welt problematisch geworden,
- und diese Problematik klopft an sein Innerstes. Der Mensch spiirt, daf} er nicht mehr
am rechten Ort im Ganzen steht, er sucht darin diesen Ort im Ganzen wieder, sucht
-den Sinn seines Lebens. So meldet sich in der Sinnfrage des Menschen heute wie-
der die metaphysische Tiefe des Menschen, sein unbewuftes, tieferes Wesen, zu
‘Wort und fordert sein Recht vor der und gegen die vom Menschen gesetzte und
festgehaltene irrige Ganzheitsschau von einer Welt, in der der Mensch nicht mehr
. geborgen, nicht mehr zu Hause sein, nicht mehr zur Ruhe kommen kann, keinen
Stand und keinen Halt mehr hat, zu einer Rastlosigkeit verurteilt ist, die seinem
innersten Wesen, das auf eine erfiillte und eine erfiillende Ruhe hin erschaffen
ist, fremd bleibt. Dafl der junge Christ, der noch mehr als der sikularisierte Mensch
ein waches Herz hat, deér aber mitten in der sikularisierten Welt lebt und die
Kluft zwischen dem echten Verlangen seines Herzens und der geistigen Luft die-
ser Welt, die er stindig atmen muf, noch nicht in seinem tieferen Glaubensver-
stindnis und in seinem praktischen Christenleben bewaltigt hat, in besonderer
Weise die Dringlichkeit der ,Frage nach dem Sinn des Lebens® spiirt und eine
Antwort unmittelbar aus seinem noch gliubigen Herzen versucht, ist recht natiir-
lich und verstindlich. Das Problem wird sein: Ist dieser unmittelbare Weg aus
der Existenzangst in das christliche Gottesbild moglich und richtig? Was kann dazu
der junge Mensch leisten, was mufl er sich geduldig von seinem Leben, vom Reifen
seines Wesens in diesem Leben, von der Gnade der géttlichen Schickungen und
Heimsuchungen in diesem Leben schenken lassen? So kénnen wir nach diesen Vor-
iiberlegungen zum Schluf} fragen:

4. Was bedeutet die moderne Sinnfrage fiir das christliche Gottesbild von heute?
Was ist in ihr Weg zu Gott, was Hindernis auf dem Weg zu Gott? Wie entfal-
tet sich das christliche Gottesbild von diesem Ausgangspunkt her? Wie mag das

.. Gottesbild des reifen Christen von heute und morgen aussehen?

Zunichst seien noch zwei Vorbemerkungen gemacht: _

Bei allem Verstindnis fiir die Besonderheit der verschiedenen Zeiten, also auch
unserer Zeit, mufl doch festgehalten werden:

1. daBl der Mensch immer in Not ist und dafl die Welt und er selbst immer fiir
ihn eine nie ganz zu erfiillende Aufgabe waren und sein werden. Die ganze Welt
liegt im argen und harrt der Erlésung und der Mensch in ihr und mit ihr; zur Hoff-
nung sind wir erlost (R6 8, 18—27). Die Erlosung ist uns ,in Jesus Christus“ gege-
ben, d. h. indem wir Christus auch in Kreuz und Tod nachfolgen, hinein in Auf-
erstechung und Verherrlichung (Lk 9, 23; Gal 6, 14; Eph 2,4—7). Wenn wir unsere
Zeit eine ,sakularisierte“ nennen, so bezeichnet das den Schwund des Christlichen
in der Neuzeit gegentiber dem Mittelalter, aus dem sie in Renaissance und Aufkli-
rung, in Kirchenspaltung und franzésischer Revolution hervorgegangen ist. Damit .
ist jedoch keineswegs gesagt, dafl etwa das ,christliche Mittelalter” ein Idealzustand
gewesen wire: es war ebenso im argen, wie unsere Zeit, nur in einer anderen Weise.

2. dafl das Christliche immer nur in dieser Welt Wirklichkeit ist und sein kann, in
dieser Welt, die von Gott geschaffen und erhalten wird, deren Mitte der Gott-



Gott, der einzige Sinn meines Lebens - . 41

Mensch Christus in seiner Menschwerdung geworden ist und die am Ende der Zei-
ten — unvorstellbar fiir unser menschliches Begreifen — von Gott in cinen neuen
Himmel und eine neue Erde verwandelt werden wird. Um diese wirkliche und
ganze Welt geht es im Christlichen, nicht um einen Menschen, Dich oder mich privat.
Darum wird auch der Weg zum wahren Gottesbild mitien in dieser Weli gesucht
werden miissen. Alle Gestalt von sogenannter Weltflucht kann nur den Zweck haben,
das Christliche gerade mitten in dieser Welt und fiir diese Welt zu verwirklichen.

Halten wir daran fest, so kénnen wir auf die obigen Fragen unter Rickgriff auf
die bisher angestellten Voriiberlegungen eine klare Antwort geben.

a) Welche Bedeutung hat die Sinnfrage fiir das christliche Gottesbild?

Die Sinnfrage unserer Zeit ist fiir das christliche Gottesbild unserer Zeit von emi-
nent hoher Bedeutung. In ihr meldet sich eine echte, von Gott geschaffene Tiefe des
menschlichen Herzens zu Wort; sie meint die allumfassende Ganzheit, aus der und
durch die und auf die hin der Einzelne existiert, eine Ganzheit, die die Offenba-
rung nur in Gott und in Christus gegeben sieht (R6 11, 36; Kol 1, 16 ). In mancher
der eingangs angefithrten Aussagen unserer Zeit wird die grofe Bedeutsamkeit des
Sinnbegriffes auch sehr wohl spiirbar. Doch das Wort ,Sinn“ ist sehr vieldeutig,
wie alle menschlichen Worte. Auch das konnte in den angefithrten Antworten nicht
verborgen bleiben. Nicht in allen hat das Wort ,,Gott, der Sinn meines Lebens®
denselben Klang. Oft oder meistens ist die Frage nach dem Sinn des Lebens nur als
»Frage® in die Antwort eingegangen. Wenn wir es in einem modernen, vielleicht
nicht recht schonen, dafiir aber um so deutlicheren Bild ausdriicken dirfen: Gott
erscheint bei manchen in der Not der Frage nach dem Sinn des ecigenen Lebens nicht
etwa als Fels, als feste Burg, als sicherer Hort, wie der Psalmensdanger es noch weif};
er ist im Grunde nur der Rettungsring, an den man sich klammert, wihrend man
noch immer im Strudel der Not dieser Welt oder des eigenen Lebens gestofien und
gezogen wird, da man noch dngstlich und starr auf den Strudel schaut und sich nur
in einem vitalen, unreflektierten Akt an ,Gott“ wie an dem Rettungsring festhilt.
Die rechte, objektive Sinngebung fiir das Wort ,Sinn“ bleibt hier jedenfalls noch
eine grofe Aufgabe.

b) Was ist an der Sinnfrage ein Weg zu Gott, was ein Hindernis auf dem Weg

zu Gott?

Versuchen wir das Wertvolle und das Unbrauchbare fiir das Gottesbild an diesem
Sinnbegriff zu scheiden, indem wir auf die oben dargelegten Gedanken iiber die
konstituierenden Elemente des Gottesbildes zuriickgreifen. Fassen wir das erste Ele-
ment der ,Vorgegebenheit® ins Auge. Ganz gewifl erscheint dort, wo der Mensch
von heute in seiner Existenznot Gott als den einzigen Sinn seines Lebens bekennt,
Gott als die cigentlich vorgegebene Wirklichkeit, wohl auch als personale Wirklich-
keit. Doch im Grunde treten diese beiden Wahrheiten meist nicht als konstitutive
Elemente des Gottesbildes auf; sie erscheinen vielmehr nur als Momente eines vor-
gegebenen Gottesbildes selbst, das aus der Erinnerung (aus einem kindlichen Reli-
gionsunterricht oder anus Worten oder Taten alterer Leute) in der Not wieder ins
Bewufitsein tritt. Wir konnten sagen: diese Momente sind richtig, aber nicht echt.
Es fehlt dieser ,Vorgegebenheit” die Legitimierung aus der Verwurzelung in einer



42 Johann Auer

inneren und dufleren Gotteserfahrung oder einer rechitmifigen Glaubensautoritit.
Was in diesem Bekenntnis lebendig ist, ist eher ein Stiick éffentlicher Meinung und
Gewohnheit, ein Stick Nothelfer, aber nicht ein freies, direktes, und uneigenniitzi-
ges Bekenntnis. Es geht in diesem Bekenntnis, um es ganz schlicht zu sagen, nicht um
Gott, es geht um den Menschen. Die Kirche hat gewifl ausdriiddich in dem berithm-
ten Streit zwischen Bossuet und Fénelon entschieden, daf das Heil nicht nur der
reinen, ginzlich uneigenniitzigen Liebe vorbehalten ist, sondern mit der echten
Liebe des Geschdpfes zum Schipfer, des Siinders zu seinem Heiland sich sehr wohl
die Beimischung eigenniitziger Gedanken und Wiinsche vereinbaren 1dfit. Aber, so
darf man wohl fragen, was bleibt in dem von der Sinnfrage des Lebens geprigten
" Gottesbild noch an uneigenniitziger Liebe iibrig?

Schauen wir auf das zweite konstitutive Element, auf die ,Gegebenheit”, wie wir
sie oben entfaltet haben. Noch deutlicher tritt hier die Problematik des Gottesbildes
»Gott, der Sinn meines Lebens“ hervor. Was in diesem Bekenntnis ausgesprochen
ist, ist wohl kaum Resultat einer grofien und tiefen Besinnung auf das Wesen Got-
tes; es ist vielmehr, wie schon 6fter festgestellt, spontane und vitale Antwort auf
das Erlebnis einer tiefen Existenznot. Es meint nicht eigentlich und will nicht sein
»Anerkennung der Gréfe und Giite Gottes“; noch weniger ist es aus dem natirli-
chen Verlangen nach einer echten personalen Begegnung mit Gott geboren. Dabei
soll freilich nicht iibersehen sein, dafl es in seiner Spontaneitit innere Echtheit be-
sitzt (vielleicht gefillt es uns auch darum heute so sehr!), und diese Echtheit ist es
wohl, die trotz der angedeuteten Mangel dazu fiihrt, daf} sich an dieses Bekenntnis,
sobald der Mensch sich in ihm wieder etwas geborgen fiihlt, auch wirklich eine
Dankbarkeit und anfangende Liebe zu Gott anschliefit. Diese Dankbarkeit und an-
fangende Liebe sind wohl nicht nur aus der Erinnerung zu erkliren, aus der das
Gottesbild selbst hervortrat; sie sind vielmehr echte, natiirliche Reaktion auf die in
diesem Bekenntnis wieder erlangte Ruhe. Das Fragwiirdige an ihnen ist nur, daf sie
so voriibergehend sind, wie es die Ruhe fiir den Menschen in diesem wiedergefunde-
nen Gottesbekenntnis ist, weil der Mensch tatsichlich nach ganz getrieben und ge-
stofen in der Angst der Welt lebt und seine eigene Existenzmitte und seinen Stand
in Gott noch nicht gefunden hat. Es ist nicht so sehr Glaubenshaltung oder- gar
-tugend, es ist vielmehr voriibergehendes Erlebnis und Gefiihl. Gott als Vater und
Herr 148t sich schlecht als ,Sinn meines Lebens“ verstehen oder deuten. Diirfen wir
vielleicht in diesem Wort, tiefer gesehen, den Ansatz zu einem neuen Versténdnis
fir den Schipfer-Gott suchen?

Am deutlichsten werden diese Mingel des hier besprochenen Gottesbildes, wenn
wir das dritte konstituierende Element des ,Aufgegebenseins® ins Auge fassen: die
Fihigkeit und Geneigtheit zu freiem Dienst und personaler Hingabe. Davon wird
in diesem Gottesbild eigentlich nichts mehr sichtbar. Man mag da zunichst mit Recht
hervorheben, dafl das hier behandelte Gottesbild Antwort auf die Frage war: Was
bedeutet mir Gott. Dieser Einwand ist gewif richtig, und die Fragestellung hat die
besondere Antwort wohl mit hervorgerufen. Es wire jedoch ein grofles Mifiver-
standnis, wenn der Einwand etwa zum Schutze der jungen Menschen gedacht ware,
deren Antworten wir hier analysieren und deren Antworten uns Anlaf zu einigen
kritischen Auferungen gaben. Diese jungen Menschen — das braucht wohl nicht



Gott, der einzige Sinn meines Lebens 43

eigens gesagt zu werden — gehoren zur Elite unserer Kirche. Es wire ein grofier
Irrtum, nicht nur eine Ungerechtigkeit, etwa ihre ehrliche Bercitschaft zu grofiem
christlichen Dienst und Opfer anzuzweifeln oder sie ihnen gar absprechen zu wollen.
Sie haben durch ihre ehrliche Aussage vielmehr nur einen allen Dankes wiirdigen
Dienst fiir unsere eigene Gewissenserforschung geleistet. Gerade die in dieser Ana-
lyse sichtbar gewordene Diskrepanz zwischen dem Gottesbild des jungen Christen
in der sdkularisierten Welt von heute und seinem tatsichlichen Idealismus, seiner
Opferbereitschaft, scheint uns ein Ubel unserer Zeit zu enthiillen, an dem wir alle
leiden — wir kénnten es mit den Worten Pius XII. ,die Miidigkeit der Guten” nen-
nen —, und macht uns die einzig maglichen Wege zu einer Heilung sichtbar. Ist es
denn nicht so: Zu groflen Opfern und Diensten in auflerordentlichen Situationen
sind noch viele Menschen fihig und bereit; doch fir die selbstverstidndlichen, nie
endenden kleinen Opfer des Alltags fehlt groflenteils Kraft und Sinn. Ist der Grund
hierfiir nicht einfach darin zu sehen, dafl die kleinen Alltagsndte nicht an die tiefe
Existenz des Menschen rithren, so dafl keine Existenznot erlebt wird, die das Gottes-
bild aus einer christlichen Kindheit wachrufen und fiir die eigene Entscheidung
fruchtbar machen kénnen? Im Alltag leben wir, auch als Christen, aus der ,Uffent-
lichen Meinung*, aus dem ,Geist der Zeit®, der gottlos ist, fiir den der Sinn des
Lebens in kleinem Gliick und Genuf, in kleinen biirgerlichen Freuden besteht. Das
Weltbild, aus dem wir auch als Christen oft den Alltag zu meistern haben, ist nicht
das in geistiger Be-trachtung und Be-sinnung gewonnene wahre Bild von unserer
christlichen Welt, sondern das durch Lebensgewohnheiten und -ungewohnheiten ge-
schaffene, unreflektierte Weltbild der Zeit, das Weltbild des sich und seinen Vor-
teil und seine Ruhe suchenden vermafiten, sich in seine Privatsphire zuriickziehen-
den Zeitgenossen. Wenn wir noch zu gréferen Opfern in auflerordentlichen Situa-
tionen fihig sind, verdanken wir es nicht den in einer Erinnerung aus der Jugend
noch lebendigen hoheren Ideen und Idealen in uns, der Erinnerung aus einer echten
Religiositit in einer christlich frommen Jugend, in einer noch etwas mehr christ-
lichen Welt? Wie viele gibt es aber heute schon, die keine solche Erinnerung an
eine christliche Jugend mehr haben? Wichst die Zahl dieser Jugendlichen ohne
christliche Kindheit nicht tiglich in erschreckender Weise?

Je fragwiirdiger uns aber dieses Gottesbild des sikularisierten Menschen von
heute erscheint, um so dringlicher wird nun die letzte Frage:

c) Wie Lifit sich das volle, christliche Gottesbild wieder gewinnen und wie mufl
es aussehen?

Die entscheidende Aufgabe fiir uns Christen in unserer Welt von heute ist die
Uberwindung der konkreten Sikularisierung, die auch wir Christen meist mehr, als
wir es wahr haben wollen, aus dem Geist der Zeit und der 6ffentlichen Meinung in
uns aufgenommen haben: wir miissen aus sékularisierten Christen unserer Zeit wie-
der wahre Christen fiir unsere sikularisierte Zeit werden, damit wir ,untadelig und
unverdorben seien und Gotteskinder ohne Fehl inmitten eines ganz verkehrten und
verderbten Geschlechtes, in dem wir leuchten wie die Sterne im Weltall®, wie es
der Apostel von den Christen verlangt (Phil 2, 15). Das fordert von uns vor allem,
daR wir an die Stelle unseres sdkularisierten Weltbildes, das wir als Bild einer
scheinbar echten und ,wissenschaftlichen Welterfahrung (obwohl es gerade die ur-



'

44 l Johann Auer

menschlichen Fragen unbeantwortet 1a8t) so gerne festhalten mochten, wieder das
echte Bild von der Welt setzen, das uns nur im Glauben und aus der Offenbarung
gegeben ist und allein die letzten Fragen des Menschen nach dem woher und wohin,
nach dem warum und wozu beantworten kann.

Dieser Entsakularisierungsprozef fordert in uns selbst ein Dreifaches: ein neues
Handeln, ein neues Werten und ein neues Denken. Ein neues Handeln, eine neue

" Stellungnahme aus unserer innersten Existenz: Wir miissen von uns absehen, Ab-
stand gewinnen, frei werden. Erst so werden wir das, was wir bisher als ,Welt-
erfahrung® fiir so giltig und richtig angesehen, wieder in seiner Vorliufigkeit und
Unfertigkeit beurteilen konnen. Wir miissen den Punkt in uns wieder finden und
beziehen, wo unser eigenes Ich selbst verlangt und die innere Notwendigkeit ver-
spurt, sich zu transzendieren, um unsere iberragende Grofle in der Welt als ein
reines Geschenk und eine heilige Geschuldetheit vor dem zu erfassen, dem wir und
dem die ganze Welt mit uns Sein und Gréfle verdankt.

Die Entsidkularisierung fordert von uns ein neues Werten: Erst wenn und in dem
Mafe uns der Wille und die Kraft zu einem neuen Handeln wird, werden wir auch
unsere Situation und die der Welt wieder neu und richtig bewerten konnen. So nur
vermdgen wir einzusehen, dafl unser Urteil ber dieSinnlosigkeit der Welt in keiner
Weise ein sachliches Werturteil darstellt, sondern aus unserem Versagen kommt.
Wir waren nicht fahig, den grofien Sinn unseres eigenen Seins zu erfiillen und erfiil-
lend zu erfassen und hatten darum den Zugang zum Verstindnis des Sinnes der
Welt nicht mehr finden kénnen. Hier geht es um Wirklichkeiten, die nicht dumpfes
Fiihlen oder bloff sinnliches Erfahren begreifen konnen: nur der freie Blick eines
freien Geistes und die mutige Entscheidung eines wachen Herzens vermdgen diese
letzten Wertwirklichkeiten zu erfassen.

Darum verlangt Entsdkularisierung endlich in besonderer Weise ein neues Den-
ken: Ein Denken, das die Freiheit und Tiefe besitzt, die Voraussetzung sind fiir
echte Sinnerfassung. Wir konnen heute dieses Denken im Vollzug ,Be-sinnung®
nennen, Meditatio, die zugleich ein Uber-denken (mit dem notwendigen Abstand),
ein Nachdenken (mit Folgerichtigkeit und Grindlichkeit), eine Be-sinnung (von den
umfassenden Zusammenhingen her) und eine Einibung (der eigenen Stellung-
nahme) bedeutet. Erst dieses neue Denken fithrt uns wieder zu einem christlichen
Weltbild, zu einer Weltanschauung aus der Sicht Gottes (wie er sie uns in der Of-
fenbarung gezeigt hat). Erst dieses neue Denken macht uns wieder fahig, die Glau-
benswahrheiten zu erfassen, die uns das wahre Sein und den wirklichen Sinn unseres
Selbst und unserer Welt und unseres Lebens auch in unserem Alltag wieder erken-
nen und verstehen lassen.

Vor allem drei Wahrheiten sind es, die wir in dieser echten Meditatio wieder zu-
riickgewinnen miissen: die Wahrheit vom Geschaffensein aller irdischen Dinge und
des eigenen Ich, die Wahrheit, dafl vom Schopfer des Alls auch die Ordnung des
Seins (und damit alles Gebot) und der Sinn allen Geschehens und Handelns vorge-
zeigt und mitgegeben ist, und endlich die Wahrheit, dafl all dieses Sein und all
dieses Sollen einen einzigen, letzten Grund bhat, den wir nur noch mit den geheim-
nistiefen Worten ,der Heilige“ und , die Liebe“ umschreiben konnen. In dieser Me-
ditatio erschlieft sich unser Sein als ein zufélliges Sein (Kontingenz), als ein aufge-



Gott, der einzige Sinn meines. Lebens ' 45

gebenes Sein (werde, was du bist!), als ein geborgenes Sein (unverlierbar aufgeho-
ben in dem, der es geschaffen, dafl es sei [Sap 1, 14]). In diesem Wissen werden die
Grundhaltungen des Geschdpfes (Dankbarkeit), des Knechtes (Dienen), des Kindes
(gehorchen und lieben) wieder frei zur Erfassung des groflen Gottesbildes der Of-
fenbarung von Gott dem Schépfer, dem Herrn und dem Vater.

Die erste Meditatio mufl sich der Wahrheit von der Schépfung zuwenden. Ein
dreifaches Metanoeite (Mk 1, 15), so konnte man sagen, mufl der Mensch von heute
durchmachen, um aus den Irrtiimern des Zeitgeistes wieder zum Geist der Offen-
barung zuriickzufinden. Das erste Metanoeite bezieht sich auf die Natur selbst, das
zweite fafit das Verhaltnis des menschlichen Handelns zur Natur ins Auge und das
dritte geht vom eigenen Ich als einem Teil dieser Welt aus. Das erste Metanocite
meint dies: der antike Heide sah in der Natur selbst noch Gott. Die Offenbarung
schenkte uns die klare Scheidung zwischen Schépfergott und geschaffener Welt.
Doch auch der alttestamentliche und noch der christliche Gliubige des Mittelalters
konnte in den nicht verstandenen und darum geheimnisvollen Kriften der Natur
Gott nnmittelbar am Werke glauben. Die Naturwissenschaften der Neuzeit haben
diesen magischen Schleier von aller Natur genommen und damit den irrigerweise
auf das magische Verstindnis der Natur bauenden Glauben anfgehoben. Der Christ
von heute muf} die Glaubenswahrheit von der Anwesenheit des Schopfergottes in
der Natur als seiner Schépfung im lebendigen Glauben erst wieder zu seinem welt-
anschauungsfreien Weltbild der modernen Naturwissenschaft hinzufiigen, muf um-
denken lernen von dem eingeschrankten, vom Menschen absehenden naturwissen-
schaftlichen zum umfassenden, den Menschen einschlieRenden glidubigen Bild von
der Welt und Natur. ,In-iiber® (Przywara) der konkreten Natur und ihren Krif-
ten mufl er das Wirken, die Allmacht und die Weisheit des Schopfers wieder gliu-
big erfassen lernen. Wer dieses Umdenken vom Weltbild der modernen Naturwis-
senschaft zum Weltbild der Offenbarung, diese Erweiterung und Vertiefung des
Wissens durch den Glauben, in seinem Weltbild nicht vollziehen will oder kann,
kommt nicht mehr zum lebendigen Gottesglauben, wie ihn die Offenbarung schenkt -
und verlangt. /

Um dies vollziehen zu kénnen, ist ein zweites Metanoeite noétig. Der Mensch hat
durch scine in der Technik angewandte Naturwissenschaft die Natur mit ihren ge-
heimnisvollen und unheimlichen Michten fiir seine Erfahrung entmachtet, sie durch
den ihm zur Verfiigung stehenden Apparat bewiltigt. Dieser Erfolg hat ihn verlei-
tet, nur noch technisch zu denken und zu empfinden, nur noch nach Leistungen zu
fragen, die mit Zeit und Geldwert bemessen werden konnen. Der moderne Mensch
spricht von ,Rationalisierung des Lebens (nicht nur der Technik und des Betrie-
bes) und hofft damit seinem Idol ,Fortschritt“ zu dienen und sein Gliick, ja irgend-
wie ein irdisches Paradies zu erlangen. Die Entwicklung der Technik selbst hat die-
sen Aberglauben bei den denkenden Menschen ebenso wie bei den Opfern der Tech-
nik erschiittert. Der Mensch spiirt, daf} er, der sich in der Technik zum Herrn der
Natur und der Technik erhoben glaubte, immer mehr Sklave der Technik geworden
ist. Doch das Unbehagen an den Folgen der modernen Technik, das Gefiihl, selbst
cin Gefangener des ungeheueren Apparates der Technik geworden zu sein, ist noch
kein Umdenken, kein Metanoeite. Wir Christen heute miissen wieder den Blick da-



46 Johann Auer

fiir gewinnen, daf die Wirklichkeit, die geheimnisvolle ,Kraft* erst hinter dem
funktionierenden Apparat steht, dafl die Technik nur vorhandene, vorgegebene, von
Gott gegebene und anvertraute Krifte gebrauchen und nach vorgegebenen Geset-
zen lenken und niitzen kann. Erst dann ist ,,in-tiber® diesen Kriften der Natur wie-
der der Schopfer-Gott gldubig zu schauen.

Vielleicht ist auch dieser Schritt erst méglich, wenn das dritte Metanoeite gelei-
stet wird, zu dem uns die modernste Atomphysik hinfihren kann, die auch die ma-
teriellen, durch Zahl und Gewicht bestimmbaren Elemente noch auflést und mit der
Notwendigkeit der der Wissenschaft immanenten Logik die Grenzen der materiellen
Welt uns weist, die der Mensch um seines eigenen Denkens willen Gberschreiten mufy
zu einer Macht hin, die wesensmaflig dieser Welt transzendent ist, zu einer Macht,
die um ihrer absoluten Transzendenz willen gegeniiber der materiellen Welt
~Geist“, absoluter Geist genannt werden muf}, auch wenn dieser ,Geist* der ma-
teriellen Welt gegeniiber so geheimnisvoll bleibt wie das eigene ,Ich“ gegeniiber
allem, was ich tue und was ich habe. Freilich, dieses letzte Metanoeite ist nicht voll-
ziehbar, wenn der Mensch nicht sich selbst iiberschreiten kann und erlebt, dafl er
sich um seines Menschseins willen selbst iiberschreiten mufl. Im Zusammenwirken
dieser drei Metanoeite aber kdnnte die erste und grundlegendste Wahrheit im Got-
tesbild der Offenbarung wieder gewonnen werden, die Wahrheit vom ,Schépfer des
Himmels und der Erde, aller sichtbaren und unsichtbaren Dinge®.

Die zweite Meditatio, die uns das Offenbarungsbild von Gott dem ,,Herrn“, dem
der Mensch zu gehorchen und zu dienen hat, wieder nahebringen soll, wird, wenn
ich recht sehe, am besten in einer Betrachtung der modernen Gesellschaft ihren Aus-
gangspunkt nehmen. Hand in Hand mit der Technisierung und Industrialisierung
ist eine Institutionalisierung der menschlichen Gesellschaft gegangen, die zu den
schon mehrfach genannten Erscheinungen der Vermassung und der Verprivatisie-
rung gefiihrt haben. In diesem Prozef ist aber im Bewuftsein und Verstdndnis
des modernen Menschen eine Wirklichkeit zerbrochen, ohne die er die Wahrheit von
Gott dem ,Herrn“ nicht mehr erfassen kann, die echte ,Auktoritit“. Ein dreifaches
Metanoeite mufl auch diese Wirklichkeit zuriickgewinnen.

Der moderne Mensch kennt eigentlich nur noch eine Auktoritét, d. h. einen per-
sonlichen Vorzug, der jeweils auf einem Mehr an Fahigkeit oder Leistung beruht.
Sie ist nicht mehr so eigentlich vorgegeben, sondern muf sich vielmehr jeweils aus-
weisen. Sie ist nicht mehr absolut und in sich Wirklichkeit, sondern bedingt und be-
schrankt. Der ,Spezialist“ oder der ,Held der Arbeit ist Auktoritit, solange er
eben diese Vorziige unter Beweis stellen kann. Der tiefere, geheimnisvolle Kern der
Auktoritit ist nur noch entstellt, im schlimmsten Sinne sakularisiert als brutale
.Gewalt* oder im giinstigeren Falle als nicht mehr verstandene, aber eben nicht ab-
zuschaffende ,Macht“ gegeben. Demgegeniiber mufl das erste Metanoeite ankniip-
fend an das oben dargelegte Verhiltnis von Schopfer und Geschopf zuerst den wah-
ren Kern aller echten Auktoritit, die echte Macht neu erfassen und Gott als den
allmichtigen Schopfer, als den einzigen und absoluten Herrn wieder verstehen leh-
ren. Diesem Herrn gilt der innerste Akt, den der Mensch als Person nur dem hoch-
sten personalen Wesen schenken kann, die Anbetung. Nur wo dieses Fundament



Gott, der einzige Sinn meines Lebens 47

wieder gefunden und gelegt ist, sind auch die beiden anderen Metanoeite wieder
méglich. ’

Dem modernen Menschen ist alle Wahrheit und alles Gesetz sehr relativ gewor-
den, zeitbedingt, situationsbedingt, gesellschaftsbedingt. Und dafl ein Gesetz in
den innersten Raum seiner Person eindringen kann, sein Denken und Wollen be-
stimmen soll, kann er schlecht begreifen. Selbst was er ,Gewissen“ nennt, versteht ’
er von seiner personlichen Freiheit her, nicht von der objektiven Norm. So besteht
das zweite Metanoeite darin, dafl der Mensch von heute Gott wieder als den Allwis-
senden im absoluten Sinne erfaflt, dessen Gesetz letzte Wahrheit und Weisheit ist,
der aber auch die Erfiilllung oder Nichterfillung seines Gesetzes bis hinein in die
innersten Gedanken und Absichten der Menschen verfolgt, dem keine Wirklichkeit
verborgen war, als er sein Gesetz gab, dem aber auch kein Mensch verborgen ist, der
sich vor seinem Gesetz entscheiden mufl. Nur diesem allwissenden Gesetzgeber und
Herrn gegeniiber kann der moderne Mensch wieder zum Gehorsam kommen, wie
ihn die Offenbarung vor Gott verlangt, wie ihn Christus als Speise seines Lebens
(Joh 4, 34) bezeichnet.

Nodh ein drittes Metanoeite ist freilich notwendig, soll das biblische Bild von Gett
dem ,Herrn“ und von seinem heiligen Gesetz recht verstanden werden. Der mo-
derne Mensch verbindet mit dem Gedanken an Auktoritit oder Gesetz beinahe mit
krankhafter Selbstverstindlichkeit die Vorstellung von etwas Feindlichem, die Frei-
heit Beschrinkendem, Gewalttitigem. Darum hat auch fir ihn das Wort ,Dienen®
seinen guten und hohen Klang verloren. Gott der ,Herr® ist aber der wohlwol-
lende ,Hausvater“ des Evangeliums, dessen Gebote ebenso zum Heil des Menschen
gegeben werden, wie sie Ausdruck letzter Weisheit sind. Nur diesem wohlwollen-
den Herrn gegeniiber kann der Mensch aber wieder jenes Dienen als Lebensauf-
gabe erfassen, das Gott vom Menschen in der Offenbarung immer wieder fordert.

Die dritte Meditatio endlich, die uns das Offenbarungsbild von Gott dem ,,Uater®
wieder nahebringen soll, mag vom Selbstverstindnis des Menschen von heute, von
seiner inneren Sinnfrage ausgehen. Entscheidend ist, daf er dabei das dumpfe Ge-
fihl der Sinnlosigkeit seines Lebens und seiner Welt nicht durch einen Sprung in
den Gott seiner Kindererinnerung zu iiberwinden sucht, sondern die erlebte Sinn-
losigkeit selbst bewiltigt. Wiederum muf} ein dreifaches Metanoeite den Weg be-
reiten. :

Der moderne Mensch hat die Mitte verloren, beurteilt sein Sein und sein Leben
daher entweder mit prometheischer Hybris als einzigartig grofl oder mit pessimi-
stischer Verzweiflung — im dumpfen Gefithl der Lebensangst oder des Ekels am
Leben — als verloren und sinnlos. Das-Entscheidende aber ist, dafl er in sich be-
fangen, um sich kreisend, den Abstand von sich selbst nicht mehr findet, der not-
wendig ist, um diber sich selbst ein Urteil zu gewinnen. Hier mufl das erste Meta-
noeite ansetzen. Wie die Anthropologie die Dimension der ,Existenz“ neu entdeckt
und als konstitutiv fiir das Verstindnis des Menschen neben der naturhaften und
sozialen Dimension erkannt hat, so hat auch die Sinnfrage nun nicht mehr nur die
Finordnung des Menschen in das Ganze des Kosmos und der Menschenwelt (Wirt-
schaft, Gesellschaft, Kultur, Geschichte) zu betrachten, sondern ebenso die Dimen-
sion, die wir in einer christlichen Weiterfilhrung der existenzphilosophischen Ge-



48 Johann Auer

danken in dem wesenhaften Verlangen des Menschen nach dem realen Transzen-
denten, nach dem absoluten Du Gottes erblicken kénnen, ernst zu nehmen. Erst in
freiem Sichlassen und liebendem Sichschenken an dieses aus der innersten Mitte der
eigenen Person ersehnte, absolute Transzendente gewinnt der Mensch wieder den
archimedischen Punkt, von dem her sein Sein und sein Leben wieder sinntrichtig
und sinnerfillt werden.

Von diesem Ausgangspunkt her kann in einem zweiten Metanoeite dann auch
alles Leid, ja selbst Schuld und Stinde eine Deutung finden. Hier kann endlich auch
das dritte Metanoeite ansetzen, das das von Gott selbst geschenkte Streben des Men-
schenherzens nach dem Gréfiten und Héchsten jenseits aller Hybris sichern und rich-
tig deuten kann. Ja, in einer neu geschauten Grofle ersteht das Bild des Menschen
als des Kindes Gottes und des Bruders (und der Schwester) des Gott-Menschen
Christus, in einer Gréofle, vor der die menschlich-allzumenschliche Sinnfrage des
Einzelnen verblassen mufl. Dieses neue Bewufitsein von der eigenen Grofle des
Menschen als Gotteskindes erhilt seinen besonderen Glanz in dem Kindesbewufit-
sein, das alle Grofle als geschenkte Grofle, als unverdient, als Zeichen und Unter-
pfand der reinen Liebe des himmlischen Vaters, als Anwesenheit des liebenden Va-
ters selbst — in seinem Geschenke (Geh Offb 22,12) — weill und erlebt. Hier ist
das Innerste und Tiefste des Gottesbildes der Offenbarung gewonnen, das auch die
beiden anderen Bilder von Gott dem Schopfer und Gott dem Herrn zu neuem Leuch-
ten bringt. :

Diese neunfache Umkehr, die uns Menschen von heute den Weg zum Gottesbild
der Offenbarung wieder erdffnen soll, bleibt freie, personale Entscheidung jedes
Einzelnen und ist als solche nicht mehr institutionalisierbar (Schelsky), auch nicht im
Raum der Kirche. Wohl hat die Kirche das Gottesbild der Offenbarung empfangen,
damit sie es treu bewahre, lebendig durch die Zeiten weiterreiche und jederzeit neu
verkiinde, aber die Aufnahme dieser Verkiindigung hat jeder einzelne jeweils von
neuem zu vollziehen. Dazu mégen uns die drei Meditationen anregen und beféhi-
gen, damit wir es selbst begreifen und den Menschen unserer Zeit begreiflich ma-
chen kénnen, dafl Gott ,nicht ein Gott der Toten, sondern der Lebendigen ist* (Mt
22, 32).

’




