
Gott, der einzige Sinn meines Lebens 

Gedanken zu einem Gottesbild des jungen Christen von heute 

Von Univ.-Prof. Dr. Johann A u e r , Bonn 

Vieles weiß die Frömmigkeitsgeschichte über den Wandel des Christusbildes im 
Verlauf von zwei christlichen Jahrtausenden zu sagen. Wenig ist über den Wandel 
des Gottesbildes geschrieben worden. Der Grund hierfür liegt wohl vor allem darin, 
daß Gott reiner Geist ist und es darum von ihm kein eigentliches Bild gibt; ferner 
daß die Gottesidee so allumfassend und so abgrundtief ist, daß unser Menschen- 
geist und unser Menschenherz sich immer nur auf dem Wege zu Ihm hin befindet. 
Wir Menschen würden uns aber gewiß selbst betrügen, wollten wir nicht erkennen, 
wie oft wir auf diesem Weg zu dem Unendlichen hin doch verweilen, uns mit einem 
menschlich erfaßten Teil des unfaßbaren Unendlichen begnügen und so eine Menge 
von •menschlichen Gottesbildern" entstehen lassen. Der unendliche und heilige 
Gott selber hat es geschehen lassen, ja so gefügt, daß in seiner eigenen Offenbarung, 
in der er sich wahrhaft und wirklich und wesentlich vor und für uns Menschen aus- 
spricht, eine Anzahl von solchen •menschlichen Bildern" von Ihm nebeneinander 
bestehen: man denke an den menschlich nahen Gott des Schöpfungsberichtes und an 
den unnahbaren Gott schon in der mosaischen Geschichte Israels (Ex 19,16 f; 33, 20), 
an das Bild des zürnenden Gottes (Ez 16,38 ff), von dem alles Unheil über den 
Frevler kommt, und an den sich erbarmenden Gott, von dessen Langmut und Huld 
die ganze Geschichte Israels kündet (Ps 103; 136) und jeder Sünder, ja jeder 
Mensch lebt. 

Es ist darum gewiß nicht gegen Gottes Willen, wenn wir auch ein Gottesbild 
unserer Zeit ernst nehmen und es einmal genauer betrachten, um auch in ihm den 
göttlichen Funken und das menschliche Holz, das sich so schlecht entzünden läßt, 
das göttliche Meer und die engen menschlichen Ufer zu erkennen und so auch für 
die Gegenwart einige Wegweiser für unseren Weg zu Gott inmitten dieser unserer 
Welt zu finden und aufzurichten. Die Unterlagen dazu entnehmen wir zwei schrift- 
lichen Rundfragen, die in einem theologischen Seminar bei Laientheologen im Win- 
tersemester 1952/53 und 1956/57 durchgeführt wurden. Die Teilnehmer, etwa 30 
bis 40, waren junge Menschen im Alter von 20 bis 24 Jahren; sie studierten neben 
einem oder zwei weltlichen Fächern (meist alte oder neue Sprachen, Geschichte', 
einige auch Naturwissenschaften) Theologie, um gegebenenfalls an einer höheren 
Schule Religionsunterricht erteilen zu können. Zu Beginn der ersten Zusammen- 
kunft wurden nach einigen einführenden Worten zwei Fragen vorgelegt mit der 
Bitte, keine Katechismusantwort, sondern eine ganz persönliche Antwort auf die 
ausgeteilten Zettel schreiben zu wollen, nachdem man sich in stillen fünf Minuten 
darauf besonnen hätte. Die Antworten, ohne Namensnennung abgegeben, sollten 
dann gemeinsam besprochen werden und Grundlage für weitere Überlegungen 
bieten. • Die beiden Fragen lauteten: 1. Was bedeutet mir Gott? 2. Was bedeutet 
-für mich das Beten? 



32 Johann Auer 

Es kann und soll angesichts der kleinen Zahl der Befragten nicht unsere Absicht 
sein, das Resultat statistisch auszuwerten. Da es sich jedoch um lauter religiös inter- 
essierte Menschen handelt, katholische Studenten und Studentinnen unserer Zeit, 
darf wohl eine charakteristische Antwort hervorgehoben werden, die symptoma- 
tisch für den jungen Christen von heute genannt werden muß. 21 bzw. 28 von den 
Befragten brachten in ihren Antworten ein Gottesbild zum Ausdruck, das nicht im 
alten Einheitskatechismus und nicht im neuen Katholischen Katechismus erscheint 
und das m. W. auch in keinem neueren dogmatischen Lehrbuch eine entsprechende 
Würdigung erfahren hat. Der charakteristische Antwortsatz lautete: Gott ist der 
einzige Sinn meines Lebens und ohne Gott hat mein Leben keinen Sinn mehr! Die 
übrigen Ausführungen spielten in der ganzen Breite menschlicher Möglichkeiten 
zwischen sich selbst festhaltendem Stolz und sich ganz Gott überlassendem Ver- 
trauen und hatten zum Thema all die großen Elemente des Offenbarungsbildes von 
Gott: den Schöpfer der Welt und ihrer Ordnungen, den Herrn der Geschichte, den 
Vater der Menschen, den Sünderheiland, den Freund der Seele. Das Entscheidende 
an ihnen war, daß fast alle anderen Gesichtspunkte der einen Frage nach dem Sinn 
des eigenen Lebens untergeordnet erschienen. Um nur ein paar Beispiele zu nen- 
nen: •Gott ist für mich der Sinn meines Lebens! Ohne Gott könnte ich für mein 
Arbeiten kein Ziel und keinen Zweck erkennen, und nichts könnte mich ernstlich 
hindern, dieses Leben, das letztlich Leiden ist, zu beendigen, wann es mir ge- 
fiele". • •Gott steht über mir, er hat mich erschaffen und zu sich erschaffen; er ist 
der Sinn meines Lebens und mein Seinsgrund. Darum ist Gott die Erfüllung mei- 
nes Lebens. Ohne ihn bin ich nichts und ist alles Tun sinnlos. Ich bemühe mich, 
mich selber und den Nächsten zu lieben, weil es Gott so gefällt und weil ich so mit- 
helfe, daß Gott seine Herrlichkeit erkennt, was sein Seinszweck ist. Ich fühle mich da- 
durch ins göttliche Leben miteinbezogen, und das ist mir Freude und Trost im irdi- 
schen Leben". (NB! Irrige, anthroposophische Gedanken spielen bei manchen Stu- 
denten heute eine merkwürdige Rolle im Verständnis ihrer eigenen Frömmigkeit!) 
• •Für mich ist Gott das Ziel und der Sinn meines Lebens. Er ist mir Vater und 
Freund, der mir hilft, das Leben, das oft so sinnlos und schwer zu ertragen er- 
scheint, zu ertragen und es nicht selten beim Gedanken an Gottes Liebe mit Freude 
zu erfüllen". • •Gott garantiert mir den Sinn meines Lebens und hilft mir, ihn zu 
erfüllen". • •Gott ist das, wodurch mein Leben überhaupt erst seinen Sinn erhält, 
einen Sinn gerade dort, wo vielleicht alles sinnlos scheinen will. Er ist der Maß- 
stab für das Gute und Schöne. Er zeigt mir den Sinn des Kreuzes, ist Vorbild und 
vor allem zugleich Hilfe und Kraft und Trostspender auf diesem Weg durch das 
Leben. Er zwingt uns durch seine Liebe, wenn wir sie recht erkannt haben, zum 
Guten hin". 

Diese Beispiele mögen genügen, obwohl wir sie vielleicht ganz gern lesen und 
nicht davon ermüdet werden, weil offenbar in ihnen etwas anklingt, was sich auch 
in unserer eigenen Brust bemerkbar macht. Versuchen wir diese schlichten und ehr- 
lichen Antworten auf die Gottesfrage einer kleinen, theologischen Besinnung zu 
unterziehen. Vielleicht wird einer sagen: •Da braucht es nicht viel Besinnung. Han- 
delt es sich hier doch um das anthropozentrisch-existentialistische Gottesbild von 
heute". Die Antwort klingt scharf und klar. Ob sie aber nicht mehr deutet, als sie 



Gott, der einzige Sinn meines Lebens 33 

versteht, ob sie nicht eine Erscheinung etikettiert, für die wir ein tieferes Verständ- 
nis suchen müssen, wenn wir den Menschen unserer Zeit und uns selber helfen wol- 
len? • Beginnen wir zunächst mit der mehr äußerlich-pädagogischen Frage: 

1. Wie entsteht das Gottesbild des Durchschnittsehristen von heute? 

Das Wort vom •Durchschnittschristen" zeigt schon, daß es sich nur darum han- 
deln kann, die Grundlinien eines Typus aufzuzeigen. Denn in Wirklichkeit gibt es 
keinen Durchschnittschristen, sondern jeder Christ ist für sich und vor Gott einma- 
lig. Dennoch lassen sich gewisse Momente im Werden des Gottesbildes nachweisen, 
die für unsere Zeit und ihre Menschen bezeichnend sind und die es zu anderen 
Zeiten nicht gegeben hat oder die damals nicht von Bedeutung waren. 

Da steht am Anfang das kindliche Gottesbild, das meist auf eine gute Mutter 
zurückgeht, die ihr Kind beten lehrte. Mutterliebe und die natürliche Autorität des 
Vaters waren die tragenden Kräfte für diese erste erlebte und lebendige Begeg- 
nung mit Gott. Vielen Kindern unserer Zeit fehlt leider dieses vom Leben ge- 
schenkte und in der ersten Bildung des Menschen mitgegebene Gottesbild fast 
ganz. In der Schule beginnt dann mit dem Religionsunterricht die Ausgestaltung 
eines durch eigenes Erleben und Nachdenken sich formenden Gottesbildes. Für die 
meisten Menschen bedeutet dieser Unterricht wohl die einzige systematische Ein- 
führung in die Welt des Glaubens, in der sie sich zum ersten und einzigen Mal in 
ihrem Leben ein Gottesbild auf dem natürlichen Weg der menschlichen Urteilsbil- 
dung, nach dem Frage-Antwortschema, erwerben. Nicht wenige unserer jungen 
Christen von heute haben diesen wichtigen Abschnitt in der Bildung des Gottesbil- 
des wegen der politischen Verhältnisse entbehren müssen. Andere haben in einem 
vielleicht allzu abstrakten, schulmäßigen Unterricht den rechten Einstieg in diese 
menschlich intime und übermenschlich große Welt nicht recht gefunden. Ganz gleich, 
wie es im Einzelfall liegt, die entscheidende Krise bringt meist der Übergang vom 
Kind zum Heranwachsenden, von der Schule ins Leben. Das christliche Gottesbild 
des Kindes schließt nämlich bereits eine Menge von Voraussetzungen mit ein, die 
in der Welt, in die der junge Mensch beim Verlassen der Schule eintritt, keine 
Selbstverständlichkeit, ja keine Tatsächlichkeit oder schier keine Möglichkeit mehr 
sind. Wo ist denn noch jene gläubige Umgebung, in der die Welt als Schöpfung 
Gottes verstanden wird, die Gebote Gottes als eine sinnvolle und heilige Ordnung 
des Lebens erfaßt und festgehalten werden, das eigene Ich sich immer und überall 
in die Macht und Liebe des göttlichen Du gestellt weiß oder wenigstens immer wie- 
dergestellt glaubt? Die Gesellschaft, in die der Schulentlassene heute hineingeht, sieht 
in der materiellen Welt keine Schöpfung Gottes mehr, sondern einzig ein Gut in sich, 
um dessen Besitz und Genuß man ringen muß. Die sog. Gebote Gottes werden 
darnach bewertet, ob und in welchem Maße sie dem einzelnen Menschen zu einem 
•besseren Leben" zu dienen scheinen. Es gibt darum Gebote, die praktisch nicht 
mehr in Kurs stehen, wenn sie auch theoretisch nur von wenigen geleugnet werden. 
Die Erschütterungen des eigenen Ich, vor allem im sozialen Selbstgefühl und im 
sittlichen Gewissen, wie sie auf dem Wege von der Schulzeit über Berufsausbil- 
dung und junge Liebe bis zur festen Lebensstellung und Familiengründung liegen, 



34 Johann Auer 

tun das Ihrige, um dem Gottesbild der Kinder- und Schulzeit immer mehr seinen 
ursprünglichen Wirklichkeitscharakter zu nehmen. Das ist um so verhängnisvoller, 
als alle anderen Leitbilder des Lebens nach der Schulzeit noch bei den meisten 
Menschen ihrer geistigen Entwicklung und Entfaltung gemäß weitergebildet wer- 
den. Nur die religiösen Bilder bleiben auf dem Stand einer Unterweisung stehen, 
die gerade in den großen Fragen des Lebens eine kindertümliche war. Der daraus 
resultierende •religiöse Infantilismus" trifft die christliche Frömmigkeit in ihrem 
eigentlichen Lebensnerv: im Verständnis für die geschichtliche Realität der ge- 
glaubten Wirklichkeit. Der kindlichen Vorstellung fehlt ja noch der kritische Bezug 
auf die geschichtliche Realität der christlichen Heilsgeheimnisse, der doch gerade 
den Glauben des Erwachsenen, reifen Christen mitbegründet. Dieser Mangel wirkt 
sich in unserer Zeit um so verhängnisvoller aus, als zwei Generationen in vernich- 
tenden Weltkriegen und einem alle Geschichte auslöschenden Zusammenbruch sich 
daran gewöhnt haben, nur ihre eigene Geschichte in werteschaffender Leistung oder 
werteerlebendem Genuß noch ernst zu nehmen. 

Die hier nur angedeuteten Grundlinien der Krise des religiösen Gottesbildes von 
heute werden uns vielleicht innerlich verständlicher, wenn wir uns nun der mehr 
psychologischen und zugleich begriffsontologischen Frage zuwenden: 

2. Durch welche Momente und wie wird unser religiöses Gottesbild konstituiert? 

Um diese Frage beantworten zu können, muß zunächst einmal genauer klarge- 
legt werden, was wir hier unter •Gottesbild" verstehen. Es sind im wesentlichen 
drei Dinge, die dieses Bild kennzeichnen. Erstens handelt es sich um ein inneres 
Bild, d. h. es geht um eine Wirklichkeit, die dem personalen Erleben und Vollzug 
zugeordnet ist. Es kann uns darum nicht als fertiges Bild von einem anderen gege- 
ben werden; man muß es vielmehr selber erwerben. In diesem Sinne hat jeder sein 
eigenes Gottesbild, auch wenn es am Gottesbild der Offenbarung, wie es die Kirche 
vorstellt, ausgerichtet werden muß. Damit hängt ein Zweites zusammen: Es han- 
delt sich um ein lebendiges Bild, das die Wirklichkeit des lebendigen Gottes so 
dem inneren Ich vor-setzt, daß es je von neuem eine Auseinander-setzung ver- 
langt. Darin ist es den Bildern ähnlich, die wir von Menschen haben, die immer 
wieder von neuem unsere Stellungnahme, unser freies Ja, erheischen, etwa von 
einem Vorbild, vom Freund, vom Gatten. Was aber das religiöse, christliche Got- 
tesbild von allen menschlichen Bildern wesenhaft abhebt, leuchtet erst an einem 
dritten Merkmal auf. Es handelt sich um ein die menschliche Person absolut und 
vorbehaltlos bindendes Bild, das also keinen geschöpflichen Bereich und keinen 
seelischen Raum mehr läßt, in denen der Mensch nur er selbst sein und sich ganz 
frei bewegen könnte. Auch die Begegnung mit dem liebsten Menschen läßt immer 
noch eine Sphäre letzter personaler Freiheit, die um der Würde der Person willen 
unantastbar ist, d. h. weder für den anderen zugänglich sein noch ihm übergeben 
werden darf. Im religiösen, christlichen Gottesbild aber stehen wir dem ewigen und 
unendlichen (überzeitlichen und überräumlichen) Schöpfer, Herrn und Vater gegen- 
über, der alles, was wir sind und haben, was wir vermögen und wollen und in was 
wir liebend uns verlieren können, umschließt und übersteigt. Er ist der (nicht das!) 



Gott, der einzige Sinn meines Lebens 35 

einzige und eigentliche Transzendente, der Andere, der alle Triebe und Wünsche 
und Erwartungen des Menschenherzens ganz erfüllen und zugleich neu erwecken, 
der sättigen und hungrig machen kann. Er ist die einzige Ant-wort auf das innerste 
Wort der Person. Im Gespräch mit Ihm erlebt der Mensch, daß je sein eigenes 
Wort immer nur Ant-wort ist auf das Wort, das Gott zuvor zu ihm gesprochen hat. 

Aus all dem geht auch zur Genüge hervor, wie sehr sich das religiöse, aus perso- 
naler Begegnung sich bildende und immer wieder erneuernde Gottesbild vom 
philosophischen Gottesbild unterscheidet. Während dieses feste, unveränderliche 
Züge aufweist, ist jenes dynamischer Natur; während dieses innerlich kühl läßt, 
weil es im Bereich des Erkennens bleibt, spricht jenes die lebendige Person, das 
Herz an. 

Nach dieser ersten Umgrenzung des Gottesbildes, von dem hier die Rede ist • 
nämlich innerhalb des Raumes personaler Begegnung •, läßt sich nun auch sagen, 
wie dieses Bild in der Seele zustande kommt, welches seine konstitutiven Elemente 
sind. Gemäß den Gfundakten der personalen Begegnung oder den Grundschichten 
der geistig-personalen Existenz des Menschen sind es wiederum drei. 

Zu jeder echten personalen Begegnung gehören folgende innere Vorgänge: 1. Ein 
Du muß auf mich zukommen, und ich muß dieses auf mich zukommende Du gewahr 
werden und erfassen. 2. Ich muß dieses Du aufnehmen, bei mir einlassen, ihm Raum 
geben, ja, ihm entgegengehen, es zu mir einladen und bitten. 3. Eine Begegnung ist 
aber erst wirklich und erfüllt, wenn eine Gemeinsamkeit des geistig-personalen 
Raumes entsteht, in dem Wort und Ant-Wort, Geben und Empfangen, Wirken 
und Sich-Lassen so Platz haben, daß das Ich wie das Du bewahrt, ja entfaltet und 
vollendet wird. • In ähnlicher Weise lassen sich in jeder geistig-personalen Exi- 
stenz folgende Grundschichten herausstellen: 1. Eine sinnenhafte Erfahrung von 
Vorgegebenem (wobei nicht nur an die äußeren Sinne, sondern auch an die inneren 
Sinne des Menschen zu denken ist); 2. eine geistige Bewältigung des Erfahrenen 
(vor allem durch Bilder, Begriffe und Wertungen), die aus dem Vorgegebenen 
Gegebenheiten für uns macht, und endlich 3. die freie, willentliche Tat, die das 
in dem Gegebenen Aufgegebene vollzieht (Werte beantwortet, Neigungen nach- 
kommt und Forderungen erfüllt). • Die drei Elemente gehören jeweils zusammen 
und von der Tiefe und Breite der Verwirklichung aller hängt die Fülle und Wirk- 
mächtigkeit des darin gewonnenen •Bildes" ab. 

Versuchen wir uns die Bedeutung dieser konstitutiven Elemente im Aufbau unse- 
res Gottesbildes klarzumachen. 

a) Wie erscheint das erste Element des •Vorgegebenseins", der •Erfahrung" oder 
des •auf mich zukommenden Du" in unserem Gottesbild? Es garantiert uns vor 
allem seinen besonderen Realitätsanspruch und unterscheidet es von jedem philo- 
sophischen Gottesbild, das irgendwie den Charakter des •von mir Gefundenen" 
oder •durch mein Denken Entdeckten und Gestalteten" an sich trägt (z. B. von der 
platonischen Idee des Guten). Damit hängt bereits sehr eng zusammen, daß im 
religiösen Gottesbild das Personsein Gottes im Vordergrund steht, weil gerade ein 
personales Du den höchsten Grad von •Vorgegebenheit" für unser erfahrendes 
menschliches Ich aufweist. Je mehr nun das Denken der Neuzeit ausschließlich sach- 
gebunden und unpersonal geworden ist, umso mehr ist ihm auch der Sinn für das 



36 Johann Auer 

Vorgegebensein verloren gegangen, umso mehr hat der Mensch sich zum Herrn der 
Wirklichkeit, ja zu ihrem Schöpfer machen wollen. In diesem Prozeß hat sich das 
Bild von der Welt als Schöpfung, in der der personale Schöpfer anwesend ist, 
gewandelt zum Bild von der Welt (ohne Gott), die mein Besitz ist, damit ich daraus 
mache, was ich will, zur Mehrung meines Ruhms oder meines Glückes. Das •naive" 
Wissen um eine echte •Transzendenz" ist der •reflektierten" philosophischen Aus- 
sage von einer •immanenten Transzendenz" (Simmel) gewichen. 

Das Vorgegebensein in unserem Gottesbild hat nun verschiedene Erfahrungs- 
quellen und Grundlegungen. Um nur die wichtigsten Grenzpunkte zu nennen: das 
Vorgegebensein kann primär in der inneren Gotteserfahrung grundgelegt sein oder 
aber auf der äußerlich gegebenen Offenbarung Gottes in der Heilsgeschichte der 
Menschheit aufruhen, es kann sich auf die von dem Lehramt der Kirche garantier- 
ten Offenbarungsquellen der Schrift stützen oder mehr auf die religiöse Deutung 
der Welt als Schöpfung Gottes (man denke an die Naturpsalmen: Ps 8, 18, 29) sowie 
des Weltgeschehens und der Weltgeschichte als Äußerung des Willens Gottes (vgl. 
die biblische Betrachtung der Weltgeschichte als Heilsgeschichte) oder endlich auf 
die öffentliche Meinung, auf die allgemeine Oberzeugung der Masse (oder der 
maßgeblichen Mehrheit) der Zeitgenossen, von der gerade der heutige Mensch in 
den meisten seiner Werturteile getragen erscheint. Es wäre reizvoll, den Wandel 
des Gottesbildes in der christlichen Frömmigkeitsgeschichte allein in seinem inneren 
Zusammenhang mit dem Wandel dieser Vorgegebenheitsbegründung aufzuzeigen. 

b) Die •Gegebenheit" ist von ganz besonderer Bedeutung für unsere theologische 
Betrachtung, wenn wir sie (gegenüber einer philosophischen, psychologischen oder 
soziologischen) sachgerecht durchführen wollen. Theologie ist wesenhaft •Glaubens- 
wissenschaft". Die •Gegebenheit" entsteht, wie wir oben sahen, aus der Vor- 
gegebenheit dadurch, daß wir das Vorgegebene mit unseren Bildern, Begriffen 
(Kategorien) und Wertungen einfangen, erfassen und beantworten; personal aus- 
gedrückt dadurch, daß wir dem Entgegenkommenden entgegengehen, den uns 
Heimsuchenden aufsuchen. Wir können nun die geistig-seelischen Haltungen, die 
diese •Gegebenheit" ermöglichen, leicht auffinden, wenn wir uns die drei haupt- 
sächlichen Gottesbilder der Offenbarung vor Augen führen, die Bilder von Gott 
dem Schöpfer, dem Herrn und dem Vater. Was muß in uns geschehen, damit diese 
Gottesbilder für uns zu echten •Glaubensbildern" werden? 

Um den Schöpfer-Gott als Gegebenheit zu begreifen, muß die ganze Welt um uns 
und alles in uns, was nicht personal wir selber sind (sachlich ist auch unser personales 
Sein ein geschaffenes Sein; nur wird uns dies in unserer Selbsterfahrung am wenig- 
sten greifbar), als •Geschöpf" im Glauben erfaßt und festgehalten werden. Das be- 
deutet, daß uns die Welt nicht ewig und nicht selbständig erscheint, nicht als Wirk- 
lichkeit, die uns zuhanden, zur Verfügung ist, deren Herr wir sind. Erst wenn wir 
im Glauben verstehen, daß alles um uns und in uns bis in die Tiefe unserer eigenen 
Existenz hinein nur ein Geschenk und Lehen, Gabe und Aufgabe von Gottes Gna- 
den ist, kann das Offenbarungsbild von Gott dem Schöpfer wieder •Gegebenheit" 
für unseren menschlichen Geist werden. Vielleicht ist das lebendige Wissen um das 
Geschaffensein alles Irdischen in der Welt von heute am schwersten wieder zu ge- 

winnen. 



Golt, der einzige Sinn meines Lebens 37 

Wäre dies gewonnen, dann ließe sich für unsere geistig-sittliche Existenz auch das 
zweite Offenbarungsbild von Gott dem Herrn leichter als •Gegebenheit" realisie- 
ren. Wenn die Welt als Schöpfung erfaßt wäre, würde auch die Ordnung der 
Schöpfung und in ihr der Wille und das Gebot des Schöpfers aufscheinen und damit 
unser Wissen um Verpflichtung und Gehorsam, um Sünde und Sühne, um Strafe 
und Verzeihung die Gestalt annehmen, die sie als Fundament für die •Gegeben- 
heit" des Herr-seins Gottes haben müßte. 

Mehr Schwierigkeiten würde wohl wieder die Realisierung des Bildes vom Vater- 
Gott machen. Ist doch aus sehr vielfältigen Gründen, die hier nicht dargetan werden 
können, schon das natürliche Vater-Bild im Bewußtsein der Menschen von heute 
sehr fragwürdig geworden, ja, weithin verloren gegangen. Vielleicht würde die Tie- 
fenpsychologie sagen, der Archetypus des Kindseins sei in unserer Seele verdrängt 
und verblaßt; daher seien wir nicht mehr fähig, unser Kindsein zu erfassen und zu 
realisieren. Freilich, mit dem Archetypus ist das, was wir hier •Glaubensbild" nen- 
nen, noch nicht getroffen, auch wenn wir in unserem katholischen Verständnis des 
Zueinander von Natur und Übernatur, Gnade und Aufgabe, diese Erkenntnisse der 
Tiefenpsychologie sehr wohl gebrauchen können. Aber unser Glaubensbegriff von 
•Kind" (wie der von Geschöpf und Knecht), der das Fundament für das Bild vom 
Vater-Gott ist und dieses Bild zu einer •Gegebenheit" macht, ist erst ganz möglich 
und verständlich, wenn wir uns noch dem dritten konstitutiven Element unseres 
Gottesbildes zuwenden. 

c) Das dritte konstitutive Element in unserem Gottesbild, sagten wir, ist das •Auf- 
gegebensein". Der Mensch ist nicht nur ein Sinnenwesen, das Erfahrungen machen 
kann, nicht nur ein geistiges Wesen, das Obersinnliches denkend, urteilend und 
wertend und das •Transzendente" glaubend erfassen kann; der Mensch ist zutiefst 

. ein personales Wesen, das frei handeln kann, das handelnd nicht bloß sich erhält 
und gestaltet, wie es aus Trieb und Instinkt auch noch das Tier tut, sondern in 
freier Entscheidung und Planung sich und seine Welt baut und verändert. Da kann 
das Größte und Höchste, was dem Menschen in seiner Welt gegeben ist, sein Got- 
tesbild, nicht ohne sein freies Handeln zustande kommen. Die freie Erfüllung des 
Aufgegebenen gehört darum zu den konstitutiven Elementen des Gottesbildes, ist 
nicht bloß eine Folgerung aus einem von außen Vorgegebenen und innerlich Gege- 
benen. Höhere Werte werden von uns Menschen nicht echt erkannt, wenn nicht die 
Bereitschaft in uns lebendig ist, diese Werte zu beantworten, die in ihnen mitgege- 
bene Forderung zu erfüllen. Eine echte personale Begegnung, zumal die einmalige 
personale Begegnung mit Gott, ist nicht möglich, wenn der Mensch sich personal ver- 
schließt, sich in seine Ichsphäre zurückzieht. •Wenn das Weizenkorn nicht in die 
Erde fällt und stirbt, bleibt es für sich allein; wenn es aber stirbt, bringt es viele 
Frucht" (Joh 12, 24). Es muß also sterben und in den Mutterboden hineinsterben, 
aus dem es erwachsen ist, damit es Frucht bringt. Wenn es im Wasser verfault oder 
am Wege zertreten wird oder von den Vögeln aufgefressen oder von den Dornen 
erstickt wird (Mt 13, 1•23), bringt es keine Frucht, und sein Tod, auch als Selbst- 
opfer, ist vergeblich. Dies zu erkennen, scheint gerade heute recht wichtig. Es gibt 
unter den Materialisten unserer Tage sehr opferbereite Idealisten. Doch derMensch ist 
Gottes Ebenbild, aus Gottes Schöpferhand hervorgegangen, und sein Sterben wird 



38 Johann Auer 

nur fruchtbar sein, wenn es irgendwie ein Sterben in die Schöpferhand Gottes hin- 
ein, nicht ein Untergehen an den Mächten einer gottfernen Welt ist. Hier eröffnet 
freilich ein Herrenwort über das Jüngste Gericht (Mt 25, 40) eine große Möglich- 
keit auch für den Nichtchristen, ein Herrenwort, das wir gewiß gerade in einem 
Zeitalter großer menschlicher Not und großer sozialer Hilfe gerne betrachten, die 
Möglichkeit, daß der Mensch im echten menschlichen Dienst am notleidenden Mit- 
menschen (der Ebenbild Gottes und im besonderen des leidenden Gottmenschen 
Christus ist) Gott und Christus selbst dient, auch wenn er es nicht weiß und noch 
weniger ausdrücklich will. 

Die entscheidende Frage nach diesen etwas knappen und vielleicht allzu dürren, 
theoretischen Darlegungen über die konstitutiven Elemente unseres religiösen Got- 
tesbildes wird wiederum sein: Wie entsteht das alles in unserem Geist und Herzen? 
Wir müssen darauf wohl antworten: Nichts Lebendiges in uns Menschen ist schlecht- 
hin Menschenwerk, alles Lebendige ist zuerst Geschenk, Geschenk der von Gott ge- 
schaffenen Natur und Geschenk einer gnädigen Führung Gottes, auch wenn es un- 
serem bewahrenden und entfaltenden Mitwirken anvertraut und aufgegeben bleibt. 
Auch das echte religiöse Gottesbild, das im Grunde nichts anderes als die Ausrei- 
fung des kindlichen Gottesbildes darstellt, kann sich nur gestalten im Reifen des 
menschlichen Geistes und Herzens in den Stürmen und Stillen, in den Leiden und 
Freuden des Lebens. Vielleicht müssen wir einfach sagen: der Mensch muß so reif 
werden, daß er freiwillig wieder Kind sein kann. •Was kein Verstand der Verstän- 
digen sieht (vgl. 1 Kor 1, 19), das übet in Einfalt ein kindlich Gemüt" (Schiller, Die 
Worte des Glaubens). 

Vielleicht wird uns dies alles noch klarer, wenn wir uns nun der Frage zuwenden, 
die für das Gottesbild des Menschen und Christen von heute und für das Verständ- 
nis der Möglichkeit eines echten christlichen Gottesbildes auch und gerade in unserer 
Zeit von Wichtigkeit ist, der Frage: 

3. Woher kommt und was meint die Frage nach dem •Sinn des Lebens" in unse- 
rer Zeit? 

Schon vieles ist dazu geschrieben worden. Ganz allgemein kann man sagen: Die 
Sinnfrage ist eine menschliche Urfrage, sie ist so alt wie die Menschheit selbst; sie 
ist darum jeweils bestimmt durch die geistige Situation der Zeit. So hat auch die 
Sinnfrage heute ihre besondere Gestalt von der geistigen Situation unserer Zeit und 
umgekehrt: die geistige Situation unserer Zeit läßt sich an der besonderen Gestalt 
der Sinnfrage heute ablesen. Sinn (die Ratio der Römer oder der Logos der Grie- 
chen) meint in diesem Zusammenhang immer einen größeren oder allumfassenden 
Bezug, der ein Einzelnes in seiner Bedeutsamkeit wie einen Teil vom Ganzen her, 
im Ganzen und für das Ganze erklärt und begründet. Das Entscheidende dabei ist, 
daß das allumfassende Ganze für den denkenden Menschen (nach Analogie seines 
eigenen Wesens) nicht bloß eine Summe von Teilen ist, sondern eine hierarchisch 
geordnete einheitliche Ganzheit bildet. Wo der Mensch nun das allumfassende 
Ganze, in das er selbst miteinbegriffen ist, also die Welt als Ganzes betrachtet, tre- 
ten zwei Vorfragen auf, von deren Beantwortung die Bedeutung (der Sinn) des 
Sinnbegriffes jeweils mitbestimmt wird. Die erste Frage lautet: Ist der Mensch (bin 



Gott, der einzige Sinn meines Lebens 39 

idi) die Spitze der Welt oder steht über der Welt und über ihm noch eine andere 
Spitze, von der her allein alles, der Mensch und die Welt zu deuten sind, ihre Be- 
deutsamkeit erhalten? 

Der religiöse Mensch wird gläubig Gott über sich und seiner Welt (die für den 
Menschen jeweils die Welt ist) nicht nur immer aufs neue anerkennen, sondern in 
einer tiefer liegenden Glaubens-haltung und Glaubens-ge-sinnung immer wissen 
und von Gott her die Sinnfrage für sich und seine Welt zutiefst gelöst wissen oder 
jeweils durch bewußtes Zurückgehen auf diesen Glauben den Willen und die Fähig- 
keit zu ihrer Beantwortung finden. 

Der göttlose Mensch wird sich selbst als Spitze der Welt oder wohl meist als einen 
(den wichtigsten) Teil der Welt betrachten, der sie darum aus Eigenem gestalten 
kann und muß; Mißerfolg, Leid, das Böse oder den Untergang wird er als vorläu- 
figes Versagen seiner selbst oder anderer (das durch den Fortschritt des Menschen 
in der Zukunft einmal überwunden werden wird) deuten oder als Un-sinn hinneh- 
men mit der Urteilsenthaltung (Epoche), die dem Teil vor dem Ganzen ziemt. 

Der säkularisierte Mensch der Gegenwart, der Gott nicht leugnen will, dem Gott 
aber auch nicht mehr als Herr der Welt eine selbstverständliche Wirklichkeit ist, 
wird von sich aus die Sinnfrage jeweils zu beantworten versuchen und nur die Lük- 
ken in dieser Antwort mit seinem (zu diesem Zweck wieder hervorgeholten) Gottes- 
glauben ausfüllen; er wird so zu einem sehr komplizierten Antwortsystem für die 
Sinnfrage kommen, das ihm ein mehr oder weniger dumpfes Leiden an der immer 
wieder erfahrenen Sinn-losigkeit der Welt beläßt und ihm doch die Hoffnung auf 
eine mögliche Sinnerfüllung im Jenseits gibt. Für diesen säkularisierten Menschen 
wird besonders die zweite Frage hier akut (die für den religiösen Menschen keine 
eigentliche Frage mehr ist), die Frage: Ist der Mensch (bin ich) unumschränkter Herr 
der Welt, nur durch die Grenzen der materiellen Natur gebunden, oder hat der 
Mensch noch andere Schranken zu beachten? Der gottlose Materialist kennt keine 
anderen Schranken, und auf diesem Herrentum des Menschen baut sein Glaube an 
den menschlichen Fortschritt und das irdische Paradies auf. Der säkularisierte 
Mensch wird Schranken in den durch sein Gewissen angezeigten idealen und sittli- 
chen Werten anerkennen; doch dieses Gewissen bleibt meist ein subjektives Gefühl, 
das weitgehend dem Zeitgeist unterworfen ist und der objektiven Orientierungs- 
möglichkeit an der göttlichen Wahrheit durch das Lehramt der Kirche, die den Men- 
schen nicht die eigene Gewissensentscheidung abnimmt, aber ihm einen sicheren Ein- 
blick in die übergeordnete Ganzheit verleiht, entbehrt. Nur die Unausrottbarkeit des 
wirklichen Übels in dieser Welt läßt die wirkliche Sinnfrage in der Tiefe des .Men- 
schenherzens nie ganz verstummen oder immer wieder aufleben. 

Woher kommt also und was meint nun die •Frage nach dem Sinn des Lebens" 
im heutigen Menschen? Sie ist ein Bestandteil des säkularisierten Zeitgeistes, der 
Leben und Werk des Menschen in Unordnung gebracht hat (und nun auch das pes- 
simistische Urteil über diese Unordnung in der öffentlichen Meinung trägt). Was in 
dieser säkularisierten Welt (die die Gnade der heilenden und heiligenden Gottes- 
furcht verloren hat) als menschliche Existenzangst und Ekel am Leben literatur- 
fähig geworden ist, das ist diese öffentliche Meinung über eine Welt, die der Mensch 
sich selbst so elend bereitet hat. 



40 Johann Auer 

Der Mensch hat sich in einem Sinn zum •Herrn der Welt" gemacht, wie er es nicht 
sein kann. Dadurch ist sein eigenes Stehen in dieser Welt problematisch geworden, 
und diese Problematik klopft an sein Innerstes. Der Mensch spürt, daß er nicht mehr 
am rechten Ort im Ganzen steht, er sucht darin diesen Ort im Ganzen wieder, sucht 
den Sinn seines Lebens. So meldet sich in der Sinnfrage des Menschen heute wie- 
der die metaphysische Tiefe des Menschen, sein unbewußtes, tieferes Wesen, zu 
Wort und fordert sein Recht vor der und gegen die vom Menschen gesetzte und 
festgehaltene irrige Ganzheitsschau von einer Welt, in der der Mensch nicht mehr 

: geborgen, nicht mehr zu Hause sein, nicht mehr zur Ruhe kommen kann, keinen 
Stand und keinen Halt mehr hat, zu einer Rastlosigkeit verurteilt ist, die seinem 
innersten Wesen, das auf eine erfüllte und eine erfüllende Ruhe hin erschaffen 
ist, fremd bleibt. Daß der junge Christ, der noch mehr als der säkularisierte Mensch 
ein waches Herz hat, der aber mitten in der säkularisierten Welt lebt und die 
Kluft zwischen dem echten Verlangen seines Herzens und der geistigen Luft die- 
ser Welt, die er ständig atmen muß, noch nicht in seinem tieferen Glaubensver- 
ständnis und in seinem praktischen Christenleben bewältigt hat, in besonderer 
Weise die Dringlichkeit der •Frage nach dem Sinn des Lebens" spürt und eine 
Antwort unmittelbar aus seinem noch gläubigen Herzen versucht, ist recht natür- 
lich und verständlich. Das Problem wird sein: Ist dieser unmittelbare Weg aus 
der Existenzangst in das christliche Gottesbild möglich und richtig? Was kann dazu 
der junge Mensch leisten, was muß er sich geduldig von seinem Leben, vom Reifen 
seines Wesens in diesem Leben, von der Gnade der göttlichen Schickungen und 
Heimsuchungen in diesem Leben schenken lassen? So können wir nach diesen Vor- 
überlegungen zum Schluß fragen: 

4. Was bedeutet die moderne Sinnfrage für das christliche Gottesbild von heute? 
Was ist in ihr Weg zu Gott, was Hindernis auf dem Weg zu Gott? Wie entfal- 
tet sich das christliche Gottesbild von diesem Atisgangspunkt her? Wie mag das 
Gottesbild des reifen Christen von heute und morgen aussehen? 

Zunächst seien noch zwei Vorbemerkungen gemacht: 
Bei allem Verständnis für die Besonderheit der verschiedenen Zeiten, also auch 

unserer Zeit, muß doch festgehalten werden: 
1. daß der Mensch immer in Not ist und daß die Welt und er selbst immer für 

ihn eine nie ganz zu erfüllende Aufgabe waren und sein werden. Die ganze Welt 
liegt im argen und harrt der Erlösung und der Mensch in ihr und mit ihr; zur Hoff- 
nung sind wir erlöst (Rö 8, 18•27). Die Erlösung ist uns •in Jesus Christus" gege- 
ben, d. h. indem wir Christus auch in Kreuz und Tod nachfolgen, hinein in Auf- 
erstehung und Verherrlichung (Lk 9, 23; Gal 6, 14; Eph 2, 4•7). Wenn wir unsere 
Zeit eine •säkularisierte" nennen, so bezeichnet das den Schwund des Christlichen 
in der Neuzeit gegenüber dem Mittelalter, aus dem sie in Renaissance und Aufklä- 
rung, in Kirchenspaltung und französischer Revolution hervorgegangen ist. Damit 
ist jedoch keineswegs gesagt, daß etwa das •christliche Mittelalter" ein Idealzustand 
gewesen wäre: es war ebenso im argen, wie unsere Zeit, nur in einer anderen Weise. 

2. daß das Christliche immer nur in dieser Welt Wirklichkeit ist und sein kann, in 
dieser Welt, die von Gott geschaffen und erhalten wird, deren Mitte der Gott- 



Gott, der einzige Sinn meines Lebens 41 

Mensch Christus in seiner Menschwerdung geworden ist und die am Ende der Zei- 
ten • unvorstellbar für unser menschliches Begreifen • von Gott in einen neuen 
Himmel und eine neue Erde verwandelt werden wird. Um diese wirkliche und 
ganze Welt geht es im Christlichen, nicht um einen Menschen, Dich oder mich privat. 
Darum wird auch der Weg zum wahren Gottesbild mitten in dieser Welt gesucht 
werden müssen. Alle Gestalt von sogenannter Weltflucht kann nur den Zweck haben, 
das Christliche gerade mitten in dieser Welt und für diese Welt zu verwirklichen. 

Halten wir daran fest, so können wir auf die obigen Fragen unter Rückgriff auf 
die bisher angestellten Vorüberlegungen eine klare Antwort geben. 

a) Welche Bedeutung hat die Sinnfrage für das christliche Gottesbild? 

Die Sinnfrage unserer Zeit ist für das christliche Gottesbild unserer Zeit von emi- 
nent hoher Bedeutung. In ihr meldet sich eine echte, von Gott geschaffene Tiefe des 
menschlichen Herzens zu Wort; sie meint die allumfassende Ganzheit, aus der und 
durch die und auf die hin der Einzelne existiert, eine Ganzheit, die die Offenba- 
rung nur in Gott und in Christus gegeben sieht (Rö 11, 36; Kol 1, 16 f). In mancher 
der eingangs angeführten Aussagen unserer Zeit wird die große Bedeutsamkeit des 
Sinnbegriffes auch sehr wohl spürbar. Doch das Wort •Sinn" ist sehr vieldeutig, 
wie alle menschlichen Worte. Auch das konnte in den angeführten Antworten nicht 
verborgen bleiben. Nicht in allen hat das Wort •Gott, der Sinn meines Lebens" 
denselben Klang. Oft oder meistens ist die Frage nach dem Sinn des Lebens nur als 
•Frage" in die Antwort eingegangen. Wenn wir es in einem modernen, vielleicht 
nicht recht schönen, dafür aber um so deutlicheren Bild ausdrücken dürfen: Gott 
erscheint bei manchen in der Not der Frage nach dem Sinn des eigenen Lebens nicht 
etwa als Fels, als feste Burg, als sicherer Hort, wie der Psalmensänger es noch weiß; 
er ist im Grunde nur der Rettungsring, an den man sich klammert, während man 
noch immer im Strudel der Not dieser Welt oder des eigenen Lebens gestoßen und 
gezogen wird, da man noch ängstlich und starr auf den Strudel schaut und sich nur 
in einem vitalen, unreflektierten Akt an •Gott" wie an dem Rettungsring festhält. 
Die rechte, objektive Sinngebung für das Wort •Sinn" bleibt hier jedenfalls noch 
eine große Aufgabe. 

b) Was ist an der Sinnfrage ein Weg zu Gott, was ein Hindernis auf dem Weg 
zu Gott? 

Versuchen wir das Wertvolle und das Unbrauchbare für das Gottesbild an diesem 
Sinnbegriff zu scheiden, indem wir auf die oben dargelegten Gedanken über die 
konstituierenden Elemente des Gottesbildes zurückgreifen. Fassen wir das erste Ele- 
ment der •Vorgegebenheit" ins Auge. Ganz gewiß erscheint dort, wo der Mensch 
von heute in seiner Existenznot Gott als den einzigen Sinn seines Lebens bekennt, 
Gott als die eigentlich vorgegebene Wirklichkeit, wohl auch als personale Wirklich- 
keit. Doch im Grunde treten diese beiden Wahrheiten meist nicht als konstitutive 
Elemente des Gottesbildes auf; sie erscheinen vielmehr nur als Momente eines vor- 
gegebenen Gottesbildes selbst, das aus der Erinnerung (aus einem kindlichen Reli- 
gionsunterricht oder aus Worten oder Taten älterer Leute) in der Not wieder ins 
Bewußtsein tritt. Wir könnten sagen: diese Momente sind richtig, aber nicht echt. 
Es fehlt dieser •Vorgegebenheit" die Legitimierung aus der Verwurzelung in einer 



42 Johann Auer 

inneren und äußeren Gotteserfahrung oder einer rechtmäßigen Glaubensautorität. 
Was in diesem Bekenntnis lebendig ist, ist eher ein Stück öffentlicher Meinung und 
Gewohnheit, ein Stück Nothelfer, aber nicht ein freies, direktes, und uneigennützi- 
ges Bekenntnis. Es geht in diesem Bekenntnis, um es ganz schlicht zu sagen, nicht um 
Gott, es geht um den Menschen. Die Kirche hat gewiß ausdrücklich in dem berühm- 
ten Streit zwischen Bossuet und Fenelon entschieden, daß das Heil nicht nur der 
reinen, gänzlich uneigennützigen Liebe vorbehalten ist, sondern mit der echten 
Liebe des Geschöpfes zum Schöpfer, des Sünders zu seinem Heiland sich sehr wohl 
die Beimischung eigennütziger Gedanken und Wünsche vereinbaren läßt. Aber, so 
darf man wohl fragen, was bleibt in dem von der Sinnfrage des Lebens geprägten 
Gottesbild noch an uneigennütziger Liebe übrig? 

Schauen wir auf das zweite konstitutive Element, auf die •Gegebenheit", wie wir 
sie oben entfaltet haben. Noch deutlicher tritt hier die Problematik des Gottesbildes 
•Gott, der Sinn meines Lebens" hervor. Was in diesem Bekenntnis ausgesprochen 
ist, ist wohl kaum Resultat einer großen und tiefen Besinnung auf das Wesen Got- 
tes; es ist vielmehr, wie schon öfter festgestellt, spontane und vitale Antwort auf 
das Erlebnis einer tiefen Existenznot. Es meint nicht eigentlich und will nicht sein 
•Anerkennung der Größe und Güte Gottes"; noch weniger ist es aus dem natürli- 
chen Verlangen nach einer echten personalen Begegnung mit Gott geboren. Dabei 
soll freilich nicht übersehen sein, daß es in seiner Spontaneität innere Echtheit be- 
sitzt (vielleicht gefällt es uns auch darum heute so sehr!), und diese Echtheit ist es 
wohl, die trotz der angedeuteten Mängel dazu führt, daß sich an dieses Bekenntnis, 
sobald der Mensch sich in ihm wieder etwas geborgen fühlt, auch wirklich eine 
Dankbarkeit und anfangende Liebe zu Gott anschließt. Diese Dankbarkeit und an- 
fangende Liebe sind wohl nicht nur aus der Erinnerung zu erklären, aus der das 
Gottesbild selbst hervortrat; sie sind vielmehr echte, natürliche Reaktion auf die in 
diesem Bekenntnis wieder erlangte Ruhe. Das Fragwürdige an ihnen ist nur, daß sie 
so vorübergehend sind, wie es die Ruhe für den Menschen in diesem wiedergefunde- 
nen Gottesbekenntnis ist, weil der Mensch tatsächlich noch ganz getrieben und ge- 
stoßen in der Angst der Welt lebt und seine eigene Existenzmitte und seinen Stand 
in Gott noch nicht gefunden hat. Es ist nicht so sehr Glaubenshaltung oder gar 
-tugend, es ist vielmehr vorübergehendes Erlebnis und Gefühl. Gott als Vater und 
Herr läßt sich schlecht als •Sinn meines Lebens" verstehen oder deuten. Dürfen wir 
vielleicht in diesem Wort, tiefer gesehen, den Ansatz zu einem neuen Verständnis 
für den Schöpfer-Gott suchen? 

Am deutlichsten werden diese Mängel des hier besprochenen Gottesbildes, wenn 
wir das dritte konstituierende Element des •Aufgegebenseins" ins Auge fassen: die 
Fähigkeit und Geneigtheit zu freiem Dienst und personaler Hingabe. Davon wird 
in diesem Gottesbild eigentlich nichts mehr sichtbar. Man mag da zunächst mit Recht 
hervorheben, daß das hier behandelte Gottesbild Antwort auf die Frage war: Was 
bedeutet mir Gott. Dieser Einwand ist gewiß richtig, und die Fragestellung hat die 
besondere Antwort wohl mit hervorgerufen. Es wäre jedoch ein großes Mißver- 
ständnis, wenn der Einwand etwa zum Schütze der jungen Menschen gedacht wäre, 
deren Antworten wir hier analysieren und deren Antworten uns Anlaß zu einigen 
kritischen Äußerungen gaben. Diese jungen Menschen • das braucht wohl nicht 



Gott, der einzige Sinn meines Lebens 43 

eigens gesagt zu werden • gehören zur Elite unserer Kirche. Es wäre ein großer 
Irrtum, nicht nur eine Ungerechtigkeit, etwa ihre ehrliche Bereitschaft zu großem 
christlichen Dienst und Opfer anzuzweifeln oder sie ihnen gar absprechen zu wollen. 
Sie haben durch ihre ehrliche Aussage vielmehr nur einen allen Dankes würdigen 
Dienst für unsere eigene Gewissenserforschung geleistet. Gerade die in dieser Ana- 
lyse sichtbar gewordene Diskrepanz zwischen dem Gottesbild des jungen Christen 
in der säkularisierten Welt von heute und seinem tatsächlichen Idealismus, seiner 
Opferbereitschaft, scheint uns ein Übel unserer Zeit zu enthüllen, an dem wir alle 
leiden • wir könnten es mit den Worten Pius XII. •die Müdigkeit der Guten" nen- 
nen •, und macht uns die einzig möglichen Wege zu einer Heilung sichtbar. Ist es 
denn nicht so: Zu großen Opfern und Diensten in außerordentlichen Situationen 
sind noch viele Menschen fähig und bereit; doch für die selbstverständlichen, nie 
endenden kleinen Opfer des Alltags fehlt großenteils Kraft und Sinn. Ist der Grund 
hierfür nicht einfach darin zu sehen, daß die kleinen Alltagsnöte nicht an die tiefe 
Existenz des Menschen rühren, so daß keine Existenznot erlebt wird, die das Gottes- 
bild aus einer christlichen Kindheit wachrufen und für die eigene Entscheidung 
fruchtbar machen können? Im Alltag leben wir, auch als Christen, aus der •öffent- 
lichen Meinung", aus dem •Geist der Zeit", der gottlos ist, für den der Sinn des 
Lebens in kleinem Glück und Genuß, in kleinen bürgerlichen Freuden besteht. Das 
Weltbild, aus dem wir auch als Christen oft den Alltag zu meistern haben, ist nicht 
das in geistiger Be-trachtung und Be-sinnung gewonnene wahre Bild von unserer 
christlichen Welt, sondern das durch Lebensgewohnheiten und -ungewohnheiten ge- 
schaffene, unreflektierte Weltbild der Zeit, das Weltbild des sich und seinen Vor- 
teil und seine Ruhe suchenden vermaßten, sich in seine Privatsphäre zurückziehen- 
den Zeitgenossen. Wenn wir noch zu größeren Opfern in außerordentlichen Situa- 
tionen fähig sind, verdanken wir es nicht den in einer Erinnerung aus der Jugend 
noch lebendigen höheren Ideen und Idealen in uns, der Erinnerung aus einer echten 
Religiosität in einer christlich frommen Jugend, in einer noch etwas mehr christ- 
lichen Welt? Wie viele gibt es aber heute schon, die keine solche Erinnerung an 
eine christliche Jugend mehr haben? Wächst die Zahl dieser Jugendlichen ohne 
christliche Kindheit nicht täglich in erschreckender Weise? 

Je fragwürdiger uns aber dieses Gottesbild des säkularisierten Menschen von 
heute erscheint, um so dringlicher wird nun die letzte Frage: 

c) Wie läßt sich das volle, christliche Gottesbild wieder gewinnen und wie muß 
es aussehen? 

Die entscheidende Aufgabe für uns Christen in unserer Welt von heute ist die 
Überwindung der konkreten Säkularisierung, die auch wir Christen meist mehr, als 
wir es wahr haben wollen, aus dem Geist der Zeit und der öffentlichen Meinung in 
uns aufgenommen haben: wir müssen aus säkularisierten Christen unserer Zeit wie- 
der wahre Christen für unsere säkularisierte Zeit werden, damit wir •untadelig und 
unverdorben seien und Gotteskinder ohne Fehl inmitten eines ganz verkehrten und 
verderbten Geschlechtes, in dem wir leuchten wie die Sterne im Weltall", wie es 
der Apostel von den Christen verlangt (Phil 2, 15). Das fordert von uns vor allem, 
daß wir an die Stelle unseres säkularisierten Weltbildes, das wir als Bild einer 
scheinbar echten und •wissenschaftlichen" Welterfahrung (obwohl es gerade die ur- 



44 Johann Auer 

menschlichen Fragen unbeantwortet läßt) so gerne festhalten möchten, wieder das 
echte Bild von der Welt setzen, das uns nur im Glauben und aus der Offenbarung 
gegeben ist und allein die letzten Fragen des Menschen nach dem woher und wohin, 
nach dem warum und wozu beantworten kann. 

Dieser Entsäkularisierungsprozeß fordert in uns selbst ein Dreifaches: ein neues 
Handeln, ein neues Werten und ein neues Denken. Ein neues Handeln, eine neue 
Stellungnahme aus unserer innersten Existenz: Wir müssen von uns absehen, Ab- 
stand gewinnen, frei werden. Erst so werden wir das, was wir bisher als •Welt- 
erfahrung" für so gültig und richtig angesehen, wieder in seiner Vorläufigkeit und 
Unfertigkeit beurteilen können. Wir müssen den Punkt in uns wieder finden und 
beziehen, wo unser eigenes Ich selbst verlangt und die innere Notwendigkeit ver- 
spürt, sich zu transzendieren, um unsere überragende Größe in der Welt als ein 
reines Geschenk und eine heilige Geschuldetheit vor dem zu erfassen, dem wir und 
dem die ganze Welt mit uns Sein und Größe verdankt. 

Die Entsäkularisierung fordert von uns ein neues Werten: Erst wenn und in dem 
Maße uns der Wille und die Kraft zu einem neuen Handeln wird, werden wir auch 
unsere Situation und die der Welt wieder neu und richtig bewerten können. So nur 
vermögen wir einzusehen, daß unser Urteil über die Sinnlosigkeit der Welt in keiner 
Weise ein sachliches Werturteil darstellt, sondern aus unserem Versagen kommt. 
Wir waren nicht fähig, den großen Sinn unseres eigenen Seins zu erfüllen und erfül- 
lend zu erfassen und hatten darum den Zugang zum Verständnis des Sinnes der 
Welt nicht mehr finden können. Hier geht es um Wirklichkeiten, die nicht dumpfes 
Fühlen oder bloß sinnliches Erfahren begreifen können: nur der freie Blick eines 
freien Geistes und die mutige Entscheidung eines wachen Herzens vermögen diese 
letzten Wertwirklichkeiten zu erfassen. 

Darum verlangt Entsäkularisierung endlich in besonderer Weise ein neues Den- 
ken: Ein Denken, das die Freiheit und Tiefe besitzt, die Voraussetzung sind für 
echte Sinnerfassung. Wir können heute dieses Denken im Vollzug •Be-sinnung" 
nennen, Meditatio, die zugleich ein Über-denken (mit dem notwendigen Abstand), 
ein Nachdenken (mit Folgerichtigkeit und Gründlichkeit), eine Be-sinnung (von den 
umfassenden Zusammenhängen her) und eine Einübung (der eigenen Stellung- 
nahme) bedeutet. Erst dieses neue Denken führt uns wieder zu einem christlichen 
Weltbild, zu einer Weltanschauung aus der Sicht Gottes (wie er sie uns in der Of- 
fenbarung gezeigt hat). Erst dieses neue Denken macht uns wieder fähig, die Glau- 
benswahrheiten zu erfassen, die uns das wahre Sein und den wirklichen Sinn unseres 
Selbst und unserer Welt und unseres Lebens auch in unserem Alltag wieder erken- 
nen und verstehen lassen. 

Vor allem drei Wahrheiten sind es, die wir in dieser echten Meditatio wieder zu- 
rückgewinnen müssen: die Wahrheit vom Geschaffensein aller irdischen Dinge und 
des eigenen Ich, die Wahrheit, daß vom Schöpfer des Alls auch die Ordnung des 
Seins (und damit alles Gebot) und der Sinn allen Geschehens und Handelns vorge- 
zeigt und mitgegeben ist, und endlich die Wahrheit, daß all dieses Sein und all 
dieses Sollen einen einzigen, letzten Grund hat, den wir nur noch mit den geheim- 
nistiefen Worten •der Heilige" und •die Liebe" umschreiben können. In dieser Me- 
ditatio erschließt sich unser Sein als ein zufälliges Sein (Kontingenz), als ein aufge- 



Gott, der einzige Sinn meines Lebens 45 

gebenes Sein (werde, was du bist!), als ein geborgenes Sein (unverlierbar aufgeho- 
ben in,dem, der es geschaffen, daß es sei [Sap 1, 14]). In diesem Wissen werden die 
Grundhaltungen des Geschöpfes (Dankbarkeit), des Knechtes (Dienen), des Kindes 
(gehorchen und lieben) wieder frei zur Erfassung des großen Gottesbildes der Of- 
fenbarung von Gott dem Schöpfer, dem Herrn und dem Vater. 

Die erste Meditatio muß sich der Wahrheit von der Schöpfung zuwenden. Ein 
dreifaches Metanoeite (Mk 1, 15), so könnte man sagen, muß der Mensch von heute 
durchmachen, um aus den Irrtümern des Zeitgeistes wieder zum Geist der Offen- 
barung zurückzufinden. Das erste Metanoeite bezieht sich auf die Natur selbst, das 
zweite faßt das Verhältnis des menschlichen Handelns zur Natur ins Auge und das 
dritte geht vom eigenen Ich als einem Teil dieser Welt aus. Das erste Metanoeite 
meint dies: der antike Heide sah in der Natur selbst noch Gott. Die Offenbarung 
schenkte uns die klare Scheidung zwischen Schöpfergott und geschaffener Welt. 
Doch auch der alttestamentliche und noch der christliche Gläubige des Mittelalters 
konnte in den nicht verstandenen und darum geheimnisvollen Kräften der Natur 
Gott unmittelbar am Werke glauben. Die Naturwissenschaften der Neuzeit haben 
diesen magischen Schleier von aller Natur genommen und damit den irrigerweise 
auf das magische Verständnis der Natur bauenden Glauben aufgehoben. Der Christ 
von heute muß die Glaubenswahrheit von der Anwesenheit des Schöpfergottes in 
der Natur als seiner Schöpfung im lebendigen Glauben erst wieder zu seinem welt- 
anschauungsfreien Weltbild der modernen Naturwissenschaft hinzufügen, muß um- 
denken lernen von dem eingeschränkten, vom Menschen absehenden naturwissen- 
schaftlichen zum umfassenden, den Menschen einschließenden gläubigen Bild von 
der Welt und Natur. •In-über" (Przywara) der konkreten Natur und ihren Kräf- 
ten muß er das Wirken, die Allmacht und die Weisheit des Schöpfers wieder gläu- 
big erfassen lernen. Wer dieses Umdenken vom Weltbild der modernen Naturwis- 
senschaft zum Weltbild der Offenbarung, diese Erweiterung und Vertiefung des 
Wissens durch den Glauben, in seinem Weltbild nicht vollziehen will oder kann, 
kommt nicht mehr zum lebendigen Gottesglauben, wie ihn die Offenbarung schenkt 
und verlangt. 

Um dies vollziehen zu können, ist ein zweites Metanoeite nötig. Der Mensch hat 
durch seine in der Technik angewandte Naturwissenschaft die Natur mit ihren ge- 
heimnisvollen und unheimlichen Mächten für seine Erfahrung entmachtet, sie durch 
den ihm zur Verfügung stehenden Apparat bewältigt. Dieser Erfolg hat ihn verlei- 
tet, nur noch technisch zu denken und zu empfinden, nur noch nach Leistungen zu 
fragen, die mit Zeit und Geldwert bemessen werden können. Der moderne Mensch 
spricht von •Rationalisierung" des Lebens (nicht nur der Technik und des Betrie- 
bes) und hofft damit seinem Idol •Fortschritt" zu dienen und sein Glück, ja irgend- 
wie ein irdisches Paradies zu erlangen. Die Entwicklung der Technik selbst hat die- 
sen Aberglauben bei den denkenden Menschen ebenso wie bei den Opfern der Tech- 
nik erschüttert. Der Mensch spürt, daß er, der sich in der Technik zum Herrn der 
Natur und der Technik erhoben glaubte, immer mehr Sklave der Technik geworden 
ist. Doch das Unbehagen an den Folgen der modernen Technik, das Gefühl, selbst 
ein Gefangener des ungeheueren Apparates der Technik geworden zu sein, ist noch 
kein Umdenken, kein Metanoeite. Wir Christen heute müssen wieder den Blick da- 



46 Johann Auer 

für gewinnen, daß die Wirklichkeit, die geheimnisvolle •Kraft" erst hinter dem 
funktionierenden Apparat steht, daß die Technik nur vorhandene, vorgegebene, von 
Gott gegebene und anvertraute Kräfte gebrauchen und nach vorgegebenen Geset- 
zen lenken und nützen kann. Erst dann ist •in-über" diesen Kräften der Natur wie- 
der der Schöpfer-Gott gläubig zu schauen. 

Vielleicht ist auch dieser Schritt erst möglich, wenn das dritte Metanoeite gelei- 
stet wird, zu dem uns die modernste Atomphysik hinführen kann, die auch die ma- 
teriellen, durch Zahl und Gewicht bestimmbaren Elemente noch auflöst und mit der 
Notwendigkeit der der Wissenschaf t immanenten Logik die Grenzen der materiellen 
Welt uns weist, die der Mensch um seines eigenen Denkens willen überschreiten muß 
zu einer Macht hin, die wesensmäßig dieser Welt transzendent ist, zu einer Macht, 
die um ihrer absoluten Transzendenz willen gegenüber der materiellen Welt 
•Geist", absoluter Geist genannt werden muß, auch wenn dieser •Geist" der ma- 
teriellen Welt gegenüber so geheimnisvoll bleibt wie das eigene •Ich" gegenüber 
allem, was ich tue und was ich habe. Freilich, dieses letzte Metanoeite ist nicht voll- 
ziehbar, wenn der Mensch nicht sich selbst überschreiten kann und erlebt, daß er 
sich um seines Menschseins willen selbst überschreiten muß. Im Zusammenwirken 
dieser drei Metanoeite aber könnte die erste und grundlegendste Wahrheit im Got- 
tesbild der Offenbarung wieder gewonnen werden, die Wahrheit vom •Schöpfer des 
Himmels und der Erde, aller sichtbaren und unsichtbaren Dinge". 

Die zweite Meditatio, die uns das Offenbarungsbild von Gott dem •Herrn", dem 
der Mensch zu gehorchen und zu dienen hat, wieder nahebringen soll, wird, wenn 
ich recht sehe, am besten in einer Betrachtung der modernen Gesellschaft ihren Aus- 
gangspunkt nehmen. Hand in Hand mit der Technisierung und Industrialisierung 
ist eine Institutionalisierung der menschlichen Gesellschaft gegangen, die zu den 
schon mehrfach genannten Erscheinungen der Vermassung und der Verprivatisie- 
rung geführt haben. In diesem Prozeß ist aber im Bewußtsein und Verständnis 
des modernen Menschen eine Wirklichkeit zerbrochen, ohne die er die Wahrheit von 
Gott dem •Herrn" nicht mehr erfassen kann, die echte •Auktorität". Ein dreifaches 
Metanoeite muß auch diese Wirklichkeit zurückgewinnen. 

Der moderne Mensch kennt eigentlich nur noch eine Auktorität, d. h. einen per- 
sönlichen Vorzug, der jeweils auf einem Mehr an Fähigkeit oder Leistung beruht. 
Sie ist nicht mehr so eigentlich vorgegeben, sondern muß sich vielmehr jeweils aus- 
weisen. Sie ist nicht mehr absolut und in sich Wirklichkeit, sondern bedingt und be- 
schränkt. Der •Spezialist" oder der •Held der Arbeit" ist Auktorität, solange er 
eben diese Vorzüge unter Beweis stellen kann. Der tiefere, geheimnisvolle Kern der 
Auktorität ist nur noch entstellt, im schlimmsten Sinne säkularisiert als brutale 
•Gewalt" oder im günstigeren Falle als nicht mehr verstandene, aber eben nicht ab- 
zuschaffende •Macht" gegeben. Demgegenüber muß das erste Metanoeite anknüp- 
fend an das oben dargelegte Verhältnis von Schöpfer und Geschöpf zuerst den wah- 
ren Kern aller echten Auktorität, die echte Macht neu erfassen und Gott als den 
allmächtigen Schöpfer, als den einzigen und absoluten Herrn wieder verstehen leh- 
ren. Diesem Herrn gilt der innerste Akt, den der Mensch als Person nur dem höch- 
sten personalen Wesen schenken kann, die Anbetung. Nur wo dieses Fundament 



Gott, der einzige Sinn meines Lebens 47 

wieder gefunden und gelegt ist, sind auch die beiden anderen Metanoeite wieder 
möglich. 

Dem modernen Menschen ist alle Wahrheit und alles Gesetz sehr relativ gewor- 
den, zeitbedingt, situationsbedingt, gesellschaftsbedingt. Und daß ein Gesetz in 
den innersten Raum seiner Person eindringen kann, sein Denken und Wollen be- 
stimmen soll, kann er schlecht begreifen. Selbst was er •Gewissen" nennt, versteht 
er von seiner persönlichen Freiheit her, nicht von der objektiven Norm. So besteht 
das zweite Metanoeite darin, daß der Mensch von heute Gott wieder als den Allwis- 
senden im absoluten Sinne erfaßt, dessen Gesetz letzte Wahrheit und Weisheit ist, 
der aber auch die Erfüllung oder Nichterfüllung seines Gesetzes bis hinein in die 
innersten Gedanken und Absichten der Menschen verfolgt, dem keine Wirklichkeit 
verborgen war, als er sein Gesetz gab, dem aber auch kein Mensch verborgen ist, der 
sich vor seinem Gesetz entscheiden muß. Nur diesem allwissenden Gesetzgeber und 
Herrn gegenüber kann der moderne Mensch wieder zum Gehorsam kommen, wie 
ihn die Offenbarung vor Gott verlangt, wie ihn Christus als Speise seines Lebens 
(Joh 4, 34) bezeichnet. 

Noch ein drittes Metanoeite ist freilich notwendig, soll das biblische Bild von Gott 
dem •Herrn" und von seinem heiligen Gesetz recht verstanden werden. Der mo- 
derne Mensch verbindet mit dem Gedanken an Auktorität oder Gesetz beinahe mit 
krankhafter Selbstverständlichkeit die Vorstellung von etwas Feindlichem, die Frei- 
heit Beschränkendem, Gewalttätigem. Darum hat auch für ihn das Wort •Dienen" 
seinen guten und hohen Klang verloren. Gott der •Herr" ist aber der wohlwol- 
lende •Hausvater" des Evangeliums, dessen Gebote ebenso zum Heil des Menschen 
gegeben werden, wie sie Ausdruck letzter Weisheit sind. Nur diesem wohlwollen- 
den Herrn gegenüber kann der Mensch aber wieder jenes Dienen als Lebensauf- 
gabe erfassen, das Gott vom Menschen in der Offenbarung immer wieder fordert. 

Die dritte Meditatio endlich, die uns das Offenbarungsbild von Gott dem •Vater" 
wieder nahebringen soll, mag vom Selbstverständnis des Menschen von heute, von 
seiner inneren Sinnfrage ausgehen. Entscheidend ist, daß er dabei das dumpfe Ge- 
fühl der Sinnlosigkeit seines Lebens und seiner Welt nicht durch einen Sprung in 
den Gott seiner Kindererinnerung zu überwinden sucht, sondern die erlebte Sinn- 
losigkeit selbst bewältigt. Wiederum muß ein dreifaches Metanoeite den Weg be- 
reiten. 

Der moderne Mensch hat die Mitte verloren, beurteilt sein Sein und sein Leben 
daher entweder mit prometheischer Hybris als einzigartig groß oder mit pessimi- 
stischer Verzweiflung • im dumpfen Gefühl der Lebensangst oder des Ekels am 
Leben • als verloren und sinnlos. Das'Entscheidende aber ist, daß er in sich be- 
fangen, um sich kreisend, den Abstand von sich selbst nicht mehr findet, der not- 
wendig ist, um über sich selbst ein Urteil zu gewinnen. Hier muß das erste Meta- 
noeite ansetzen. Wie die Anthropologie die Dimension der •Existenz" neu entdeckt 
und als konstitutiv für das Verständnis des Menschen neben der naturhaften und 
sozialen Dimension erkannt hat, so hat auch die Sinnfrage nun nicht mehr nur die 
Einordnung des Menschen in das Ganze des Kosmos und der Menschenwelt (Wirt- 
schaft, Gesellschaft, Kultur, Geschichte) zu betrachten, sondern ebenso die Dimen- 
sion, die wir in einer christlichen Weiterführung der existenzphilosophischen Ge- 



48 Johann Auer 

danken in dem wesenhaften Verlangen des Menschen nach dem realen Transzen- 
denten, nach dem absoluten Du Gottes erblicken können, ernst zu nehmen. Erst in 
freiem Sichlassen und liebendem Sichschenken an dieses aus der innersten Mitte der 
eigenen Person ersehnte, absolute Transzendente gewinnt der Mensch wieder den 
archimedischen Punkt, von dem her sein Sein und sein Leben wieder sinnträchtig 
und sinnerfüllt werden. 

Von diesem Ausgangspunkt her kann in einem zweiten Metanoeite dann auch 
alles Leid, ja selbst Schuld und Sünde eine Deutung finden. Hier kann endlich auch 
das dritte Metanoeite ansetzen, das das von Gott selbst geschenkte Streben des Men- 
schenherzens nach dem Größten und Höchsten jenseits aller Hybris sichern und rich- 
tig deuten kann. Ja, in einer neu geschauten Größe ersteht das Bild des Menschen 
als des Kindes Gottes und des Bruders (und der Schwester) des Gott-Menschen 
Christus, in einer Größe, vor der die menschlich-allzumenschliche Sinnfrage des 
Einzelnen verblassen muß. Dieses neue Bewußtsein von der eigenen Größe des 
Menschen als Gotteskindes erhält seinen besonderen Glanz in dem Kindesbewußt- 
sein, das alle Größe als geschenkte Größe, als unverdient, als Zeichen und Unter- 
pfand der reinen Liebe des himmlischen Vaters, als Anwesenheit des liebenden Va- 
ters selbst • in seinem Geschenke (Geh Offb 22, 12) • weiß und erlebt. Hier ist 
das Innerste und Tiefste des Gottesbildes der Offenbarung gewonnen, das auch die 
beiden anderen Bilder von Gott dem Schöpfer und Gott dem Herrn zu neuem Leuch- 
ten bringt. 

Diese neunfache Umkehr, die uns Menschen von heute den Weg zum Gottesbild 
der Offenbarung wieder eröffnen soll, bleibt freie, personale Entscheidung jedes 
Einzelnen und ist als solche nicht mehr institutionalisierbar (Schelsky), auch nicht im 
Raum der Kirche. Wohl hat die Kirche das Gottesbild der Offenbarung empfangen, 
damit sie es treu bewahre, lebendig durch die Zeiten weiterreiche und jederzeit neu 
verkünde, aber die Aufnahme dieser Verkündigung hat jeder einzelne jeweils von 
neuem zu vollziehen. Dazu mögen uns die drei Meditationen anregen und befähi- 
gen, damit wir es selbst begreifen und den Menschen unserer Zeit begreiflich ma- 
chen können, daß Gott •nicht ein Gott der Toten, sondern der Lebendigen ist" (Mt 

22, 32). 


