
Die »große Mystik« und der »kleine Weg« 

Von Hermann-Josef Lauter OFM, Bonn 

Wer von •Mystik" spricht, tut immer gut daran, zunächst zu erklären, was er 
darunter versteht, denn der Begriff ist unbestimmt und fließend wie kein zweiter. 
Wir verstehen hier unter Mystik das, was bei einem hl. Johannes vom Kreuz, dem 
Kirchenlehrer der Mystik, und der hl. Theresia von Avila damit gemeint ist: eine 
Erfahrung des göttlichen Gnadenwirkens, das hinführt zu einer unmittelbaren 
•Vereinigung'' der Seele mit Gott. Mit dieser Vereinigung, die nach dem hl. Jo- 
hannes vom Kreuz •eine wesenhafte Berührung, d. h. eine Berührung des Wesens 
Gottes im Wesen der Seele"1 darstellt - was das metaphysisch heißt, müßte erst 
noch geklärt werden -, können erhabene Visionen der Gottheit oder auch der gött- 
lichen Personen verbunden sein, sie kann als Teilhabe am innertrinitarischen Leben 
erfahren werden, und in Gott schaut der Mystiker mitunter den ganzen Kosmos der 
Schöpfung, wie es Johannes v. Kr. so überwältigend schildert. Hier stellt sich vor 
allem die Frage, ob solche Visionen und Berührungen von Wesen zu Wesen nicht 
notwendig den Glauben transzendieren, da sie doch jedes geschöpfliche Medium 
ausschließen. Die Theologie bejaht grundsätzlich die Möglichkeit einer unmittel- 
baren Gotteserkenntnis im Pilgerstand; der •Raptus" des hl. Paulus (2 Kor 12, 2-4) 
wird gewöhnlich als ein solcher Ausnahmefall gelten gelassen. Aber die Mystiker, 
wenigstens die Theologen unter ihnen, vermeiden es durchweg peinlichst (oder 
ängstlich?), diese Ausnahme auf ihre Erfahrung zu beziehen. Sie betonen vielmehr 
immer wieder, daß alle mystische Erkenntnis im Dunkel des Glaubens eingeschlos- 
sen bleibe. Doch lassen ihre eigenen Erfahrungszeugnisse es mitunter sehr zweifel- 
haft erscheinen, ob das Prinzip nicht durchbrochen, bzw. •Glaube" noch Glaube ge- 
blieben ist. Wir können hier nicht näher auf diese allerdings bedeutsame Frage 
nach der Metaphysik der Gotteserkenntnis jener mystischen Vereinigung eingehen2. 
Uns kann hier die Feststellung genügen, daß das zentrale Phänomen der Mystik 
die unmittelbare Vereinigung der Seele mit Gott ist; •auf dieses Ziel, nämlich die 
Verbindung und Vereinigung der Seele mit der göttlichen Wesenheit, ist ja all 
unser Bemühen eingestellt und hingerichtet"». Vom Ziel her bekommt jeder Weg 
seine Eigenart und seinen Namen. Der Weg der •Beschauung" ist nur dann als der 
im engeren Sinn mystische anzusprechen, wenn er zu dieser •Vereinigung" hinführt. 
•Beschauung" und •Vereinigung" sind dabei nicht dasselbe. Die •Beschauung", 
eine passiv erfahrene Einwirkung Gottes auf die Seele, die sich auf weite Strecken 
hin mehr peinsam als beseligend auswirkt (die •dunkle Nacht der Sinne und des 

1 Lebendige Liebesflamme 2. Str., 2. Vers; vgl. Aufstieg zum Berge Karmel, 2. Buch, 24. 
Kap.; Dunkle Nadit II, 23. u. 24. Kap.; Geistlidier Gesang, 19. Str., 2. Vers. Wir zitieren 
nach der Übersetzung des Kösel-Verlages. 

2 Vielleicht haben jene Theologen der Scholastik doch das Richtige getroffen, die im Ge- 
folge des Areopagiten eine •visio mediastina" annahmen, eine im Halbdunkel sich vollzie- 
hende Wesensschau Gottes, obwohl eine solche selber ein metaphysisches Rätsel ist, da sie sich 
begrifflich nicht mehr klar von der Schau der Seligen abheben läßt. Dazu der Kommentar 
von H. U. v. B a 11 h a s a r im 23. Bd. der deutschen Thomasausgabe, 372•410. 

* Aufstieg zum Berge Karmel, 2. Buch, 22. Kap. 



Die •große Mystik" und der •kleine Weg" 111 

Geistes"), ist das Mittel, durch das Gott die Seele reinigt und erleuchtet. Sie ist so 
gesehen der Weg, der zur Vereinigung hinführt, muß aber von dieser selbst unter- 
schieden werden. Die Vereinigung ist bis zur letzten Stufe des Aufstiegs immer nur 
vorübergehend, die Beschauung dagegen ein andauernder Zustand. Erst auf der 
höchsten Stufe des mystischen Lebens wird auch die Vereinigung zuständlich. Unter 
dem Weg der (großen) Mystik verstehen wir also den Weg der passiven Beschau- 
ung, der zur unmittelbaren Vereinigung der Seele mit Gott führt4. 

Nach dieser notwendigen Klärung der Begriffe können wir uns jetzt der Frage 
zuwenden, in welchem Verhältnis die •große Mystik" zu dem •kleinen Weg" des 
geistlichen Lebens steht, wie ihn vor allem die hl. Therese von Lisieux gelebt und 
gelehrt hat. Im Grunde geht es dabei um die Frage: War Therese selbst im besag- 
ten Sinne Mystikerin? Wer sich in der einschlägigen Literatur etwas umsieht, wird 
diese Frage nicht selten und bisweilen mit der größten Selbstverständlichkeit bejaht 
finden. So lesen wir etwa in einem neuen Standardwerk über die Karmelmystik: 
•Die Einteilung in Wohnungen [wie in der •Seelenburg" der großen Theresia] 
würde uns erlauben, die staunenswerte Geschwindigkeit besser hervorzuheben und 
zu schätzen, mit der die hl. Theresia vom Kinde Jesu den Weg des Aufstiegs durch- 
messen hat, und der erhabenen Einfachheit ihrer schlichten Lehre unsere Bewun- 
derung zu zollen"5. Hier wird also einfach vorausgesetzt, daß Ziel und Weg der 
beiden Heiligen sich decken. Doch scheint uns diese den Systematiker verratende Ver- 
einheitlichung keineswegs mit den Gegebenheiten übereinzustimmen. Bei Therese 
von Lisieux finden sich wohl einzelne mystische Phänomene, einige visionäre Erleb- 
nisse, die geistige Durchbohrung mit dem glühenden Pfeil nach ihrer Weihe an die 
göttliche Barmherzigkeit, einmal eine Art geistiger Entrückung, ferner visionäre 
Träume, aber nirgendwo ist bei ihr das bezeugt, was die beiden Spanier die •Ver- 
einigung" nennen. Wenn Therese einmal auch in Anlehnung an die Ausdrucks- 
weise ihrer Ordensmutter von einem •Flug des Geistes" spricht, so zeigt doch die 
Beschreibung, daß hier nicht an die Ekstase der 6. Wohnung der •Seelenburg" zu 
denken ist (sie kann die Arbeit dabei fortsetzen!). Und das liegt auch gar nicht auf 
der Linie ihres •kleinen Weges". Was die •kleine Heilige" unter Vereinigung ver- 
steht, ist einzig und allein die Vereinigung mit Gott in der kindlich vertrauenden 
Hingabe an seinen Willen, die Vereinigung der Liebe im Dunkel des Glaubens. 
Was Therese immer im Auge hat, worauf bei ihr •alles Bemühen eingestellt und 
hingerichtet ist", ist etwas ganz anderes als die •mystische Vermählung". Darum 

4 Das Zentralphänomen der Mystik ist also nicht, wie fast allgemein gesagt wird, die 
•eingegossene Beschauung", sondern jene wesenhafte •Vereinigung". •In diese dunkle Nacht 
treten, die Seelen allmählich ein, wenn Gott sie aus dem Stande der Anfänger, die noch auf 
dem geistlichen Weg der Betrachtung wandeln, herausführt und in den der Fortschreitenden 
erhebt. Dies ist schon der Stand der Beschauung. Und haben sie diesen durchschritten, dann 
gelangen sie in den Stand der Vollkommenen, der in der übernatürlichen Vereinigung der 
Seele mit Gott besteht". Dunkle Nacht I, 1. Kap. • Ganz ähnlich unterscheidet auch R u y s - 
b r o e c k zwischen der •vita interna", dem kontemplativen Leben einschließlich der ein- 
gegossenen Beschauung, und der •vita divina", der unmittelbaren Vereinigung mit Gott und 
Teilhabe am göttlichen Leben, mit der nach ihm erst das Ziel des mystischen Lebens gege- 
ben ist. A. A m p e S J, Theologia mystica secundum doctrinam Beati Joannis Rusbrochii 
(in compendium redacta), Antwerpen 1957. 

5 Marie-Eugene de L'E.-J. OCD, Ich will Gott schauen. I. Bd. Basel 1953, 
S. XIV. 



112 Hermann-Josef Lauter 

hat man mit Recht sagen können, daß es in der gesamten geistlichen Literatur keine 
zwei Bücher gebe, die so grundverschieden seien wie die •Seelenburg" der großen 
Theresia und •Die Geschichte einer Seele" ihrer geistlichen Tochter von Lisieux. 
Was bei Therese an außergewöhnlichen Phänomenen vorkommt, ist nicht charak- 
teristisch für ihren Weg, sondern bleibt wirklich außerordentlich im Sinne von Ok- 
zidenten1, von .beigegeben'. Es könnte genau so gut fehlen, ohne daß dem •kleinen 
Weg" etwas an Vollständigkeit mangelte. Mit sicherem Instinkt spürt die Heilige, 
nachdem sie einmal ihren Weg gefunden hatte, daß die große Mystik außerhalb 
dieses Weges liege, und sie weist darum alles in diesem Sinne Mystische weit von 
sich und von dem Weg, den sie die •kleinen Seelen" führen will: •Nie habe ich nach 
außergewöhnlichen Gnaden begehrt. Das liegt nicht in meinem kleinen Weg". Von 
ihrer •Geschichte" glaubt sie, daß sie Seelen aller Art nützlich sein werde, •ausge- 
nommen jenen, die sich auf außergewöhnlichen Wegen befinden"6. Hier dürfte die 
Unterscheidung allerdings zu weit getrieben sein. Denn* es ist nicht gut denkbar, daß 
Thereses Botschaft den Seelen, die Gott auf solchen außergewöhnlichen Wegen 
führt, wirklich nichts zu sagen habe. Enthält sie doch über das Spezifische und Be- 
sondere hinaus soviel Wesentliches im evangelischen Sinne, daß es wohl keinen 
geistlichen Weg gibt, auf den nicht das Licht ihrer Sendung fiele. Alle Wege zu 
Gott sind letzthin kleine Wege, Wege des Kindseins und der Demut, und groß ist 
daran im Grunde immer nur das entgegenkommende Erbarmen Gottes, das allein 
trägt und ins Ziel führen kann. •Gott sucht nicht", sagt Tauler, •große Rosse und 
starke Ochsen, d. h. Leute, die von großen, flinken Übungen sind, er sucht nicht 
die, die von großen auswendigen Werken sind. Er sucht allein Demut, Sanftmut, 
d. h. kleine, gelassene Menschen, die sich von Gott suchen lassen und die man, wo 
man sie sucht, als Schafe findet"7. 

Für den, der unsere Unterscheidung zwischen der •großen Mystik" und dem 
•kleinen Weg" mitvollzieht, löst sich damit auch das Problem der Berufung zur 
mystischen Erfahrung. Die Frage ist in der Theologie ja immer noch umstritten, ob 
nämlich die Berufung zur Mystik eine allgemeine ist, das mystische Gnadenleben 
also in der Linie der normalen, wenn auch heroischen Entfaltung der göttlichen 
Tugenden und der Gaben des Heiligen Geistes liegt, oder ob es sich dabei um eine 
besondere, außerordentliche Berufung handelt. Man wird zugeben müssen, daß die 
Äußerungen eines hl. Johannes v. Kr. wie auch der hl. Theresia in diesem Punkt 
nicht immer die gewünschte Klarheit haben. Aber bei dem Streit um ihre Zeugen- 
schaft wird leicht übersehen, daß es sich auch bei diesen großen Autoritäten um sub- 
jektive Meinungen handelt in einer Frage, die nichts weniger als die Wege und Rat- 
schlüsse Gottes betrifft. Man wünschte sich bei dieser Kontroverse bisweilen auch 
etwas mehr von jener ehrfürchtigen Zurückhaltung, die aus den Worten des mysti- 
schen Lehrers spricht, wenn er von jenen Gnaden sagt: •Weder die Seele selbst 
noch auch ihr Führer sind imstande, ihren Ursprung zu ergründen oder zu erfas- 
sen, auf welchen Wegen oder um welcher Werke willen Gott der Seele solche Gna- 

' Zitiert nach H. U. v. Balthasar, Therese von Lisieux. Geschichte einer Sendung. 
Ölten 1950, 307. • B. behandelt in dem Kapitel •Mystik" die Frage im Bezug auf Therese 
ausführlicher. 

7 Johann, es Tauler, Predigten. Übertragen von W. Lehmann, Jena 1923, Bd. I, 147. 



Die »große Mystik" und der •kleine Weg" 113 

den erweist. Sie stehen ja in keiner Beziehung zu den Werken, welche die Seele 
verrichtet, noch auch zu irgendwelchen Betrachtungen, die sie anstellt; diese kön- 
nen höchstens eine treffliche Disponierung der Seele für jene Gnaden sein. Gott 
verleiht sie eben, wem er will, und wie es ihm beliebt und zu dem Zweck, den er 
dabei im Auge hat. Es kann vorkommen, daß sich jemand in vielen Werken be- 
währt hat, und dennoch werden ihm diese süßen Berührungen nicht zuteil, während 
ein anderer viel weniger solch guter Werke sein eigen nennt und sie dennoch in 
höchstem Grade und in reicher Fülle besitzt"8. 

Für die Außerordentlichkeit der mystischen Berufung spricht gegen alle Logik 
des einheitlichen Systems immer noch die Erfahrung. Natürlich ist es kein Argu- 
ment, darauf hinzuweisen, daß es in der Tat nur sehr wenige mystisch Erfahrene 
gebe - man sagt dagegen zurecht, es gebe auch nur wenige Christen von heroischer 
Demut, daraus ließe sich aber nicht folgern, daß nicht alle Christen zur vollkom- 
menen Demut berufen seien. Aber ein gewichtiges Argument ist die Erfahrung der 
Vollkommenen selber, zumal der •Beschaulichen" unter ihnen, und Therese von 
Lisieux steht hier sicher nicht allein. Es läßt sich vielmehr zeigen, daß nur ganz 
wenige Heilige den Weg der hohen Mystik gegangen sind, mögen sich bei ihnen 
auch immer wieder einzelne mystische Phänomene zeigen. Selbst der hl. Franz von 
Sales, der •Lehrer der Vollkommenheit", macht darin keine Ausnahme; die •my- 
stische Theologie" des •Theotimus" trennt noch ein Abgrund von der des hl. Jo- 
hannes v. Kr.9. Was die Verständigung auf diesem Gebiete ungemein erschwert, 
ist der leidige Umstand, daß vielfach das gleiche Vokabular für sehr verschiedene 
Erfahrungen gebraucht wird. Was hier weiterhilft, ist weder die Konkordanz der 
Worte noch eilfertiges Systematisieren, sondern phänomenologische Einfühlung mit 
dem Blick aufs Ganze des Weges und der Lehre; die Methode v. Balthasars könnte 
dabei wegweisend sein. Doch wird man nicht den metaphysischen Begriff entbehren 
können, weil nur mit seiner Hilfe die entscheidende Zäsur zwischen mittelbarer und 
unmittelbarer (wesenhafter) Vereinigung getroffen werden kann9a. 

In den beschaulichen Klöstern denkt man in unserer Frage gewöhnlich viel nüch- 

8 Aufstieg zum Berge Karmel, 2. Buch, 30. Kap. 
9 Als typisch für die große Mystik in unserem Sinne können neben den beiden Spaniern 

folgende Namen gelten: Symeon der Neue Theologe, Bernhard von Clairvaux, Angela 
von Foligno, Mechthild von Magdeburg, Meister Eckhart, Seuse, Tauler, Ruysbroeck, Igna- 
tius von Loyola, Maria de l'Incarnation (1599•1672), Emilie Schneider (1820•59), Lucie 
Christine (1844•1908), Hieronymus Jaegen (1841•1919), Salesia Schulten (1877•1920), 
Fidelis Weiß (1882•1923). • Die prophctisck-apokalyptische Mystik einer Hildegard 
von Bingen stellt eine andere Art von Mystik dar als die Vereinigungsmystik und kann 
nicht mit deren Kategorien verstanden und gemessen werden, wie auch umgekehrt. Eine Ver- 
bindung beider Arten findet sich bei Mechthild von Magdeburg (•Das fließende Licht der 
Gottheit". Obertragen von Margot Schmidt, mit einer Studie von H. U. von Balthasar. 
Benzinger-Verlag, Einsiedeln 1956). 

9a Metaphysisch gesehen geht es um den Unterschied zwischen einer Erfahrung der ge- 
schaffenen Gnade als •medium in quo" der Gotteskenntnis und der unmittelbaren Erfahrung 
Gottes als der ungeschaffenen Gnade, wobei dann Gott selber •medium in quo" und •Ob- 
jekt", die geschaffene Gnade nur noch •medium quo" der Erkenntnis ist; Entsprechendes 
gilt für die Liebe. Vgl. A. Ampe SJ, a.a. O. 13; dazu unsere Kritik in •Wissenschaft und 
Weisheit" 21 (1958), 51f. • Es bedarf wohl keiner Erwähnung, daß die •wesenhafte Ver- 
einigung" seinshaft schon durch den übernatürlichen Gnadenstand gegeben ist (2 Petr 1,4), 
daß es sich bei der mystischen Vereinigung also nur um das Bewußtwerden derselben han- 
delt. 



114 Hermann-Josef Lauter 

terner als am grünen Tisch der Theologie. Marie de Jesus, die heiligmäßige Priorin 
des Karmels von Dijon, in dem Elisabeth von der Dreifaltigkeit lebte, und später 
des von ihr gegründeten Karmels von Paray-le-Monial, gibt einer jungen Schwe- 
ster, die sie nach dem Ziel des geistlichen Lebens im Karmel befragt, die Auskunft: 
..Entweder führt es, wenn es der Wille Gottes ist, zur mystischen Vereinigung oder 
es wächst so sehr in den theologischen Tugenden, daß das Leben des Glaubens, sich 
verklärend, verwandelt wird und das Morgenrot der Anschauung fast aufleuchten 
macht"10. Eine von uns befragte, im geistlichen Leben sehr erfahrene Priorin eines 
deutschen Karmels antwortete in einem Brief so: •Wenn Sie aber erwarten und 
jetzt bitten, zu Ihren Gedanken Stellung zu nehmen, so muß ich Sie daran erinnern, 
daß wir keine Theologen sind. Einfältig wachsende Seelen, von Gott so geschaf- 
fen, aus allem Gebotenen das jeweils Zuträglichste aufzunehmen und sich einzu- 
verleiben. Mag sein, daß sich dadurch Erfahrung bildet, aber meist unkontrolliert- 
kindlich vertrauend. So beobachte ich es um mich herum und im eigenen Herzen. So 
einfach verstehe ich auch die Führung des Hl. Geistes, der unverkennbar durch 
seinen Frieden den rechten Weg und wohlgefälligen Wandel bestätigt... Ich 
kenne die zitierten Stellen [von Johannes v. Kr.] wohl, aber ich glaube, daß die da- 
mit von erfahrenen Mystikern erklärte .Berührung' Gottes nur mehr sehr wenigen 
zuteil wird. Nicht, weil Gott in seinen Gnadenerweisen weniger freigebig oder die 
Menschen weniger aufnahmefähig geworden sind. Gott scheint für unsere Zeit die 
im dunklen Glauben und in beharrlicher Treue gereifte Heiligkeit zu bevorzugen, 
nach dem Muster einer kleinen hl. Theresia, eines hl. Konrad und anderer. Ob das 
stimmt, weiß ich nicht, es ist mir aber noch keine mystisch Begnadete von der Art 
unserer Ordenseltern im Leben begegnet". Es mag hier auch der Hinweis von Wert 
sein, daß Edith Stein, selber Karmelitin von heroischer Tugend, in ihrem Werk 
über die Mystik des hl. Johannes v. Kr. die Außerordentlichkeit der Berufung ver- 
tritt11. Jede andere Auffassung führt zwangsläufig zu einer verhängnisvollen Ab- 
wertung alles Nichtmystischen, das dann nur noch als Vorstufe zum Eigentlichen 
angesehen werden kann12. Und welche Illusionen muß eine Seelenführung wecken, 
zu welchen Enttäuschungen führen, die sich müht, mit der hohen Mystik zu zeigen, 
•nach welchen fernen, aber leuchtenden Zielen wir uns zu orientieren haben?"13 

Und doch könnten wir bei dem zuletzt zitierten Wort anknüpfen, um die Bedeu- 
tung der Mystik für das normale christliche Gnadenleben aufzuzeigen. Denn wir 
sind durchaus nicht der Meinung - was man nach dem Bisherigen vielleicht vermu- 
ten könnte -, die Mystik sei nur etwas für gewisse Außenseiter und ihre speziellen 
Seelenführer. Dann könnte man doch wohl fragen: Wozu solche Wege, wenn, wie 
alle einmütig versichern, die Vollkommenheit einzig und allein in der Gottes- und 
Nächstenliebe zu suchen ist? Wir werden die Mystik nur dann davor bewahren, als 
ein (sit venia verbo!) absonderlicher Luxus in der Heilsordnung Gottes angesehen 

10 Marie de Jesus OCD, Gestalt und Lehre. Düsseldorf 1951, 152. 
11 Edith Stein, Kreuzeswissensdiaft. Louvain/Freiburg 1950, 155. 
12 Das •Nichtmystische" in unserem Sinne kann und wird gewöhnlich in einem weiteren 

Sinne auch als •mystisch" angesprochen, etwa beim •Gebet der Einfachheit". Der ^Begriff 
•Aszese" reicht jedenfalls nicht aus, um den ganzen Reichtum des •nichtmystischen" geist- 
lichen Lebens umfassend auszusagen. 

13 M.-E u g e n e de L'E.-J. OCD, a.a.O. I. Bd., 199. 



Die •große Mystik" und der •kleine Weg" 115 

zu werden, wenn wir in ihr ein echtes •Charisma" sehen, eine Gnade also, die vor 
allem zum Nutzen der Gemeinschaft, zur Erbauung der Kirche gegeben wird. Aller- 
dings hat es dieses Charisma in sich, den Empfänger auch in der persönlichen Voll- 
kommenheit zu fördern und zu heiligen. Charis und Charisma, Gnade und Sen- 
dung, Liebe und Auftrag sind hier nicht voneinander zu trennen. Die große Mystik 
ist eine Heilsgnade von prophetischem Charakter. Sie ist ein machtvolles Zeugnis 
der Epiphanie des Sohnes Gottes, des Einbruchs der Ewigkeit in die Zeit, der Wie- 
dergeburt aus Gott und des Anbeginns des ewigen Lebens. Gerade in unserer Zeit, 
in der der Sinn für die Wirklichkeit des Übernatürlichen viel weniger selbstver- 
ständlich und lebendig ist als etwa im Mittelalter oder im Spanien der Barockzeit, 
ist das Zeugnis der Mystik von großem Wert. Und nicht nur als Zeugnis für die 
Außen- und Abseitsstehenden bewährt sich die Mystik - eine Edith Stein ist durch 
die Lektüre des •Lebens" der hl. Theresia von Avila zum Glauben gekommen -, 
sondern mehr noch durch ihre Anziehungskraft ins innere Leben hinein, die sie zu 
allen Zeiten auf die Gemüter ausgeübt hat. Als echtes Charisma strahlt sie über 
den engen Kreis der persönlichen Existenz hinaus in einen weiten Raum und ihr 
Licht schart allezeit die •Gottesfreunde" um sich. Wenn wir oben gesagt haben, das 
Licht des •kleinen Weges" falle auf alle Wege der Gnade, so möchten wir jetzt 
umgekehrt sagen: auf allen Wegen ist die Mystik von Nutzen, denn sie gewährt 
den tiefsten Einblick in jene Esse, in der Gott seine Heiligen schmiedet. Was ein 
Johannes v. Kr. in der •Dunklen Nacht" mitteilt, ist nicht nur für den Ausnahme- 
fall von Bedeutung, sondern erhellt in einzigartigerweise jenen Prozeß innerster 
Umgestaltung, in der der Mensch durch viele Tode hindurch zum wahren Leben 
gelangen soll. Und die Herrlichkeit jener verwandelnden Vereinigung, der ver- 
göttlichenden Vermählung der Seele mit dem Sohne Gottes und der ganzen unge- 
teilten Dreifaltigkeit, jenes Eintauchen des Geistes in den flutenden Licht- und Lie- 
besaustausch des göttlichen Lebens, ist es nicht fast wie ein Offenbarwerden dessen, 
was kein Auge je gesehen und kein Ohr gehört hat, was Gott aber denen bereitet, 
die ihn lieben? •Nicht viele mag es auf Erden geben und auch gegeben haben", 
schrieb der gute Kenner des mystischen Lebens und seiner Geschichte, Karl Rich- 
stätter SJ, •die zu jenen höchsten Stufen der Kontemplation gelangt sind, von denen 
der heilige Karmelit aus eigener Erfahrung reden konnte. Und dennoch hat er für 
viele nicht umsonst geschrieben. Denn hier erscheint die unendliche, unerschaffene 
Liebe Gottes in solcher Herablassung zur kleinen, geschaffenen Menschenseele, daß 
auch jene, denen dieses Glück versagt ist, zur Gegenliebe entflammt werden. Dann 
kann es dabei wie ein leises Ahnen über die Seele kommen, was den vielen bereitet 
ist, die im Himmelslichte das höchste Gut unverschleiert schauen werden. Nicht we- 
nige Erdenpilger hat der Heilige durch seine Schriften ermutigt, dem Herrn auf 
dem Wege des Kreuzes nachzufolgen im Aufstieg zu ewiger Himmelshöhe. So ha- 
ben seine Schriften manchen vieles zu sagen"14. Der hl. Petrus von Alcantara, selber 
Mystiker und kundiger Wegbereiter der hl. Theresia, hat den Wert des mystischen 
Zeugnisses in Worten hervorgehoben, die zugleich die Brücke schlagen zum heilsgc- 
schichtlichen Zeugnis der Apostel: •In Gegenwart der Jünger und vor ihren Augen 

"Karl  Richstätter   SJ., Der Kirdtenlehrer der Mystik, in •Stimmen der Zeit* 
119. Bd. (1930), 209. 



116 Hermann-Josef Lauter 

fuhr er gen Himmel. Sollten sie doch Zeugen dieser Mysterien sein; und niemand 
ist besserer Zeuge für Gottes Wirken als der, der es aus Erfahrung kennt. Wenn 
du wahrhaft wissen willst, wie gut der Herr ist, wie huldvoll, wie sanftmütig für die 
Seinen, wie groß die Wucht und Wirksamkeit seiner Gnade, seiner Liebe, seiner 
Vorsehung, seiner Tröstungen, so geh und befrage jene, die es aus Erfahrung wissen: 
sie werden dir davon das vollständigste Zeugnis geben"15. Gott braucht Zeugen seiner 
Großtaten in der Geschichte wie in den Seelen. Und mag die Erfahrung, die sich 
hier ausspricht, auch nicht in allem nachvollziehbar sein, so bleibt sie doch ein Licht, 
an dem wir uns orientieren können. •Die großen Mystiker", sagt darum Henri de 
Lubac, •haben teil an dem Vorrecht der großen Klassiker aller Bereiche: auch ihre 
ganz besonderen Unterweisungen haben allgemeine Geltung. Und selbst dann, 
wenn ihr Denken absonderlich zu werden und auf einen äußerst seltenen Einzelfall 
zu zielen scheint, bleibt es Brot für alle. Jedes geistliche Leben, auch das beschei- 
denste, zieht Nutzen aus ihrer Schule"16. 

Der •prophetische" Charakter der mystischen Gnaden ist ausgesprochen in einem 
Wort der großen Theresia über die •mystische Vermählung": •Was Gott hier der Seele 
in einem Augenblick mitteilt, ist ein so großes Geschenk, eine so hohe Gnade und 
erfüllt sie mit so außerordentlicher Wonne, daß ich es mit nichts anderem verglei- 
chen kann als mit der himmlischen Glorie, die ihr der Herr für einen Augenblick 
offenbaren will, und zwar auf eine so erhabene Weise wie durch keine andere Vi- 
sion. Man kann darüber nicht mehr sagen, als daß die Seele oder vielmehr der Geist 
der Seele eins mit Gott geworden ist, der, da er selbst Geist ist, seine Liebe zu uns 
dadurch zeigen wollte, daß er einigen Personen offenbarte, wie weit dieselbe gehe, 
damit wir die Größe seiner Erbarmungen preisen. Denn er hat sich dergestalt mit 
seinen Geschöpfen verbinden wollen, daß er sich nicht mehr von ihnen trennen will, 
so wie auch die Verehelichten untrennbar miteinander verbunden sind"17. 

•Wer dem Herrn anhängt, ist ein Geist mit ihm" (1 Kor 6, 17) - das ist das erste 
und letzte Wort der Mystik, ihre Frohe Botschaft: 

•Ich. bin in dir, du bist in Mir, 
Wir können einander näher nicht sein, 
Denn wir sind beide in eins geflossen 
Und sind in eine Form gegossen 
Und verbleiben so ewig unverdrossen"18. 

Das andere Wort ist das vom Weizenkorn, das sterben muß, um nicht allein zu 
bleiben, sondern viele Frucht zu bringen - Frucht für viele. 

15 Zitiert nach Irene Behn, Spanisdie Mystik. Düsseldorf 1957, 97. Das große Werk 
der Verfasserin erschließt in hervorragender Weise den religiösen Reichtum der spanischen 
Mystik. 

18 H. d e Lubac S J , Paradoxe des geleiten Glaubens. Düsseldorf 1950, 12. 
17 Seelenburg, 7. Wohnung, 2. Kap., 4. 
18 Mechthild von Magdeburg, a.a.O. 137. 




