Die ngrofie Mystik« und der »kleine Weg«

Von Hermann-Josef L auter OFM, Bonn

Wer von ,Mystik“ spricht, tut immer gut daran, zunichst zu erklaren, was er
darunter versteht, denn der Begriff ist unbestimmt und fliefend wie kein zweiter.
Wir verstehen hier unter Mystik das, was bei einem hl. Johannes vom Kreuz, dem
Kirchenlehrer der Mystik, und der hl. Theresia von Avila damit gemeint ist: eine
Erfahrung des gottlichen Gnadenwirkens, das hinfihrt zu einer unmittelbaren
,Vereinigung“ der Seele mit Gott. Mit dieser Vereinigung, die nach dem hl. Jo-
hannes vom Kreuz ,eine wesenhafte Berihrung, d. h. eine Berithrung des Wesens
Gottes im Wesen der Seele“! darstellt — was das metaphysisch heifit, miifite erst
noch geklirt werden —, kdnnen erhabene Visionen der Gottheit oder auch der gott-
lichen Personen verbunden sein, sie kann als Teilhabe am innertrinitarischen Leben
erfahren werden, und in Gott schaut der Mystiker mitunter den ganzen Kosmos der
Schépfung, wie es Johannes v. Kr. so iiberwaltigend schildert. Hier stellt sich vor
allem die Frage, ob solche Visionen und Berithrungen von Wesen zu Wesen nicht
notwendig den Glauben transzendieren, da sie doch jedes geschopfliche Medium
ausschlieRen. Die Theologie bejaht grundsitzlich die Moglichkeit einer unmittel-
baren Gotteserkenntnis im Pilgerstand; der ,Raptus“ des hl. Paulus (2 Kor 12, 2-4)
wird gewdhnlich als ein solcher Ausnahmefall gelten gelassen. Aber die Mystiker,
wenigstens die Theologen unter ihnen, vermeiden es durchweg peinlichst (oder
ingstlich?), diese Ausnahme auf ihre Erfahrung zu bezichen. Sie betonen vielmehr
immer wieder, dafl alle mystische Erkenntnis im Dunkel des Glaubens eingeschlos-
sen bleibe. Doch lassen ihre eigenen Erfahrungszeugnisse es mitunter sehr zweifel-
haft erscheinen, ob das Prinzip nicht durchbrochen, bzw. ,Glaube“ noch Glaube ge-
blieben ist. Wir konnen hier nicht niher auf diese allerdings bedeutsame Frage
nach der Metaphysik der Gotteserkenntnis jener mystischen Vereinigung eingehen?,
Uns kann hier die Feststellung geniigen, dafl das zentrale Phinomen der Mystik
die unmittelbare Vereinigung der Seele mit Gott ist; ,auf dieses Ziel, ndmlich die
Verbindung und Vereinigung der Seele mit der gottlichen Wesenheit, ist ja all
unser Bemiihen eingestellt und hingerichtet“s, Vom Ziel her bekommt jeder Weg
seine Eigenart und seinen Namen. Der Weg der ,Beschauung® ist nur dann als der
im engeren Sinn mystische anzusprechen, wenn er zu dieser , Vereinigung*® hinfithrt.
,Beschauung® und ,Vereinigung® sind dabei nicht dasselbe. Die ,Beschauung®,
cine passiv erfahrene Einwirkung Gottes auf die Seele, die sich auf weite Strecken
hin mehr peinsam als beseligend auswirkt (die ,dunkle Nacht der Sinne und des

\ Lebendige Licbesflamme 2. Str., 2. Vers; vgl. Aufstieg zum Berge Karmel, 2. Buch, 24,
Kap.; Durkle Nacht 11, 23. u. 24. Kap.; Geistlicher Gesang, 19. Str., 2. Vers. Wir zitieren
nach der Ubersetzung des Kdsel-Verlages.

2 Vielleicht haben jene Theologen der Scholastik doch das Richtige getroffen, die im Ge-
folge des Areopagiten eine ,visio mediastina“ annahmen, eine im Halbdunkel sich vollzie-
hende Wesensschau Gottes, obwohl eine solche selber ein metaphysisches Ritsel ist, da sie sich
begrifflich nicht mehr klar von der Schau der Seligen abheben 1ifit. Dazu der Kommentar
vonH.U.v.Balthasar im 23. Bd. der deutschen Thomasausgabe, 372—410.

3 Aufstieg zum Berge Karmel, 2. Budh, 22. Kap.



Die ngrofie Mystik“ und der ,kleine Weg* 11

Geistes“), ist das Mittel, durch das Gott die Secle reinigt und erleuchtet. Sie ist so
gesehen der Teg, der zur Vereinigung hinfihrt, mufl aber von dieser selbst unter-
schieden werden. Die Vereinigung ist bis zur letzten Stufe des Aufstiegs immer nur
voribergehend, die Beschauung dagegen ein andauernder Zustand. Erst auf der
héchsten Stufe des mystischen Lebens wird auch die Vereinigung zustindlich. Unter
dem Weg der (groflen) Mystik verstehen wir also den Weg der passiven Beschau-
ung, der zur unmittelbaren Vereinigung der Seele mit Gott fiihrts.

Nach dieser notwendigen Kldrung der Begriffe konnen wir uns jetzt der Frage
zuwenden, in welchem Verhdltnis die ,grofle Mystik“ zu dem ,kleinen Weg* des
geistlichen Lebens steht, wie ihn vor allem die hl. Therese von Lisieux gelebt und
gelehrt hat. Im Grunde geht es dabei um die Frage: War Therese selbst im besag-
ten Sinne Mystikerin? Wer sich in der einschlagigen Literatur etwas umsieht, wird
diese Frage nicht selten und bisweilen mit der grofiten Selbstverstandlichkeit bejaht
finden. So lesen wir etwa in einem neuen Standardwerk {ber die Karmelmystik:
»Die Einteilung in Wohnungen [wie in der ,Seelenburg® der groflen Theresia]
wiirde uns erlauben, die staunenswerte Geschwindigkeit besser hervorzuheben und
zu schitzen, mit der die hl. Theresia vom Kinde Jesu den Weg des Aufstiegs durch-
messen hat, und der erhabenen Einfachheit ihrer schlichten Lehre unsere Bewun-
derung zu zollen“s. Hier wird also einfach vorausgesetzt, dafl Ziel und Weg der
beiden Heiligen sich decken. Doch scheint uns diese den Systematiker verratende Ver-
cinheitlichung keineswegs mit den Gegebenheiten {ibereinzustimmen. Bei Therese
von Lisieux finden sich wohl einzelne mystische Phdnomene, einige visionire Erleb-
nisse, die geistige Durchbohrung mit dem glihenden Pfeil nach ihrer Weihe an die
gottliche Barmherzigkeit, einmal eine Art geistiger Entrickung, ferner visionire
Traume, aber nitgendwo ist bei ihr das bezeugt, was die beiden Spanier die ,Ver-
einigung® nennen. Wenn Therese einmal auch in Anlehnung an die Ausdrucks-
weise ihrer Ordensmutter von einem ,Flug des Geistes“ spricht, so zeigt doch die
Beschreibung, dafl hier nicht an die Ekstase der 6. Wohnung der ,Seelenburg® zu
denken ist (sie kann die Arbeit dabei fortsetzen!). Und das liegt auch gar nicht auf
der Linie ibres ,kleinen Weges“. Was die ,kleine Heilige* unter Vereinigung ver-
steht, ist einzig und allein die Vereinigung mit Gott in der kindlich vertrauenden
Hingabe an seinen Willen, die Vereinigung der Liebe im Dunkel des Glaubens.
‘Was Therese immer im Auge hat, worauf bei ihr ,alles Bemiihen eingestellt und
hingerichtet ist“, ist etwas ganz anderes als die ,mystische Vermahlung®. Darum

4 Das Zentralphinomen der Mystik ist also nicht, wie fast allgemein gesagt wird, die
~eingegossene Beschanung®, sondern jene wesenhafte ,Vereinigung®. ,In diese dunkle Nacht
treten die Seelen allmihlich ein, wenn Gott sie aus dem Stande der Anfanger, die noch anf
dem geistlichen Weg der Betrachtung wandeln, herausfiihrt und in den der Fortschreitenden
erhebt. Dies ist schon der Stand der Beschauung. Und haben sie diesen durchschritten, dann
gelangen sie in den Stand der Vollkommenen, der in der iibernatiirlichen Vereinigung der
Seele mit Gott besteht“. Dunkle Nacht 1, 1. Kap. — Ganz 3hnlich unterscheidet auch Ruys-
broeck zwischen der ,vita interna“, dem kontemplativen Leben einschliefilich der ein-
gegossenen Beschauung, und der ,vita divina“, der unmittelbaren Vereinigung mit Gott und
Teilhabe am gdttlichen Leben, mit der nach ihm erst das Ziel des mystischen Lebens gege-
ben ist. A. Ampe SJ, Theologia mystica secundum doctrinam Beati Joannis Rusbrodhii
(in compendium redacta), Antwerpen 1957.

S Marie-Eugéne de L'E.~J. OCD, Id: will Gott schauen. 1. Bd. Basel 1953,
S. XIV.



112 Hermann- Josef Lauter

hat man mit Recht sagen kénnen, dafl es in der gesamten geistlichen Literatur keine
zwei Blicher gebe, die so grundverschieden seien wie die ,Seelenburg“ der grofien
Theresia und ,Die Geschichte einer Seele“ ihrer geistlichen Tochter von Lisieux.
Was bei Therese an auflergewoéhnlichen Phinomenen vorkommt, ist nicht charak-
teristisch fiir ihren Weg, sondern bleibt wirklich auferordentlich im Sinne von ,ak-
zidentell‘, von ,beigegeben’. Es konnte genau so gut fehlen. ohne dafl dem ,kleinen
Weg“ etwas an Vollstindigkeit mangelte. Mit sicherem Instinkt spirt die Heilige,
nachdem sie einmal ihren Weg gefunden hatte, dafl die grofle Mystik auflerhalb
dieses Weges liege, und sie weist darum alles in diesem Sinne Mystische weit von
sich und von dem Weg, den sie die ,kleinen Seelen* fihren will: ,Nie habe ich nach
auflergewohnlichen Gnaden begehrt. Das liegt nicht in meinem kleinen Weg“. Von
ihrer ,Geschichte“ glaubt sie, daf} sie Seelen aller Art nitzlich sein werde, ,ausge-
nommen jenen, die sich auf aufergewShnlichen Wegen befinden“s. Hier diirfte die
Unterscheidung allerdings zu weit getrieben sein. Denn'es ist nicht gut denkbar, daf§
Thereses Botschaft den Seelen, die Gott auf solchen auflergewodhnlichen Wegen
fiihrt, wirklich nichts zu sagen habe. Enthilt sie doch iiber das Spezifische und Be-
sondere hinaus soviel Wesentliches im evangelischen Sinne, dafl es wohl keinen
geistlichen Weg gibt, auf den nicht das Licht ihrer Sendung fiele. Alle Wege zu
Gott sind letzthin kleine Wege, Wege des Kindseins und der Demut, und grof8 ist
daran im Grunde immer nur das entgegenkommende Erbarmen Gottes, das allein
tragt und ins Ziel fithren kann. ,Gott sucht nicht“, sagt Tauler, ,grofie Rosse und
starke Ochsen, d. h. Leute, die von grofien, flinken Ubungen sind, er sucht nicht
die, die von grofien auswendigen Werken sind. Er sucht allein Demut, Sanftmut,
d. h. kleine, gelassene Menschen, die sich von Gott suchen lassen und die man, wo
man sie sucht, als Schafe findet“?.

Fiir den, der unsere Unterscheidung zwischen der ,groflen Mystik* und dem
Jkleinen Weg* mitvollzieht, 18st sich damit auch das Problem der Berufung zur
mystischen Erfahrung. Die Frage ist in der Theologie ja immer noch umstritten, ob
nidmlich die Berufung zur Mystik eine allgemeine ist, das mystische Gnadenleben
also in der Linie der normalen, wenn auch heroischen Entfaltung der géttlichen
Tugenden und der Gaben des Heiligen Geistes liegt, oder ob es sich dabei um eine
besondere, auferordentliche Berufung handelt. Man wird zugeben miissen, dafl die
AuBerungen eines hl. Johannes v. Kr. wie auch der hl. Theresia in diesem Punkt
nicht immer die gewiinschte Klarheit haben. Aber bei dem Streit um ihre Zeugen-
schaft wird leicht iibersehen, daf} es sich auch bei diesen grofien Autoritdten um sub-
jektive Meinungen handelt in einer Frage, die nichts weniger als die Wege und Rat-
schliisse Gottes betrifft. Man wiinschte sich bei dieser Kontroverse bisweilen auch
etwas mehr von jener ehrfiirchtigen Zuriickhaltung, die aus den Worten des mysti-
schen Lehrers spricht, wenn er von jenen Gnaden sagt: ,Weder die Seele selbst
. noch auch ihr Fiihrer sind imstande, ihren Ursprung zu ergriinden oder zu erfas-
sen, auf welchen Wegen oder um welcher Werke willen Gott der Seele solche Gna-

¢ Zitiert nach H.U. v. Balthasar, Therese vorn Lisieux. Gesdhichte einer Sendung.
Olten 1950, 307. — B. behandelt in dem Kapitel ,Mystik“ die Frage im Bezug auf Therese
ausfiihrlicher.

7 Johannes Tauler, Predigten. Ubertragen von W. Lehmann, Jena 1923, Bd. I, 147.



Die ngrofie Mystik“ und der ,kleine Weg* 118

den erweist. Sie stehen ja in keiner Beziehung zu den Werken, welche die Seele
verrichtet, noch auch zu irgendwelchen Betrachtungen, die sie anstellt; diese kon-
nen hochstens eine treffliche Disponierung der Seele fiir jene Gnaden sein. Goit
verleiht sie eben, wem er will, und wie es ihm beliebt und zu dem Zweck, den er
dabei im Auge hat. Es kann vorkommen, daf} sich jemand in vielen Werken be-
wihrt hat, und dennoch werden ihm diese siilen Berithrungen nicht zuteil, wihrend
ein anderer viel weniger solch guter Werke sein eigen nennt und sie dennoch in
hochstem Grade und in reicher Fiille besitzt“s.

Fir die Auflerordentlichkeit der mystischen Berufung spricht gegen alle Logik
des einheitlichen Systems immer noch die Erfahrung. Natiirlich ist es kein Argu-
ment, darauf hinzuweisen, dafl es in der Tat nur sehr wenige mystisch Erfahrene
gebe — man sagt dagegen zurecht, es gebe auch nur wenige Christen von heroischer
Demut, daraus liee sich aber nicht folgern, dafl nicht alle Christen zur vollkom-
menen Demut berufen seien. Aber ein gewichtiges Argument ist die Erfahrung der
Vollkommenen selber, zumal der ,Beschaulichen® unter ihnen, und Therese von
Lisieux steht hier sicher nicht allein. Es 148t sich vielmehr zeigen, daf nur ganz
wenige Heilige den Weg der hohen Mystik gegangen sind, mégen sich bei ihnen
auch immer wieder einzelne mystische Phinomene zeigen. Selbst der hl. Franz von
Sales, der ,Lehrer der Vollkommenheit“, macht darin keine Ausnahme; die »my-
stische Theologie“ des ,Theotimus“ trennt noch ein Abgrund von der des hl. Jo-
hannes v. Kr.%. Was die Versidndigung auf diesem Gebiete ungemein erschwert,
ist der leidige Umstand, dafl vielfach das gleiche Vokabular fiir sehr verschiedene
Erfahrungen gebraucht wird. Was hier weiterhilft, ist weder die Konkordanz der
Worte noch eilfertiges Systematisieren, sondern phdnomenologische Einfiithlung mit
dem Blick aufs Ganze des Weges und der Lehre; die Methode v. Balthasars konnte
dabei wegweisend sein. Doch wird man nicht den metaphysischen Begriff entbehren
kdnnen, weil nur mit seiner Hilfe die entscheidende Zasur zwischen mittelbarer und
unmittelbarer (wesenhafter) Vereinigung getroffen werden kannoa,

In den beschaulichen Klgstern denkt man in unserer Frage gewdhnlich viel niich-

8 Aufstieg zum Berge Karmel, 2. Buch, 30. Kap.

9 Als typisch fiir die grofle Mystik in unserem Sinne kénnen neben den beiden Spaniern
folgende Namen gelten: Symeon der Neue Theologe, Bernhard von Clairvaux, Angela
von Foligno, Mechthild von Magdeburg, Meister Eckhart, Seuse, Tauler, Ruysbroeck, Igna-
tius von Loyola, Maria de I'Incarnation (1599—1672), Emilie Schneider (1820—59), Lucie
Christine (1844—1908), Hieronymus Jaegen (1841—1919), Salesia Schulten (1877—1920),
Fidelis Weill (1882—1928). — Die prophetisch-apokalyptische Mystik einer Hildegard
von Bingen stellt eine andere Art von Mystik dar als die Uereinigungsmystik und kann
nicht mit deren Kategorien verstanden und gemessen werden, wie auch umgekehrt. Eine Ver-
bindung beider Arten findet sich bei Mechthild von Magdeburg (,Das fliefende Licht der
Gottheit“. Ubertragen von Margot Schmidt, mit einer Studie von H. U. von Balthasar.
Benzinger-Verlag, Einsiedeln 1956).

%2 Metaphysisch gesehen geht es um den Unterschied zwischen einer Erfahrung der ge-
schaffenen Gnade als ,medium in quo“ der Gotteskenntnis und der unmittelbaren Erfahrung
Gottes als der ungeschaffenen Gnade, wobei dann Gott selber ,mediumn in quo* und ,Ob-
jekt“, die geschaffene Gnade nur noch ,medium quo“ der Erkenntnis ist: Entsprechendes
gilt fir die Liebe. Vgl. A. Ampe S], a.a. O. 13; dazu unsere Kritik in , Wissenschaft und
Weisheit” 21 (1958), 51f. — Es bedarf wohl keiner Erwihnung, dafl die ,wesenhafte Ver-
einigung® seinshaft schon durch den #bernatiirlichen Gnadenstand gegeben ist (2 Petr 1, 4),
daf} es sich bei der mystischen Vereinigung also nur um das Bewufitwerden derselben han-
delt.



114 Hermann-Josef Lauter

terner als am griinen Tisch der Theologie. Marie de Jésus, die heiligmifige Priorin
des Karmels von Dijon, in dem Elisabeth von der Dreifaltigkeit lebte, und spater
des von ihr gegriindeten Karmels von Paray-le-Monial, gibt einer jungen Schwe-
ster, die sie nach dem Ziel des geistlichen Lebens im Karmel befragt, die Auskunft:
,Entweder fihrt es, wenn es der Wille Gottes ist, zur mystischen Vereinigung oder
es wichst so sehr in den theologischen Tugenden, dafl das Leben des Glaubens, sich
verklirend, verwandelt wird und das Morgenrot der Anschauung fast aufleuchten
madcht“19, Eine von uns befragte, im geistlichen Leben sehr erfahrene Priorin eines
deutschen Karmels antwortete in einem Brief so: ,Wenn Sie aber erwarten und
jetzt bitten, zu Thren Gedanken Stellung zu nehmen, so muf} ich Sie daran erinnern,
da wir keine Theologen sind. Einfiltig wachsende Seelen, von Gott so geschaf-
fen, aus allem Gebotenen das jeweils Zutriglichste aufzunehmen und sich einzu-
verleiben. Mag sein, daf} sich dadurch Erfahrung bildet, aber meist unkontrolliert-
kindlich vertrauend. So beobachte ich es um mich herum und im eigenen Herzen. So
einfach verstehe ich auch die Fithrung des Hl. Geistes, der unverkennbar durch
seinen Frieden den rechten Weg und wohlgefalligen Wandel bestitigt... Ich
kenne die zitierten Stellen [von Johannes v. Kr.] wohl, aber ich glaube, dafl die da-
mit von erfahrenen Mystikern erklirte ,Berithrung’ Gottes nur mehr sehr wenigen
zuteil wird. Nicht, weil Gott in seinen Gnadenerweisen weniger freigebig oder die
Menschen weniger aufnahmefihig geworden sind. Gott scheint fiir unsere Zeit die
im dunklen Glauben und in beharrlicher Treue gereifte Heiligkeit zu bevorzugen,
nach dem Muster einer kleinen hl. Theresia, eines hl. Konrad und anderer. Ob das
stimmt, weif ich nicht, es ist mir aber noch keine mystisch Begnadete von der Art
unserer Ordenseltern im Leben begegnet“. Es mag hier auch der Hinweis von Wert
sein, daf Edith Stein, selber Karmelitin von heroischer Tugend, in ihrem Werk
iiber die Mystik des hl. Johannes v. Kr. die Aufierordentlichkeit der Berufung ver-
tritt!t. Jede andere Auffassung fithrt zwangsliufig zu einer verhingnisvollen Ab-
wertung alles Nichtmystischen, das dann nur noch als Vorstufe zum Eigentlichen
angesehen werden kann!2. Und welche 1llusionen mufl eine Seelenfithrung wecken,
zu welchen Enttiuschungen fithren, die sich miht, mit der hohen Mystik zu zeigen,
,nach welchen fernen, aber leuchtenden Zielen wir uns zu orientieren haben?“13
Und doch kénnten wir bei dem zuletat zitierten Wort ankniipfen, um die Bedeu-
tung der Mystik fir das normale christliche Gnadenleben aufzuzeigen. Denn wir
sind durchaus nicht der Meinung — was man nach dem Bisherigen vielleicht vermu-
ten konnte —, die Mystik sei nur etwas fiir gewisse Auflenseiter und ihre speziellen
Seelenfithrer. Dann kénnte man doch wohl fragen: Wozu solche Wege, wenn, wie
alle einmiitig versichern, die Vollkommenheit einzig und allein in der Gottes- und
Nichstenliebe zu suchen ist? Wir werden die Mystik nur dann davor bewahren, als
ein (sit venia verbo!) absonderlicher Luxus in der Heilsordnung Gottes angesehen

10 Marie de Jésus OCD, Gestalt und Lehre. Diisseldorf 1951, 152.

11 Edith Stein, Kreuzeswissenschaft. Lonvain/Freiburg 1950, 155.

12 Das ,Nichtmystische* in unserem Sinne kann und wird gewdhnlich in einem weiteren
Sinne auch als ,mystisch® angesprochen, etwa beim ,Gebet der Einfachheit“. Der Begriff
»Aszese” reicht jedenfalls nicht aus, um den ganzen Reichtum des ,nichtmystischen® geist-
lichen Lebens umfassend auszusagen.

18 M-FEugéne de L'E-J.OCD,a.a.0.1 Bd, 199.



Die ngrofie Mystik“ und der ,kleine Weg* 115

zu werden, wenn wir in ihr ein echtes ,Charisma“ sehen, eine Gnade also, die vor
allem zum Nutzen der Gemeinschaft, zur Erbauung der Kirche gegeben wird. Aller-
dings hat es dieses Charisma in sich, den Empfinger auch in der persénlichen Voll-
‘kommenheit zu fordern und zu heiligen. Charis und Charisma, Gnade und Sen-
dung, Liebe und Auftrag sind hier nicht voneinander zu trennen. Die grofie Mystik
ist eine Heilsgnade von prophetischem Charakter. Sie ist ein machtvolles Zeugnis
der Epiphanie des Sohnes Gottes, des Einbruchs der Ewigkeit in die Zeit, der Wie-
dergeburt aus Gott und des Anbeginns des ewigen Lebens. Gerade in unserer Zeit,
in der der Sinn fiir die Wirklichkeit des Ubernatiirlichen viel weniger selbstver-
stindlich und lebendig ist als etwa im Mittelalter oder im Spanien der Barodkzeit,
ist das Zeugnis der Mystik von grolem Wert. Und nicht nur als Zeugnis fir die
Auflen- und Abseitsstehenden bewiahrt sich die Mystik — eine Edith Stein ist durch
die Lektire des ,Lebens“ der hl. Theresia von Avila zum Glauben gekommen -,
sondern mehr noch durch ihre Anziehungskraft ins innere Leben hinein, die sie zo
allen Zeiten auf die Gemiiter ausgeiibt hat. Als echtes Charisma strahlt sie iiber
den engen Kreis der personlichen Existenz hinaus in einen weiten Raum und ihr
Licht schart allezeit die ,Gottesfreunde” um sich. Wenn wir oben gesagt haben, das
Licht des ,kleinen Weges“ falle auf alle Wege der Gnade, so méchten wir jetzt
umgekehrt sagen: auf allen Wegen ist die Mystik von Nutzen, denn sie gewihrt
den tiefsten Finblick in jene Esse, in der Gott scine Heiligen schmiedet. Was ein
Johannes v. Kr. in der ,Dunklen Nacht“ mitteilt, ist nicht nur fiir den Ausnahme-
fall von Bedeutung, sondern erhellt in einzigartigerweise jenen Prozef innerster
Umgestaltung, in der der Mensch durch viele Tode hindurch zum wahren Leben
gelangen soll. Und die Herrlichkeit jener verwandelnden Vereinigung, der ver-
gottlichenden Vermahlung der Seele mit dem Sohne Gottes und der ganzen unge-
teilten Dreifaltigkeit, jenes Eintauchen des Geistes in den flutenden Licht- und Lie-
besaustausch des gottlichen Lebens, ist es nicht fast wie ein Offenbarwerden dessen,
was kein Auge je gesehen und kein Ohr gehort hat, was Gott aber denen bereitet,
die ihn lieben? ,Nicht viele mag es auf Erden geben und auch gegeben haben®,
schrieb der gute Kenner des mystischen Lebens und seiner Geschichte, Karl Rich-
stitter SJ, ,die zu jenen hochsten Stufen der Kontemplation gelangt sind, von denen
der heilige Karmelit aus eigener Erfahrung reden konnte. Und dennoch hat er fiir
viele nicht umsonst geschrieben. Denn hier erscheint die unendliche, unerschaffene
Liebe Gottes in solcher Herablassung zur kleinen, geschaffenen Menschenseele, daff
auch jene, denen dieses Gliick versagt ist, zur Gegenliebe entflammt werden. Dann
kann es dabei wie ein leises Ahnen iiber die Seele kommen, was den vielen bereitet
ist, die im Himmelslichte das hichste Gut unverschleiert schaven werden. Nicht we-
nige Erdenpilger hat der Heilige durch seine Schriften ermutigt, dem Herrn auf
dem Wege des Kreuzes nachzufolgen im Aufstieg zu ewiger Himmelshdhe. So ha-
ben seine Schriften manchen vicles zu sagen“14. Der hl. Petrus von Alcantara, selber
Mystiker und kundiger Wegbereiter der hl. Theresia, hat den Wert des mystischen
Zeugnisses in Worten hervorgehoben, die zugleich die Briicke schlagen zum heilsge-
schichtlichen Zeugnis der Apostel: ,In Gegenwart der Jiinger und vor ihren Augen

M Karl Richstdtter SJ., Der Kirchenlehrer der Mystik, in ,Stimmen der Zeit*
119. Bd. (1980), 209.



116 Hermann-Josef Lauter

fubr er gen Himmel. Sollten sie doch Zeugen dieser Mysterien sein; und niemand
ist besserer Zeuge fiir Gottes Wirken als der, der es aus Erfahrung kennt. Wenn
du wahrhaft wissen willst, wie gut der Herr ist, wie huldvoll, wie sanftmiitig fir die
Seinen, wie grofl die Wucht und Wirksamkeit seiner Gnade, seiner Licbe, seiner
Vorsehung, seiner Tréstungen, so geh und befrage jene, die es aus Erfahrung wissen:
siewerden dir davondas vollstindigste Zeugnis geben“15. Gott braucht Zeugen seiner
Grofitaten in der Geschichte wie in den Seelen. Und mag die Erfahrung, die sich
hier ausspricht, auch nicht in allem nachvollziehbar sein, so bleibt sie doch ein Licht,
an dem wir uns orientieren konnen. ,Die grofien Mystiker®, sagt darum Henri de
Lubac, ,haben teil an dem Vorrecht der grofien Klassiker aller Bereiche: auch ihre
ganz besonderen Unterweisungen haben allgemeine Geltung. Und selbst dann,
wenn ihr Denken absonderlich zu werden und auf einen duflerst seltenen Einzelfall
zu zielen scheint, bleibt es Brot fiir alle. Jedes geistliche Leben, auch das beschei-
denste, zieht Nutzen aus ihrer Schule“!s,

Der ,prophetische® Charakter der mystischen Gnaden ist ausgesprochen in einem
Wort der groBen Theresia iiber die ,mystische Vermahlung“: , Was Gott hier der Seele
in einem Augenblick mitteilt, ist ein so grofies Geschenk, eine so hohe Gnade und
erfiillt sie mit so auflerordentlicher Wonne, daf} ich es mit nichts anderem verglei-
chen kann als mit der himmlischen Glorie, die ihr der Herr fiir einen Augenblick
offenbaren will, und zwar auf eine so erhabene Weise wie durch keine andere Vi-
sion. Man kann dariiber nicht mehr sagen, als dafl die Seele oder vielmehr der Geist
der Seele eins mit Gott geworden ist, der, da er selbst Geist ist, seine Liebe zu uns
dadurch zeigen wollte, dafi er einigen Personen off enbarte, wie weit dieselbe gehe,
damit wir die Grofle seiner Erbarmungen preisen. Denn er hat sich dergestalt mit
seinen Geschopfen verbinden wollen, daf er sich nicht mehr von ihnen trennen will,
so wie auch die Verehelichten untrennbar miteinander verbunden sind“t7.

,Wer dem Herrn anhiingt, ist ein Geist mit ihm“ (1 Kor 6, 17) — das ist das erste
und letzte Wort der Mystik, ihre Frohe Botschaft:

JIch bin in dir, du bist in Mir,

Wir kénnen einander niher nicht sein,
Denn wir sind beide in eins geflossen
Und sind in eine Form gegossen

Und verbleiben so ewig unverdrossen®1s,

Das andere Wort ist das vom Weizenkorn, das sterben muf}, um nicht allein zu
bleiben, sondern viele Frucht zu bringen — Frucht fiir viele.

15 Zitiert nach Irene Behn, Spanische Mystik. Diisseldorf 1957, 97. Das groBe Werk
der Verfasserin erschlieBt in hervorragender Weise den religiésen Reichitum der spanischen
Mystik.

16 H de Lubac SJ, Paradoxe des gelebten Glaubens. Diisseldorf 1950, 12.

i7 Seelenburg, 7. Wohnung, 2. Kap., 4.

18 Mechthild von Magdeburg,a.a.0.137.





