
Geist und Kirche 
Ein Kapitel aus der Theologie des hl. Ignatius von Loyola 

Von Hugo R a h n e r SJ, Innsbruck* 

Man hat die Geistlichen Übungen des hl. Ignatius treffend eine •Methode der 
übernatürlichen Entscheidung" genannt1, ein von der Gnade geleitetes Finden des 
für den Übenden ganz konkreten, einmaligen, lebensentscheidenden Willens Gottes. 
Die Bewegung des Geistes, die auf diese existentielle Entscheidung hindrängt, wird 
betend erfaßt in der Betrachtung des irdischen Lebens des Wortes Gottes. Da nun 
aber der Geist Gottes zur Nachbildung der Kindschaft treibt (Rom 8,14), Kind- 
schaft aber immer Teilnahme an dem menschgewordenen Sohn Gottes ist, gilt als 
Grundgesetz des geistlichen Lebens: Geist geht immer auf Leib hin, Geistbewegung 
besagt Inkarnation und .Auferbauung des Leibes Christi' (Eph 4, 12). Geist baut 
sich Leib. Und umgekehrt: Die Echtheit der Geistbewegung ist ablesbar an der chri- 
stusgleichen konkreten Gestalt ihrer Leibwerdung. Die Entscheidungen der Geist- 
lichen Übungen, die man die Wahl nennt, haben mithin immer eine gleichsam in- 
karnatorische, eine hypostatische Struktur: sie sind .unvermischt' und .ungeteilt" 
(Chalkedon) vom Geist Gottes, der dem Betenden •das in die Seele legt, was er tun 
soll" (Ex 180); sie sind aber ebenso ,ungetrennt' vom Leiblichen, so sehr, daß die 
Sichtbarkeit zur Kontrolle der Echtheit des Geistes wird - eben darum, weil diese 
Bewegung vom frei wehenden Geist Gottes zu einer frei entscheidenden Person 
geht. Das besagt auf dem Höhepunkt der Exerzitien: die Echtheit der mystischen 
(erste Zeit der Wahl) und der psychologischen (zweite Zeit) Unmittelbarkeit der 
existentiellen Entscheidung ist nachprüfbar an der .Vernünftigkeit' der reflektie- 
renden Überlegung (dritte Zeit)2. Das bedeutet aber umgekehrt nicht, als ob nun die 
klare Evidenz (oder genauer gesagt: die Quasi-Evidenz3) der Entscheidung der 
ersten oder der zweiten Zeit doch wieder der bloßen Rationalität unterworfen 
würde und als sei die bloße Vernunft das letzte und einzig sichere Maß der Echtheit 
der Geistesbewegung. Nein, es bleibt bei dem mutigen und tiefen Wort aus der 
ältesten Deutung der Exerzitien: •Unter der Voraussetzung, daß jene Bewegung 
unmittelbar von Gott stammt, ist sie ohne Zweifel der erhabenere und höhere Weg, 
da der göttlich erleuchtete Wille dem Verstand vorausgeht und ihn nach sich zieht; 
so sagt auch Aristoteles, wie Thomas berichtet: .Denen, die durch göttlichen An- 
trieb bewegt werden, frommt es nicht, mit sich nach menschlicher Überlegung zu 

* Dieser Beitrag ist für die französische Zeitschrift •Christus', Cahiers spirituels" (Paris) 
geschrieben worden und wurde uns in freundlicher Weise von der Schriftleitung zum Ab- 
druck überlassen. 

1 J. de Guibert, Saint lgnace Mystique,Tou\omt 1950, S. 47. • M. O 1 p h e - G a 1 - 
Hard: Les Exercices Spirituels: Revue d'Ascetique et de Mystique 18 (1937) S. 349: 
•Methode de decision surnaturelle". 

2 Vgl. H. Rahner, Werdet kundige Geldwechsler. Zur Geschichte der Lehre des 
hl. Ignatius von der Unterscheidung der Geister: In: Ignatius von Loyola. Seine Gestalt 
und sein Vermächtnis (Herausg. von Fr. Wulf), Würzburg 1956, S. 303•341; ebenso in: 
Gregorianum 37 (1956) 444•483. 

9 Das betont P. Gonzalez Dävila (1587) in seinem Direktorium ausdrücklich: •Aquel sentir 
no dize certidumbre de evidencia" (MJ II, 2, 513). 



118 Hugo Rahner 

Rate zu gehen, weil sie von einem höheren Prinzip bewegt werden als es die mensch- 
liche Vernunft ist' "4. Es bleibt aber auch durchaus das andere Wort bestehen, daß 
die gläubig erleuchtete Vernunft immer als Kontrolle des Geistes einsetzbar ist. 
Denn nach dem für die Theologie des Ignatius fundamentalen Satz kann sich der 
Geist nicht widersprechen, das heißt, der •gleiche Geist, der uns zu unserm Heil 
lenkt und leitet, waltet auch zwischen Christus dem Bräutigam und seiner Braut, der 
Kirche" (Ex 365). Innen und außen können also und müssen sich entsprechen: und 
die Unterscheidung der Geister hängt hier innig zusammen mit den Regeln der 
kirchlichen Gesinnung. Das •wahre Fühlen in der Kirche" bedeutet jenen sozusa- 
gen hypostatischen Takt, mit dem wir bereit sind, das Geistliche zu messen am 
Leiblichen, die mystische Innerlichkeit am betastbaren Leben Jesu, die Begeiste- 
rung für das Königreich Gottes am Dienstwillen in der schmerzlich sichtbaren 
Kirche, in der hierarchischen Kirche, •die die römische ist"5. •Mystique du service 
de Dieu" hat das de Guibert genannt6. 

Hier berühren wir einen in der Theologie des geistlichen Lebens seit den Urzei- 
ten fundamentalen Grundsatz. Seitdem das Wort Fleisch geworden ist, gibt es kei- 
nen unumgrenzten Raum des bloßen Geistes mehr. Die Überschattung lag über 
Nazareth. Geist tendiert zu Leib, Begeisterung zu Kirche. Die Echtheit einer Geist- 
bewegung ist seitdem meßbar am irdischen Leben Jesu, wie schon die Didache sagt7. 
•Der Geist hat es mir geoffenbart: ohne den Bischof tut nichts", sagt der Ignatius 
der Urkirche8. •Jede innere Freude, jedes noch so sublime Gefühl, jede Vision, die 
nicht zu gläubiger Liebe zu den in der sichtbaren Kirche, der römischen Kirche auf- 
bewahrten Mysterien anregt, ist verdächtig und führt zu Irrtum und Satan", sagt 
Bernardin von Siena9. Diese Überzeugung gehört auch zu den theologischen Ein- 
sichten, die das Leben und die Lehre des hl. Ignatius geformt haben. 

1. 

Wir versuchen, diese Beziehung zwischen Geist und Kirche zunächst für die we- 
sentlichen Etappen des Lebens des Ignatius aufzuzeigen. Was wir dabei unter 
,Geist' und unter .Kirche' verstehen, entfaltet uns vielleicht am deutlichsten ein 
Wort des Jeronimo Nadal, der dieses Stück der ignatianischen Theologie wohl am 
tiefsten erfaßt hat. In einem Satz seiner •Beobachtungen im Gebet" (die Ausgabe 
der Monumenta hat ihn leider ausgelassen) spricht Nadal von der mystischen Erhe- 
bung der Seele, die wir nach dem Vorbild des Vaters Ignatius anstreben sollen: 
•Diese friedvolle Erhebung der Seele, diese Einigung mit der höchsten Kraft und 
dem höchsten Licht war dem Vater Ignatius ganz vertraut. So sehr, daß seine Ein- 
sichten und seine Entscheidungen aus einer ununterbrochenen Verbindung mit der 

4 MJ II, 2, 519. • Directorium 27, 1: MJ II, 2, 701. • Thomas STh 1, II, qu. 68, a. 1. • 
Aristoteles, Ethica Eudem. I, 7, 14. • V. L a r r a n a g a , La espiritualidad de San Ignacio 
de Loyola. Esludio comparativo con la de Santa Teresa de Jesus, Madrid 1944, S. 185. 

5 Die wohl sicher von Ignatius selbst stammende sogenannte Versio prima setzt bei Ex. nr. 
353 ausdrücklich hinzu: •quae Romana est". Vgl. MJ II, 1, 551. • P. de Leturia, Estu- 
dios lgnacianos II, Rom 1957, S. 27 

6 Saint Ignace Mystique S. 46•49. 
7 Didache XI, 8 (Funk I, S. 28). 
8 Philadelph. 7, 2 (Bihlmeyer S. 104). 
• Opera omnia III S. 134 AB. • Vgl. H. R a h n e r , Ignatius von Loyola und das ge- 

schichtliche Werden seiner Frömmigkeit, Graz-Salzburg 1949, S. 84. 



Geist und Kirche 119 

Kraft von oben erflossen und alle andern Weisen des Verstehens ihm als zweitran- 
gig vorkamen. Wenn aber diese Weise des Erkennens ausbleibe, so müsse man zu 
einer natürlichen Weise seine Zuflucht nehmen. Ja, noch mehr: auch wenn jene 
höhere Weise im Überfluß gegeben sei, so müsse sie doch immer in Übereinstim- 
mung stehen mit den Heiligen Schriften, den Tugenden, der rechten Vernunft, der 
Erbauung - kurz: mit der Kirche"10. Hier haben wir die Elemente unserer Unter- 
suchung des Lebens des hl. Ignatius klassisch zum Ausdruck gebracht. .Kirche' ist die 
Zusammenfassung alles Sichtbaren, von der Schrift bis zur Vernunft; ,Geist' ist die 
innerliche, unmittelbare Verbindung der Seele mit der Kraft ,von oben'11. Mystik 
und Vernunft, Geist und Kirche gehören zusammen, aber immer so, daß der Geist, 
mag er auch noch so reich fließen, sich eingrenzen läßt in das Maß des Sichtbaren. 

Der Ignatius dieser dialektischen Maxime von Geist und Kirche ist gebildet wor- 
den in der Begnadung von Manresa. Es ist auch hier ein Wort des P. Nadal, der 
uns diese von der Innerlichkeit bis zur sichtbaren Kirche gespannte Theologie auf- 
deckt: •Damals begann Ignatius das Innerste seiner Seele zu erforschen und die 
Verschiedenheit der Geister zu erfahren. Und dabei gab ihm darin der Herr ein 
großartiges Verstehen und ein lebendiges Fühlen (sentimientos muy vivos) der 
göttlichen Mysterien und der Kirche"12. Ignatius entdeckt hier den Zusammenhang 
zwischen seinem eigenen Geisterkampf und der Kirche als dem Schauplatz des 
Kampfes des sichtbar gewordenen Christus mit dem bösen Geist. Die satanische Ver- 
geistigung in ,Rauch und Feuer' (Ex 140) steht im Gegensatz zu der schlichten De- 
mut der Sichtbarkeit des wahren Königs (Ex 144), dessen diesseitig genau angeb- 
bares Kampffeld die ,Ebene von Jerusalem' ist im Gegensatz zu der ungreifbaren, 
pseudomystischen ,Gegend von Babylon'. Gott ist in Christus zu finden, aber nur in 
den •Synagogen, Städten und Flecken, die er predigend durchzog" (Ex 91). Darum 
zieht es Ignatius eben in Kraft dieser mystischen Einsicht mit Gewalt nach Jerusa- 
lem. Und es ist ein Echo aus dieser Theologie der Sichtbarkeit, wenn später ein- 
mal Laynez an Rodrigues schreibt, die göttliche Majestät gebe ja, wie die darin Er- 
fahrenen bezeugen, gerade in Palästina am reichsten seine tröstende Gnade13. Das 
ist gut ignatianisch gedacht. Um so eindrucksvoller ist es, wenn nun der gleiche 
Ignatius den mit aller Kraft der Seele geliebten Plan des Bleibens in Palästina auf- 

10 Archivum Romanum SJ, Opp. NN. 30, fol. 131f. • Erstmals veröffentlicht von M. N i - 
c o 1 a u , Jerönimo Nadal. Sus obras y doctrinas espirituales, Madrid 1949, S. 258, Anm. 8 
und S. 311: •Ea placide usurpanda animae levatio et unio cum superna virtute et lumine, 
quae familiaris est Patri Ignatio, ut quasi continuo intellectiones ac rerum dispositiones 
ex copulatione superioris virtutis accipiat; reliqui modi intellegendi illi videantur inferiores; 
hie tarnen modus si deficiat, ad naturalem modum aecurrendum; quin etiamsi ille superior 
abundet, tarnen semper debet esse conformis Scripturis Sanctis, virtutibus, reetae rationi, 
aedificationi: breviter Ecclesiae". • Zu dieser fast ununterbrochenen Verbindung des 
hl. Ignatius mit der Kraft von oben vgl. MJ IV, 1,349 u. 370 = FN II, 338. • Seine Offen- 
heit für das Einströmen der Gnade: FN I, 504. • FN II, 477. Vgl. H.Rahner, Ignatius 
von Loyola. Geistliche Briefe, Einsiedeln-Köln 1956, S. 61. 

11 ,De ariba' ist ein für die Theologie des hl. Ignatius wesentliches Wort. Vgl. Ex. nr. 237, 
wo es am deutlichsten erläutert wird als Bezeichnung für die .unmittelbare', von jeder 
menschlichen Mischung freie und lautere Mitteilung der Gnade. Ebenso Ex. nr. 184 und 
338. Vgl. auch MJ I, 1, 339 in einem Brief des Ignatius an Borja: •en todo de ariba, descen- 
diendo de su divina bondad". 

12 FN I, 307. 
" Mon. Laynez I, 258. 



120 Hugo Rahner 

gibt, weil es ihm die päpstlichen Bullen der Franziskaner nicht erlauben14. Wort- 
los läßt er hier seine Begeisterung eindämmen und sein ganzes Leben durch die 
sichtbare Kirchenautorität in eine völlig neue Richtung abdrängen. Das Ideal einer 
konkreten Arbeit in der hierarchischen Kirche wird ihm von da ab immer klarer: 
dieser Sichtbarkeit ordnet er nun alle Mystik unter. •Es war zweifellos der Instinkt 
des Heiligen Geistes, der ihn nun zum Studium antrieb und zu den Mühen der 
heiligen Wissenschaften - zur größeren Glorie Gottes und zum Heil der Seelen", 
bezeugt Nadal15. Mit dem gleichen Instinkt schmeckt Ignatius in Barcelona und in 
Alcala das Unkirchliche an der geistvollen Aszese des Erasmus1«. Es ist das gleiche 
Gespür, das Pedro de Leturia in seinem Traktat über die Kirchenregeln des Exer- 
zitienbuches genannt hat •una specie de instinto, un conocimiento gustado y assimi- 
lado"17. Ribadeneira betont daher ausdrücklich, daß Ignatius diese instinktive Anti- 
pathie gegen Erasmus schon lange vor dessen kirchlicher Verurteilung, also rein an 
seinem eigenen innerlichen Schwinden der Andacht gefühlt habe. Und ebenso war 
Ignatius der Prophetismus des großen Savonarola, bei aller Anerkennung, die er 
seiner Tugend zollt, verdächtig wegen seiner Stellung zur hierarchischen Kirche18. 
Fra Girolamo war ,Sedi Apostolicae rebellis': das genügte zur Ablehnung auch des 
Guten, das er schrieb19. 

Schon aus diesen ersten Regungen der .Romanitä' des Ignatius ersieht man, daß 
es sich nicht um eine irgendwie apologetische oder gar antiprotestantische, noch viel 
weniger um eine kirchenpolitische Haltung handelt20. Ignatius ist .römisch' und 
.päpstlich' aus seiner Theologie der Unterscheidung der Geister heraus: der Vica- 
rius Christi in Rom ist ihm sozusagen der klassische Fall der für die Kirche wesent- 
lichen Sichtbarkeit, an der sich das Unsichtbare messen lassen muß. Nur so ver- 
stehen wir es, wie in Ignatius (seit Paris) langsam aus Jerusalem Rom wird: das 
Königreich Gottes ist auch heute noch genau so sichtbar wie einst in den Flecken 
und Synagogen von Palästina, und die ganze Welt ist Heiliges Land. Christus ist 
noch da, gegenwärtig. An seiner gleichsam extremen Sichtbarkeit im römischen 
Papst ist mithin immer dann eine Geistbewegung abzumessen, wenn der Ruf und 
die Entscheidung der ,Wahl' nicht schon eindeutig klar liegen. Hier aber liegt die 
Wurzel für das ganze Wesen der in Paris sich bildenden Konzeption der Gesell- 
schaft Jesu verborgen. Dafür besitzen wir das klare Zeugnis Nadais: Ignatius be- 
faßt sich von Paris an intensiv mit dem Plan einer eigentlichen Ordensgründung, 
aber immer so, daß er den ihn führenden Geist nicht zwang, sondern ihm folgte: 
•singulari animi modestia ducentem Spiritum sequebatur, non praeibat"21. 

14 FN I, 424f. • Vgl. P. de Leturia, Jerusalen y Roma en los designios de San 
Ignacio de Loyola: Estudios Ignacianos I, Rom 1957, S. 195. 

15 Text erstmals ediert von M. N i c o 1 a u , Nadal S. 492. 
18 Vgl. dazu FN I, 454. 585. 669. • FN II, 417. 543. • Chron. I, 33. • Ribadeneira, 

Vita Ignatii Loyolae I, 13 und V, 10 (ed. Köln 1602, S. 83f. und S. 628f.) • Leturia, 
Estudios Ignacianos I, 195f.; 331, Anm. 33 (hier die neueste Literatur zur Frage, nachge- 
tragen von I. Iparraguirre). Estudios II, 160•162; 294f. 

17 Leturia, Sentido verdadero en la Iglesia militante: Estudios II, 153. 
18 FN I, 668. • MJ I, 3, 26. • MJ I, 5, 95. • MJ I, 6, 80. 
19 Chron. III, 24. • MJ I, 12, 635f. • Leturia, Estudios II, 290•294. 
20 Leturia, A las fontes de la Romanidad de la Compania de Jesus: Estudios I, 239f. 
21 FN II, 252. • Vgl. Nadal IV, 687: •Noli praeire Spiritum, sed sine ab illo duci ac mo- 

derari in veritate et disce gratiae cooperari". Das ist die gleiche behutsame Theologie, wie 



Geist und Kirche 121 

Wie dies gemeint ist, zeigt sich bei den Beratungen vor der Gelübdefeier auf 
Montmartre. Die Gefährten sind sich darüber einig, daß man durch Gebet und 
durch Abstimmung zwar feststellen könne, ob man gemeinsam in Palästina blei- 
ben oder wieder nach dem Westen zurückkehren solle. Der Fall wird ihnen erst 
dunkel bei der weiteren Frage: was ist nach der Rückkehr oder nach Ablauf des 
festgesetzten Jahres nach etwa verhinderter Wallfahrt zu tun? Hier setzt ein, was 
Leturia die römische Lösung des casus perplexus genannt hat22 und was typisch 
ist für Ignatius und seine Theologie, die ganz und gar in der Ekklesiologie der 
Exerzitien wurzelt: für diesen Fall stellt sich die kleine Schar der Gefährten dem 
Vicarius Christi in Rom zur Verfügung, damit dieser (sozusagen mit der dritten 
Zeit der Wahl, also mit dem hörbaren Wort der Vernunft, mit der kontrollier- 
baren Entscheidung der sichtbaren, Christus vertretenden Autorität) den Zweifel 
entscheide. Der Gehorsam gegen dieses Papstwort würde dann die eigentliche Ge- 
währ für die Echtheit ihrer Begeisterung sein: denn Geist und Kirche widerspre- 
chen sich in den Tiefen nicht. 

Der Zeugnisse dafür sind viele. Ignatius selbst berichtet, sie wollten für den 
Fall der Unmöglichkeit eines dauernden Bleibens in Jerusalem •nach Rom zurück- 
reisen und sich dem Stellvertreter Christi zur Verfügung stellen, damit dieser sie 
dann dort einsetze, wo nach seinem Urteil mehr für Gottes Ehre und das Seelen- 
heil zu erreichen sei"28. Denn der Papst ist, wie Peter Faber später rückblickend 
in einem Brief sagt, •der Herr des gesamten Erntefeldes Christi"24. Und in seinem 
Tagebuch erinnert er sich an den Tag von Montmartre und dankt Christus für die 
Entscheidung, die sie damals getroffen hatten, sich der päpstlichen Entscheidung 
anzuvertrauen: denn darin habe sich der •manifeste Ruf" (eine durchaus den Exer- 
zitien entsprechende Ausdrucksweise) des Herrn Jesus Christus deutlich gemacht: 
•Voce sui Vicarii in terra, quae est manifestissima vocatio"25. Am deutlichsten 
aber spricht Polancoim Summarium italicum: •Denn sie waren ganz überzeugt 
davon, daß Christus selbst durch die Vermittlung seines Stellvertreters sich würdi- 
gen werde, ihnen den Weg seines größeren Dienstes zu weisen"26. Die römische Be- 
dingung des Gelübdes von Montmartre ist also aufzufassen als eine der Wahl in 
den Exerzitien entsprechende Kontrolle der zu allem Knechtsdienst willigen Be- 
geisterung. Das Wort der sichtbaren Kirche soll gleichsam die Schleusen bauen, 
zwischen denen der Strom des Geistes machtvoll (weil eingedämmt) brausen kann. 
Ignatius hat denn auch in seinen Konstitutionen, wo er von dem vierten Gelübde 
der Professen, dem sogenannten Papstgelübde, spricht, sich des Ursprungs dieser 
Idee auf Montmartre erinnert und gesagt, die Gefährten hätten sich damals dem 
Papst zur Verfügung zu stellen entschlossen •por non errar in via Domini"27. Das 
heißt in der Sprache der Exerzitientheologie: bei einer noch unsicheren Wahlent- 
scheidung (so auch Leturia: •en una eleccion dudosa"28) gibt nicht der drängende 
Geist, sondern das hörbare Wort der Kirche den Ausschlag. Das setzt sich ungebro- 

sie in dem klassischen Wort verborgen liegt, das uns Ribadeneira, Vita Ignatii V, 11 
(S. 660) berichtet: •Te rebus, sed non res tibi submitte". 

22 Vgl. Leturia, Estudios I, S. 197. • G. Schurhammer, Franz Xaver I, Frei- 
burg 1955, S. 200f. 

2S FN I, 480.       24 MJ I, 1, 1.82.       25 Mon. Fabri 498. • FN I, 42.       2« FN I, 264. 
27 Constitutiones VII, 1 B = MJ III, 2, 562.        28 Estudios I, S. 197. 



122 Hugo Rahner 

dien fort in das Papstgelübde: der Gehorsam gegen den Papst soll die Impulse des 
Geistes lenken, kontrollieren, als echt erweisen. Mag es nun Ignatius selbst gewe- 
sen sein oder sein getreuer Sekretär Polanco29: jedenfalls setzte man bei der Redi- 
gierung der Formula Instituti für die Bulle .Exposcit debitum' von 1550 die Moti- 
vierung des Papstgelübdes eigens ein: •ad certiorem Sancti Spiritus directionem"30. 
Um des Geistes sicher zu sein, muß man die Kirche hören. 

Geist will Leib. Begeisterung ist echt, wenn sie gehorsam sein will: denn Chri- 
stus das Wort ist sichtbarer Mensch. Darin liegt das Um und Auf der ignatiani- 
schen Theologie. Die sogenannte ,Deliberatio primorum Patrum' vom Jahre 1539 
ist dafür ein klarer Beweis: die Gefährten entscheiden sich für den innerhalb eines 
Ordens zu gelobenden Gehorsam, weil sie aus ihren Exerzitien diesen Zusammen- 
hang von Geist und Kirche kennen31. Gehorsam ist einfachhin die christusförmige 
Leibwerdung der Begeisterung. Nur so verstehen wir, warum Ignatius selbst die 
folgenschwere Entscheidung, ob er die Wahl zum Generaloberen annehmen solle 
oder nicht, abhängig sein läßt von dem Wort des Beichtvaters32. Denn im Zweifels- 
fall ist für ihn immer das äußere Wort der innerlichen Bewegung vorzuziehen - 
und das ist bei diesem Menschen, der sich seiner mystischen Geistführung so über- 
wältigend bewußt war, nicht Flucht ins Vernünftige oder in die fremde Autorität, 
sondern einfach nur die aus Manresa stammende mystische Überzeugung von der 
in Christus leibhaft erschienenen Gegenwärtigkeit des Geistes. Und weil dem so 
ist, können sich für Ignatius Geist und Kirche, Liebe und Buchstabe nicht wider- 
sprechen. Hierin wurzelt nun auch die Theologie jener berühmten Einleitung zu den 
Konstitutionen: Das Gesetz der Liebe, das der Heilige Geist in die Herzen schreibt, 
widerspricht nicht nur dem Buchstaben des Gesetzes, sondern fordert geradezu die 
Mitwirkung der Geschöpfe heraus. Die Skala dieser Geschöpfe ist hier aber: der 
Vicarius Christi, das Vorbild der Heiligen, die Vernunft selber33. Im Sinne Nadais 
heißt das einfach: die Kirche. 

Mithin setzt sich diese Dialektik von Geist - Kirche in der Theologie des Ignatius 
fort zu der unaufhebbaren Spannungseinheit zwischen Gnade und freier Mitarbeit, 
zwischen Gottvertrauen und Selbsttätigkeit. So auf Gott vertrauen, daß man dabei 
nie vergißt: Du mußt alles tun, was du von dir aus tun kannst. Und so arbeiten, 
daß man dabei nie vergißt: letztlich kommt es nur auf Gottes Gnade an. Das ist der 
wahre Sinn der berühmten und oft mißdeuteten Dialektik der ignatianischen 
Maxime, über die uns P. Fessard den besten Kommentar geschrieben hat34. Es ist 

29 Daß diese Begründung des Papstgelübdes unmittelbar von Polanco stammt, legt sich 
nahe durch seine Notizen zur Redigierung der Formula Instituti, die 1548/49 geschrieben 
wurden in Vorbereitung der kommenden Bulle .Exposcit debitum'. Hier wird ausdrücklich 
bemerkt, der Grund für das Papstgelübde sei auch die •mas cierta direction del Spiritu Sanc- 
to" (MJ III, 1, 301 u. 323). • Vgl. dazu neuestens B. Schneider, Der hl. Ignatius von 
Loyola im Dienst der Kirche: Gregorianum 39 (1958) S. 137•146. 

30 MJ III, 1, S. 377, Z. 39. 
31 MJ III, 1, S. 4: •Ut nihil penitus ex proprio nostro spiritu et capite asseramus, sed so- 

lum, quidquid id sit, quod Dominus inspiraverit et Sedes Apostolica confirmaverit ac proba- 
verit". 

32 FN I, 18f. 
33 Constitutiones, Prooemium 1: MJ III, 2, 260. 
34 G. F e s s a r d , La Dialectique des Exercices spirituels de Saint Ignace de Loyola, 

Paris 1956, S. 305•341. 



Geist und Kir die 123 

die Dialektik, die uns die Kirchenväter in das Oxymoron von der •nüchternen Trun- 
kenheit" geprägt haben35. Es ist die Dialektik, die Ribadeneira an Ignatius rühmt: 
•Oft schien es, als ob er bei Unternehmungen keinerlei Rücksicht nähme auf mensch- 
liche Klugheit, sondern sich rein verließe auf die göttliche Fürsorge. Bei der Aus- 
führung aber und bei der Vollendung solcher Unternehmungen versuchte er es mit 
allen Wegen, um die Sache zu Ende zu bringen. Nur war er auch hier so vorsich- 
tig, seine Hoffnung niemals auf die menschlichen Mittel (die immer nur Instru- 
mente sein durften) zu setzen, sondern auf Gott, den Wirker alles Guten. Wie im- 
mer dann die Sache auch ausging: er jedenfalls wollte immer ein fröhliches und 
ruhiges Herz bewahren"36. Auf unsere Dialektik von Geist und Kirche angewandt, 
heißt dies aber, und das gehört in die Fundamente der ignatianischen Theologie: 
bei aller Begeisterung niemals vergessen, daß Geist immer eine Form braucht. Das 
lebendige Wasser bedarf des Gefäßes. Geist verlangt nach Kirche. Und Kirche ist 
geschriebenes Wort, ist Gesetz, ist Geschichte, ist Vernunft. Umgekehrt aber: beim 
Ziehen dieser Grenzen niemals vergessen, daß der Geist nicht eingesperrt werden 
kann, daß er immer auch über die Ränder der Gefäße quillt, daß er weht, wo er 
will. Kirche braucht Geist. Das ist die Dialektik jenes berühmten Wortes, mit dem 
man Ignatius und seine Theologie ins Herz getroffen hat: •Nicht eingegrenzt wer- 
den vom Größten und dennoch einbeschlossen bleiben vom Geringsten: das ist 
göttlich"37. Das ist die Dialektik der Wahl in den Exerzitien: offenstehen für den 
einen, einmaligen Anruf Gottes, und mit dem gleichen Ohr zu horchen auf die 
Stimme der hierarchischen Kirche. Den Geist zu hören im Inneren und im Äußeren 
- ja die Anregung aus dem je zu mir einmalig und unwiederholbar sprechenden 
Geist ruhig dem Spruch der kontrollierenden Vernunft zu unterwerfen, in der Über- 
zeugung, daß der Geist meiner Innerlichkeit und der Geist der hierarchischen Kirche 

letztlich der gleiche ist. 
In diesem Ausgleich von Enthusiasmus und Nüchternheit sahen die Gefährten 

des Ignatius eine seiner kennzeichnendsten Gaben. Ignatius war, wie Goncalves in 
seinem Tagebuch vermerkt, klug, aber nie zu klug, sein ganzes Wesen schien nur 
aus ,racon' zu bestehen; Affekt und Devotion folgten stets der Vernunft38. Aber 
was es war mit dieser Vernünftigkeit, hat Ignatius in einem köstlichen Brief an 
Alphonso Ramirez de Vergara noch kurz vor seinem Tod geschrieben39: die Ver- 
nunft muß die Führung haben, gewiß, aber die Liebe und die Tröstung folgen um 
so strömender, je selbstloser die Vernunft ihren Gott gesucht hat: diese ignatianische 
.Vernunft' ist schon in sich ganz an Gott verloren. Und darum ist auch das Umge- 
kehrte in dieser Dialektik möglich und notwendig: man darf niemals allzu vernünf- 
tig sein, man darf nie vergessen, daß der Geist weht, wo er will, man muß sich 
offenhalten für die gleichsam überbordende Geistbewegung, es muß immer in der 
Kirche auch noch einen Platz geben für den Enthusiasmus, für die Begeisterung zum 
Ungewöhnlichen und zum Schönen hin. Eben dies wollte Ribadeneira von Ignatius 

85 H. Le wy , Sobria Ebrietas. Untersuchungen zur antiken Mystik, Gießen 1929. 
88 Vita Ignatii V, 11 (S. 649). 
87 H. R a h n e r , Die Grabsdirift des Loyola: Stimmen der Zeit 139 (1947) S. 321•339 

-Fessard  1. c. S. 168•173. 
88 FN I, 702f. 
88 MJ I, 11, 184f. 



124 Hugo Rahner 

sagen, als er ihm das Wort in den Mund legte: •In den göttlichen Dingen bringen 
die Menschen, die allzu klug sein wollen, kaum je etwas Großes zustande. Denn wer 
immer nur an die Schwierigkeiten denkt, wer grübelnd und schwankend nur die 
möglichen Ausgänge voraussieht und fürchtet: der wird niemals sein Herz den Din- 
gen zuwenden, die die schönsten sind"40. Nein, Ignatius ist niemals ein vernünfteln- 
der Rechner gewesen, und darum ist auch seine Kirchlichkeit und sein Romanismus 
so weit entfernt von aller bloß apologetischen Enge. Was er einmal in einem Brief 
an den Herzog von Alba geschrieben hat, gilt von ihm und von seiner ganzen Theo- 
logie: •Denn oft mag das, was so gar nicht mit der menschlichen Klugheit übereinzu- 
stimmen scheint, sehr wohl eins zu sein mit der göttlichen Klugheit: denn diese 
läßt sich nicht eingrenzen in die Gesetze unserer Vernunft (no se ata ä las leyes de 
nuestras razones)"41. Dieses Wort ist der beste Kommentar zu den drei Zeiten der 
Wahl im Buch der Geistlichen Übungen. Dieses Wort ist der ganze Ignatius. 

Was wir am Leben des hl. Ignatius für die Dialektik zwischen Geist und Kirche 
ablesen konnten, das wird noch deutlicher aus seiner Lehre. Das wird dort am deut- 
lichsten, wo Ignatius etwas zu lehren oder zu unternehmen hat in bezug auf falsche 
oder verdächtige Mystik, er, der Mystiker, der nach eigenem Geständnis in jedem 
Augenblick sich dem Strom der göttlichen Tröstung öffnen konnte42 und der einmal 
sagte: •Ich könnte gar nicht mehr leben, wenn ich nicht in meiner Seele etwas leben- 
dig fühlte, das nicht von mir selber kommt, ja nicht einmal von mir kommen könnte, 
etwas, das nicht mehr ein menschlich Ding ist, sondern lauter nur von Gott 
kommt"43. Ignatius ist - eben weil er ein Mystiker ist - von einem wachen, nüchter- 
nen und auf den ersten Blick fast enttäuschenden Mißtrauen gegen alle mystischen 
Phänomene44. Unerbittlich wendet er auf diese Erscheinungen seine Regeln zur Gei- 
sterscheidung an und schenkt uns darin eine klassische Exegese zum Exerzitienbuch. 

Da sind in Gandia die beiden Jesuiten Onfroy und Oviedo, Mitbrüder und Haus- 
genossen des Herzog-Paters Francisco de Borja. Ihren aszetischen Extravaganzen 
und ihren mystischen Prophezeiungen vom kommenden Engelpapst verdanken wir 
das umfangreiche Schreiben, das in des Ignatius Auftrag Polanco im Juli 1549 nach 
Gandia schickte45. Die beiden, so schrieb er im Begleitbrief an Borja, •sind vom 
rechten Weg abgekommen, getäuscht, irrend, verleitet vom Vater der Lüge"46. Aber 
dies nachzuweisen, sei schwer, dazu bedürfe es eben jener hohen Gnadengabe, die 
der Apostel .Unterscheidung der Geister' nenne (1 Kor 12, 10), die zwar eine gratia 
gratis data sei, aber in ihrer Betätigung eine Hilfe erhalte durch menschliches Mit- 
tun, besonders durch Klugheit und theologisches Wissen (•la quäl se ayuda y exer- 
cita con la industria humana, en special con prudencia y doctrina"47). So sehr also 
der Christ niemals Prophetenwort und mystische Erleuchtung als solche zurückwei- 

40 Vita Ignatii V, 11 (S. 662). 
41 MJ I, 11, 8. 
42 FN I, 504. • FN II, 477. 
43 FN II, 338. • MJ IV, 1, 349 u. 370. 
44 Vgl. dazu H. R a h n e r , Ignatius von Loyola. Briefwechsel mit Frauen, Freibure 1956. 

S. 28•30. 
45 MJ I, 12, 632•654.        4« MJ I, 12, 495. • Mon. Borg. II, 566.        " MJ I. 12, 633. 



Geist und Kirche 125 

sen oder verdächtigen dürfe, so sehr sei er auch verpflichtet, die Geister zu prüfen 
am Maßstab des Greifbaren, des Sichtbaren, ja sogar (hier kehrt das für Ignatius 
so kennzeichnende Wort wieder) des Vernünftigen (si no contienen cosa repugnante 
ä la razon ni buena doctrina48). Die Anregung, die vom guten Geist kommt, drängt 
darum auch zum Sichtbaren, zum Licht, zum Aufgedecktwerden; der böse Geist liebt 
die Verborgenheit, das vornehme sich Absondern, die Verachtung des Gewöhn- 
lichen. •Das riecht nach jenem Geist, der das Licht scheut (Jo 3, 20), und dieser Geist 
flieht vor geistlichen Menschen, da er genau weiß, daß diese seine Schliche wohl 
merken und seine Täuschungen aufdecken"49. Der gute Geist drängt also zu Gehor- 
sam innerhalb des Ordens und der Kirche: •Es ist das Zeichen des guten Geistes, 
wenn er hinführt zu der Beobachtung der Satzungen und zur Liebe all der Dinge, 
die ein Mensch im Dienst Gottes zu tun verpflichtet ist"50. Und so muß alle Erleuch- 
tung und jede übernatürliche Gabe die Kontrolle des geistlichen Vaters und des 
Oberen ertragen können. Ignatius zitiert hier das Wort des Herrn (Joh 7, 17), daß 
derjenige die Lehre Gottes zu erkennen vermöge, der zuvor schon den Willen Got- 
tes getan habe, daß also die Herkunft einer Geistbewegung am deutlichsten von 
jenen Männern erkannt werde, die uns in der Welt der sichtbaren Autorität vor- 
gesetzt sind51. Gehorsam und Offenheit gegen Ignatius erkennt darum auch Oviedo 
als das beste Zeichen der Geisterdiskretion an52. 

Ignatius hat unter seinen Söhnen noch manchen Fall einer pseudomystischen Er- 
leuchtung zu beurteilen gehabt. Die Grundsätze sind immer die gleichen. Als der 
seltsame Franzose Guillaume Postel53 1544 zu Rom in den Orden eingetreten war 
und 1545 wieder entlassen wurde, standen seine mystischen Hirngespinste zur Dis- 
kussion. Peter Faber schrieb ihm einen rührenden Brief mit der Mahnung, den echten 
Geist im Gehorsam und in den kleinen Dingen zu finden54, Laynez aber urteilte in 
seinem Gutachten ganz im Sinne des Meisters Inigo: •Indem er dem göttlichen Geist 
vorauseilen will, stößt er ihn zurück und ruft dafür den bösen Geist, der sich als 
Engel des Lichts ausgibt... ich würde ihm also raten, lieber sein Inneres einzustel- 
len auf Gehorsam, Demut und auf das Studium und die Nachahmung der Weisheit 
der heiligen Kirchenlehrer"55. Genau so handelte P. Lanoy in Wien, als der Scho- 
lastiker Nicolas aus Lothringen behauptete, den Geist des hl. Paulus erhalten zu 
haben: die Begeisterung endete mit Entlassung aus dem Orden56. Glimpflicher 
ging der Fall des gutwilligen Paters Jerome Le Bas ab, der in einer Erleuchtung den 
in drei Monaten kommenden Antichrist voraussagte57. Goncalves bemerkt dazu 
lakonisch und treffend: •Unser Vater zeigte immer einen Widerwillen gegen Pro- 

48 MJ I, 12, 634.        4» M.T I, 12, 646.       50 MJ I, 12. 642.        « MJ I, 12, 638. 
62 Epp. Mixt. I, 471. • Polancos Antwort: MJ I, 2, 57. • Chron. I, 313. 
58 Zu Postel vgl. H. Bernard-Mai tre, Le Passage de G. Postel chez les premiers 

Jesuites de Rome: Melanges Henri Chamard, Paris 1951, S. 227•243. • G. Schurham- 
mer,  Franz Xaver I, S. 154. 

54 Mon. Fabri 280•284. 
55 Mon. Laynez VIII, 638•640. Vgl. dazu Posteis Brief an Laynez aus dem Jahre 1562: 

Mon Laynez VI, 268•271. • MJ I, 1, 344f. • MJ I, 12, 636. • MJ IV, 1, 708•712. • 
Chron. I, 148f.; IV, 235•237; V, 333. 

56 FN I, 693f. • Epp. Mixt. IV, 128•130; 168; 220f. • MJ I, 7. 514; 647f; 669. 
57 FN I, 706•708. • MJ I, 8, 643. • MJ 1, 9, 604; 606. • Chron. III, 295; V, 324. • 

Pol. Compl. I, 318f. 



126 Hugo Rahner 

phezeiungen, die nicht von der Kirche anerkannt waren"58. Die Kirche: immer ist es 
für diesen Mystiker die hierarchische Kirche, die ihm zum Maßstab der Echtheit 
allen Geistes wird. Die mystische Theologie des Heinrich Herp59, auf den sich 
Oviedo und Onfroy beriefen60, ist Ignatius nicht •authentisch" genug, und es war 
ihm nicht ganz wohl, als die Kartäuser von Köln ihm die Neuauflage des mystischen 
Buches widmeten61. An der römischen Kirche möchte Ignatius sogar einmal eine 
archäologische Echtheitsfrage entscheiden - und dieser Zug ist höchst kennzeichnend 
für ihn. Man zeigte in Jerusalem ein Stück der Geißelsäule des Herrn und in Rom 
ein anderes Stück, sie paßten aber, wie Don Pedro de Zarate seinen Freund Ignatius 
aufmerksam machte, nicht zusammen und so entstand der Disput: welches Stück ist 
das echte? Ignatius antwortete: •Ich habe beide Stücke gesehen und ich nehme mir 
nicht heraus, beurteilen zu können, ob sie zusammenpassen oder nicht. Allein, wäre 
wirklich ein Unterschied, so würde ich die Säule von Rom als die echte erklären, weil 
die Kirche sie als echt ansieht, und nicht das Stück von Jerusalem, denn das unter- 
steht den Türken"62. Als ihm der Dominikaner Reginaldo Nerli von der stigmati- 
sierten Frau in Bologna erzählte und von ihrem Gehorsam gegen den Beichtvater, 
bemerkte er trocken: •Von allem, was mir da Euer Hochwürden berichten, ist das 
beste Zeichen das, was sie von ihrem Gehorsam sagen"63. 

Diese Theologie der Scheidung der Geister wendet Ignatius nicht nur in dem 
immer fragwürdigen Gebiet der parapsychischen und pseudomystischen Phänomene 
an, auch in den lauteren Höhen der echten mystischen Begnadung gelten seine 
Grundsätze, ja gerade dort am reinsten, weil der Geist seine unvermischte Tendenz 
zu kirchlicher Leibbildung unbehindert auswirken kann. In dem Lehrschreiben an 
Francisco de Borja vom 20. September 1548 spricht der Meister von den echten my- 
stischen Gaben der göttlichen Berührung und Erleuchtung. Aber selbst hier vergißt 
er nicht, beizufügen: •Immer vorausgesetzt, daß die Demut und die Ehrfurcht ge- 
wahrt bleiben gegen unsere heilige Mutter Kirche und gegen die in ihr aufgestellten 
Lenker und Lehrer"64. Und in jenem Unterricht über die Mystik, den Inigo von Ve- 
nedig aus an Sor Teresa Rejadella erteilt, wird die ganze Lehre von Geist und Kir- 
che zusammengefaßt zu einem Satz, der deswegen von höchster Bedeutung ist, weil 
Ignatius hier von der erhabensten Form einer vom Geist geschenkten existentiellen 
Entscheidung spricht, nämlich der mystischen, also jener, die es bei aller Freiheit 
•der Seele unmöglich macht, zu widerstehen" (genau so wie in der ersten Zeit der 
Wahl: Ex 175): •Gott beginnt in unserem Inneren zu sprechen, ohne jedes Ge- 
räusch von Worten, er reißt die Seele ganz zu seiner Liebe empor und schenkt uns 
ein Fühlen seiner selbst, so daß wir, selbst wenn wir wollten, dem gar nicht wider- 
stehen könnten. Dieses Fühlen Gottes, das wir so erhalten, muß uns aber notwendig 
gleichförmig machen mit den Geboten und Vorschriften der Kirche und mit dem Ge- 
horsam gegen unsere Vorgesetzten • es ist voll von tiefer Demut: denn in allem 
wirkt der gleiche göttliche Geist"65. 

M FN I, 707.       5» L e t u r i a , Estudios II, S. 288f.       8» MJ I, 12, 650. 
" FN I, 753•761. 
« FN I, 711. 
•» MJ IV, 1, 407. • MJ IV, 1, 341f. • FN 1, 645f. •Ribadeneira, Vita Ignatii 

V, 10 (S. 629f.). 
M MJ I, 2, 236.       « MJ I, 1, 105. 



Geist und Kir die 127 

Damit stehen wir aber in der innersten Mitte der Theologie der Exerzitien. Die 
•übernatürliche Entscheidung", die ihren wesentlichen Sinn bildet, wird in der 
,WahF getroffen, in welcher der Übende den für ihn lebensentscheidenden Willen 
Gottes erkennt. Ob diese Bewegung aus Gott ist, eben dies muß in der Diskretion 
der Geister erfaßt werden. Und das Maß, das Distinktivum, der Raum und das Ge- 
fäß dieses echten Gottesgeistes ist für Ignatius auch in den Exerzitien letztlich die 
.Kirche', die hierarchische Kirche, oder wie er in der Urfassung der lateinischen Ver- 
sion seines Buches eigens hinzufügt: die römische Kirche66. Jeder Gegenstand der 
Wahl, und mag er noch so sublim sein, muß sich innerhalb der Grenzen der hierar- 
chischen Kirche befinden, muß sich gleichsam innerhalb des Kriegslagers der strei- 
tenden Kirche ausweisen können {militen dentro de la sancta Madre Yglesia hier- 
archica: Ex 170). Die ersten Interpreten der Exerzitien haben es daher mit Recht 
bedauert, daß gerade dieses Wort im offiziellen Direktorium ausgefallen ist67; und 
P. Gonzalez Dävila führt die Güte eines Wahlgegenstandes auf den Zusammen- 
hang mit der Kirche zurück: •Es ist klar, daß der Gegenstand gut sein muß und für 
diese Güte das Zeugnis und die Bürgschaft in der Kirche besitzt"68. Und weil so die 
Kirche der einzig legitime Raum ist, auf den hin jede echte Geistbewegung voran- 
schreitet, darum ist die Diskretion der Geister am folgenschwersten dort, wo sich die 
Entscheidung der Wahl ganz konkret in dem •wahren Fühlen in der diensttuenden 
Kirche" äußert. Dieser Geist der Kirchlichkeit ist, wie Przywara einmal sagt, das 
Gegenteil •aller ,Logismen' privat persönlicher Inspiration" und setzt dem bloß 
eigenwilligen Denken und Tun ein Ende69. Geist will Dienst. Denn das Wort ist 
unter der Beschattung des Geistes Knecht geworden, Sohn der Magd. 

Das mag noch genauer entfaltet werden für ein paar Kapitel aus der Theologie 
der Exerzitien. Wenn Nadal unter .Kirche' alles verstanden hat, was die Sichtbar- 
keit des Königreiches Gottes auf Erden umfaßt, also Schrift, Gesetz, Erbauung, Ge- 
horsam, Vernunft, dann ist dies alles nun einzusetzen in den Vorgang der in der 
Betrachtung des Lebens Jesu sich gestaltenden Wahl und in die Kontrolle der my- 
stischen oder psychologischen .Unmittelbarkeit' der ersten und zweiten Wahlzeit 
durch die .Vernunft' der dritten. 

Zu diesen Grenzen des Geistes gehört also zuerst die Betrachtung des Lebens 
Jesu. An ihm muß sich Gegenstand und Evidenz der Wahl ausrichten, sagt Ignatius 
in seinen Anweisungen an den Exerzitienmeister: •Man schreite also voran in der 
Betrachtung des Lebens Christi unseres Herrn und schaue sich dabei um, wo man 
Tröstung verspüre und wohin Gott uns bewege, und desgleichen wohin die Trost- 
losigkeit gehe"70. Das besagt also: an der Sichtbarkeit des Erdenlebens Jesu kann 
man die Echtheit der Bewegungen abmessen, die wir innerlich wahrnehmen. Gerade 
diese für die ignatianische Spiritualität so kennzeichnende Betonung der Betrach- 
tungen aus dem Leben Jesu war es, was die heilige Teresa von Jesus zeitlebens 
ihren Seelenführern aus der Gesellschaft Jesu dankte, vor allem P. Juan de Präda- 

" Vgl. oben Anm. 5. 
67 MJ II, 2, 697. 
68 MJ II, 2, 514. 
•' Deus semper maior. Theologie der Exerzitien III, Freiburg 1940, S. 339. 
70 MJ II, 2, 76. Vgl. Mon. Nadal IV, 843. • H. Rahner, Geldwechsler S.312f. 



128 Hugo Rahner 

nos71. Und es wundert uns nicht: eben aus diesem Geist kommt auch Teresa zu genau 
dem gleichen Verspüren des Zusammenhanges zwischen Geist und Kirche, wenn sie 
von den hohen Erleuchtungen und inneren Worten Gottes sagt, aus ihnen komme 
der lebendige Glaube, •und zwar ein Glaube, der, weil er lebendig und stark ist, 
auch immer danach strebt, gleichförmig mit dem zu sein, was die Kirche hält; und 
keinerlei Offenbarungen können uns, selbst wenn wir den Himmel offen sähen, auch 
nur in einem einzigen Punkt abbringen von dem, was die Kirche hält"72. 

Diese Theologie des ^Sichtbaren' geht noch weiter. Geist drängt zu Gehorsam, der 
echte Geist will immer ans Licht kommen. Hierin gründet die wesentliche Rolle, die 
Ignatius dem Exerzitienmeister zuteilt, dem geistlichen Vater' - und hierin erfaßt 
er instinktiv den Kern der geistlichen Lehre der Mönchsväter73. Das klassische Bei- 
spiel dafür ist das psychologisch unübertrefflich feine Stück des Exerzitienbuches 
vom .falschen Liebhaber' (Ex 326), der nicht entdeckt werden will. Gonzales Dävila 
hat sich daraus zu seinen tiefsinnigen Deutungen der Discretio der Geister anregen 
lassen, die dann auch ins Direktorium von 1599 aufgenommen wurden: •Es ist ein 
untrügliches Zeichen der Herkunft aus dem bösen Geist, wenn jemand ungern 
.entdeckt' wird und wenn man das Dunkel liebt und ,nicht ans Licht kommt, damit 
seine Werke nicht offenbar werden' (Joh 3, 20). Und es ist ein Zeichen für die Her- 
kunft aus dem guten Geist, wenn man es liebt, entdeckt zu werden, so wie es unser 
Vater Ignatius in seinen Regeln lehrt. Denn Gott ist Licht und liebt das Licht"74. 
Daß er aber unter diesem .Licht' die Sichtbarkeit der Kirche (und also des Vorge- 
setzten, des Beichtvaters, überhaupt eines Beraters) versteht, geht aus dem Wort 
hervor, das Gonzalez unmittelbar zuvor geschrieben hat: •Diese Kontrolle und diese 
Prüfung (der Geister) muß .mit Licht' geschehen. Denn alles, was aufgedeckt wird, 
ist vom Licht erhellt (Eph 5, 13); und Sankt Paulus spricht hier von den Gnostikern, 
die sozusagen die Alumbrados der Antike sind. Dieses .Licht' aber ist das Wort 
Gottes, die Kirche, ihr öffentliches Magisterium, und die menschliche Vernunft. 
Denn das alles ist von Gott, und das eine kann dem andern nicht widersprechen"75. 

Es ist mithin also auch hier letztlich die Sichtbarkeit des menschgewordenen Wor- 
tes, die sich fortsetzt in den sichtbaren Menschen, dem man sein Inneres öffnet, um 
darin der Echtheit der Geistanregung gewiß zu werden. •An Stelle Christi unseres 
Herrn" (en lugar de Cristo N. Senor) steht der Seelenführer, ihm deckt man alles 
auf, von ihm erhofft man die Vermittlung der tröstenden Kraft Gottes: das ist die 
Grundlehre der Konstitutionen76, das hat Ignatius schon in einer der Urformen sei- 
nes Gesetzbuches den jungen Mitbrüdern in Alcala geschrieben77. Letztlich ist diese 
Lehre nur die äußerste Konsequenz der Theologie vom Papst als dem Vicarius 
Christi. ,Kirche' ist überall dort, wo sich der frei wehende Geist den Leib der Auto- 
rität, des Gesetzes, der Hierarchie bildet, wo der Geist immer beides tut: das In- 

71 V.Larranaga.La Espiritualidad de San Ignacio S. 91•100; S. 116f. 
7S Autobiographie 25 (Biblioteca Mistica Carmelitana I, Burgos 1915, S. 196). 
78 Vgl. H.  B a c h t,  Die frühmonastischen Grundlagen ignalianischer Frömmigkeit. (In: 

Ignatius von Loyola. Seine Gestalt und sein Vermächtnis, Würzburg 1956, S. 254•259). 
74 MJ H, 2, 521 = Directorium 28, 6 (MJ II, 2, 709). 
75 MJ II, 2, 521. 
76 Constitutiones III, 1, 12: MJ III, 2, 351f. 
77 MJ I, 12, 675. Vgl. H.Rahner, Ignatius von Loyola. Geistliche Briefe, Einsiedeln• 

Köln 1956, S. 112. 



Geist und Kirche ' 129 

nerste des Menschen bewegt und zugleich die Gebote gibt. Innen und Außen ver- 
einigend, ohne Trennung und ohne Vermischung. Aber dies immer so, daß im Falle 
der Unklarheit und des Zweifels letztlich (solange wir im Fleisch dieser Geschichte 
sind) das Sichtbare den Ausschlag gibt, das heißt, die äußere Autorität vorzuziehen 
ist, und in der demütigen Bereitwilligkeit dazu der klarste Erweis der Echtheit einer 
Geistbewegung besteht. In dieser theologischen Überlegung wurzelt denn auch die 
Stellung, die Ignatius in seinen Regeln den äußeren und (an sich genommen) fast 
äußerlich scheinenden Dingen zuteilt, an denen sich die Echtheit der kirchlichen Ge- 
sinnung erweist: Wallfahrt, Kerzen, liturgischer Brauch. Das ist gewiß zunächst 
gemeint als Widerlegung einer von Erasmus gepflegten ,reinen' Geistigkeit der 
Andacht78. Aber den tieferen Zusammenhang mit der Theologie der Sichtbarkeit 
hat wohl schon Nadal erfaßt, wenn er bemerkt: •Man muß auch die Andachtsfor- 
men der Kirche pflegen: denn deutlicher wird der Geist gespürt, wenn die Kirche als 
Ganze sich diesem Geist hingibt (plus enim sentitur Spiritus, ubi tota Ecclesia illi 
Spiritui vacat)"79. Beim Breviergebet, sagt er, zieht der Betende •im Heiligen Geist 
die Person der Kirche an"80. Und man fühle •eine göttliche Kraft in allen kirch- 
lichen Dingen, wie in den Bildern, den Altären, Kirchen, geweihten Gegenständen, 
und in den Zeremonien der Kirche"81. 

So verdichtet sich nun auch in dieser Theologie der Exerzitien die Dialektik von 
Geist und Kirche zu derjenigen von Enthusiasmus und Vernunft. Von dieser igna- 
tianischen ,Vernünftigkeit' haben wir an anderer Stelle gesprochen82. Ignatius hat 
sie in seinem großen Brief nach Coimbra ,razon spiritual' genannt, also ein .Ver- 
nünftigsein im Heiligen Geiste'83. Das ist die rationale Überlegung der dritten 
Wahlzeit (Ex 177), aber selbst hier betont Ignatius, diese Reflexion und ihr Gegen- 
stand müßten sich •innerhalb der Grenzen der Kirche befinden" (dentro de los limi- 
tes de la Yglesia). Darum ist nach Gonzalez Davila die dritte Wahlzeit •von grö- 
ßerer Sicherheit" - das ist nun gemäß der Theologie des Ignatius kein Widerspruch 
mehr - •denn die Vernunft waltet darin ihres Amtes, unterstützt vom Glauben und 
von der Lehre der Kirche"84. •Denn auch die menschliche Vernunft stammt von 
Gott, und sie wird getragen und erleuchtet von dem Licht des Glaubens. Darum 
kann das eine dem andern nicht widersprechen, weil notwendigerweise das Wahre 
mit dem Wahren übereinstimmt"85. Man muß also in der Wahl der Exerzitien den 
Willen Gottes auch finden innerhalb der Grenzen der Natur, der Befähigung, der 
Gesundheit, der Menschlichkeit. Das war schon die Lehre in dem Brief nach Gan- 
dia: P. Onfroy ist deswegen seinen Täuschungen erlegen, •weil sich seine Vernunft 
allzu weit von den materiellen Dingen losgelöst hat", er ist charakterlich ein Wirr- 
kopf, und er hat seine Gesundheit durch übertriebene Buße ruiniert • er ist also 
kein geeignetes Werkzeug des mystischen Geistes86. Der ununterbrochene Wandel in 
Gottes Gegenwart, den die Mystiker von Gandia pflegen, sei eine große Täuschung, 

78 Vgl. dazu J. M. Granero, Sentir con la Iglesia, Comillas 1956, S. 25. • L e t u r i a , 
Esludios II, S. 162f. 

79 Mon. Nadal IV, 696. 
80 Mon. Nadal IV, 691. 
81 Mon. Nadal IV, 691. 
82 Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Frömmigkeit, Graz•Salz- 

burg 1949, S. 84f. 
85 MJ I, 1, 504.       <" MJ II, 2, 521.        85 MJ II, 2, 709.       8« MJ I, 12. 640f. 



130 Hugo Rahner 

denn das sei für die vernünftige Natur des Menschen unerträglich, die der Ent- 
spannung und einer gewissen menschlich schönen Natürlichkeit bedarf, um die Ge- 
walt der Gnade tragen zu können - so wie der Apostel Johannes zu seiner Erholung 
mit einem Rebhuhn spielte87. 

So gilt denn für die Deutung der Exerzitien, genau so wie für die Auslegung der 
Konstitutionen, immer wieder das Grundprinzip der ignatianischen Theologie: 
Geist und Kirche. Oder, was das gleiche ist: Unctio und Ratio, Geistsalbung und 
Herzensvernunft. Wo Ignatius von der Salbung spricht, fügt der Schüler hinzu: Sal- 
bung, gewiß. •Aber dabei dürfen wir nichts auslassen von dem, was auch die rechte 
Vernunft fordern muß, und zwar vom Gebrauch unserer freien Geistesentscheidung 
her und desgleichen von der unserer Ordensverfassung eigenen Sinngebung her"88. 

Damit kommen wir zum Schluß. Aus dem Leben und aus der Lehre des hl. Igna- 
tius ist deutlich geworden, daß die theologische Dialektik zwischen Geist und Kirche 
zu den Grundgedanken dieses Meisters gehört. Seine genuinen Schüler haben die 
Lehre als teures Erbe bewahrt. Wo immer sie von Geist sprechen, fügen sie die Kir- 
che hinzu und die Vernunft. Aber das ist nicht Apologetik und nicht Rationalismus. 
Das ist Teilhabe an einer der mystischen und daher theologisch genial treffsicheren 
Einsichten des Magisters Inigo. Die Theologie der frühen Gesellschaft Jesu schwingt 
in dieser ignatianischen Dialektik: Geist und Kirche, Christus und Papst, Freude 
und Kreuz, Enthusiasmus und Vernunft. •Es schreitet die Gesellschaft Jesu voran 
auf dem Weg des Geistes und kämpft unter dem Banner des Kreuzes. Denn sie tut 
Knechtsdienst allein für Gott den Herrn, das heißt für die Kirche, seine Braut, und 
dies unter dem Römischen Pontifex, dem Vikar Christi auf Erden"89. So faßt Nadal 
in einer klassischen Prägnanz die Theologie der ignatianischen Ordensidee zusam- 
men. Diese Männer, die Ignatius um sich sammelte und durch die Geistlichen Übun- 
gen formte, kennen von da ab nur eines: die Maßlosigkeit ihrer Kreuzliebe einzu- 
dämmen in die rationable Diskretion des Vernünftigen, um eben darin offener zu 
bleiben für die grenzenlosen Antriebe des Geistes90. Es ist wie ein Symbol dieser 
Entwicklung der Kompagnie Jesu von ,Geist' zu ,Kirche', wenn Magister Laynez im 
Dezember 1540 an Ignatius berichtet, er habe die bisher geübte maßlose Armut ein- 
gedämmt, •um sich anzugleichen dem Willen Gottes des Herrn, Eurem Willen und, 
so weit es möglich ist, der Erbauung der Seelen"91. Selbst auf den Höhen der mysti- 
schen Erfahrung Gottes drängt sich dem Ignatiusschüler Nadal der Gedanke an die 
Kirche auf: •Es hilft sehr, Gott zu suchen durch die Verneinung alles Geschöpflichen, 
aller Imagination und aller Einsicht, um in dieser Dunkelheit der Verneinung Gott 
anzubeten - aber ihn anzubeten im Glauben der heiligen und katholischen Kirche"92. 

Hier drängt es uns, noch ein klärendes Wort zu sagen über die in dieser Theolo- 

87 MJ I, 12, 649. • Vgl. dazu H.  R a h n e r, Der spielende Mensch, Einsiedeln 1954, 
S. 8f. 

88 H.  Nadal, Scholia in Constitutiones (zu Const. I, 2, 13: MJ III, 2, 183), ed. Prati 
1883, S. 31. 

89 Mon. Nadal IV, 618. 
80 Ignatius nennt dies •mediocridad de la discrecion": MJ I, 1, 507. 
91 Mon. Laynez I, 16. • Chron. I, 83. 
9! Mon. Nadal IV, 679. 



Geist und Kirche 131 

gie ebenfalls tiefer zu bedenkende .päpstliche Gesinnung', die immer ein Kennzei- 
chen der Gesellschaft Jesu war9". Wir möchten noch einmal betonen, daß diese 
grundsätzliche Begeisterung für den Dienst in der Papstkirche nicht so sehr in apo- 
logetischen oder kirchenpolitischen Überlegungen wurzelt, sondern in der Theolo- 
gie der .Sichtbarkeit', die in den Rahmen der Theologie von der Unterscheidung 
der Geister gehört. Laynez hat das einmal in einer seiner Exhorten angedeutet: 
•Wir müssen eine tiefe Verehrung (devozione) gegen den Apostolischen Stuhl pfle- 
gen, so wie sie unser Vater Ignatius gehabt hat. Denn wenn immer er sich im Zwei- 
fel über irgendeine Entscheidung befand, sagte er: Der Apostolische Stuhl wird uns 
das lösen und lehren, ihm sei die Sache anvertraut"94. Es hieß darum von den ersten 
Jesuiten, sie seien ,hyperpäpstlich' (papatissimi)9«. Und dennoch schrieb Nadal ein- 
mal an Laynez (und diese beiden waren die echtesten Erben des Vaters Ignatius): 
•Obwohl die Männer der Gesellschaft Papisten sind, so sind sie das doch nur dort, 
wo sie es sein müssen und in nichts darüber hinaus (en lo que deven serlo y no en lo 
demas), und auch das immer nur mit dem Blick allein auf die Glorie Gottes und das 
allgemeine Wohl"96. Ich wüßte kein schöneres Beispiel für die unvermischte und 
ungetrennte Einheit von Geist und Kirche, von Salbung und Vernunft als die nüch- 
tern begeisterte Liebe der Ignatiusschüler zum Papsttum. Hier blieb dem bedin- 
gungslosen und schweigsamen Dienst genau so der rechte Platz bewahrt wie der 
Möglichkeit einer ehrlichen Kritik, in der ausgewogenen Weise, die von der zehnten 
Kirchenregel im Exerzitienbuch (362) umschrieben wird. Geist und Kirche können 
sich auch hier letztlich nicht widersprechen. Im Zweifelsfall aber hat immer das 
Sichtbare den Ausschlag zu geben: Kritik kann gut sein, wortloser Dienst ist grö- 
ßer9'. 

Wir fassen zusammen. Alle theologischen Überlegungen, die uns Ignatius und 
seine Schüler vorlegten, trafen zusammen in einem einzigen Punkt: es kann kein 
Widerspruch bestehen zwischen dem in der Seele wirkenden Geist und der von dem 
gleichen Geist gebildeten Kirche. •Denn wir glauben, daß zwischen Christus Unse- 
rem Herrn, dem Bräutigam, und der Braut, der Kirche, der gleiche Geist waltet, 
der uns zum Heil unserer Seelen leitet und lenkt" (Ex 365). Das war seit der Er- 
leuchtung von Manresa die theologische Maxime des hl. Ignatius, die er nicht nur in 
seinem Buch der Geistlichen Übungen an das zusammenfassende Ende setzt, son- 
dern auch in seinen schlichten Katechesen mit gleichen Worten lehrte98. In diesem 
Geiste schrieb er an den Negus von Abessinien: 

•Wir müssen es für eine einzigartige Gnade halten (und es ist auch so), daß wir 
vereint sind mit dem mystischen Leib der katholischen Kirche. Denn sie ist lebendig 
gemacht und geleitet vom Heiligen Geist. Und der gleiche Geist lehrt die Kirche 
und haucht ihr ein jegliche Wahrheit"99. 

"Leturia, Estudios I, 239f. 
M MJ IV, 2, 76. 
95 FN II, 272. 
96 Mon. Nadal II, 263. Vgl. Mon Laynez VII, 109. 

_ " Ein Beispiel dafür ist die Weise, wie der Orden 1558 die Befehle Papst Pauls IV. 
über das Chorgebet ausführte: H. Nadal, Scholia in Constitutiones, ed. Prati 1883, 
S. 265•275. Vgl. auch A. Huonder, Ignatius von Loyola, Köln 1932, S. 254•262. 

91 MJ I, 12, 671 u. 665. Vgl. dazu H. R a h n e r, Ignatius von Loyola. Geistliche Briefe, 
Einsiedeln•Köln 1956, S. 336•338.        8» MJ I, 8, 473. 




