Geist und Kirche
Ein Kapitel aus der Theologie des hl. Ignatius von Loyola

Von HugoRahner SJ, Innsbruck®

Man hat die Geistlichen Ubungen des hl. Ignatius treffend eine ,Methode der
itbernatiirlichen Entscheidung® genanntl, ein von der Gnade geleitetes Finden des
fiir den Ubenden ganz konkreten, einmaligen, lebensentscheidenden Willens Gottes.
Die Bewegung des Geistes, die auf diese existentielle Entscheidung hindringt, wird
betend erfafit in der Betrachtung des irdischen Lebens des Wortes Gottes. Da nun
aber der Geist Gottes zur Nachbildung der Kindschaft treibt (Rém 8, 14), Kind-
schaft aber immer Teilnahme an dem menschgewordenen Sohn Gottes ist, gilt als
Grundgesetz des geistlichen Lebens: Geist geht immer auf Leib hin, Geistbewegung
besagt Inkarnation und ,Auferbauung des Leibes Christi‘ (Eph 4, 12). Geist baut
sich Leib. Und umgekehrt: Die Echtheit der Geistbewegung ist ablesbar an der chri-
stusgleichen konkreten Gestalt ihrer Leibwerdung. Die Entscheidungen der Geist-
lichen Ubungen, die man die Wahl nennt, haben mithin immer eine gleichsam in-
karnatorische, eine hypostatische Struktur: sie sind ,unvermischt’ und ,ungeteilt’
{(Chalkedon) vom Geist Gottes, der dem Betenden ,das in die Seele legt, was er tun
soll* (Ex 180); sie sind aber ebenso ,ungetrennt’ vom Leiblichen, so sehr, dafi die
Sichtbarkeit zur Kontrolle der Echtheit des Geistes wird — eben darum, weil diese
Bewegung vom frei wehenden Geist Gottes zu einer frei entscheidenden Person
geht. Das besagt auf dem Hohepunkt der Exerzitien: die Echtheit der mystischen
{erste Zeit der Wahl) und der psychologischen (zweite Zeit) Unmittelbarkeit der
existentiellen Entscheidung ist nachpriifbar an der ,Verniinftigkeit' der reflcktie-
renden Uberlegung (dritte Zeit)2. Das bedeutet aber umgekehrt nicht, als ob nun die
klare Evidenz (oder genauer gesagt: die Quasi-Evidenz’) der Entscheidung der
ersten oder der zweiten Zeit doch wieder der bloflen Rationalitit unterworfen
wiirde und als sei die blofe Vernunft das letzte und einzig sichere Maf} der Echtheit
der Geistesbewegung. Nein, es bleibt bei dem mutigen und tiefen Wort aus der
dltesten Deutung der Exerzitien: ,Unter der Voraussetzung, dafl jene Bewegung
unmittelbar von Gott stammt, ist sie ohne Zweifel der erhabenere und héhere Weg,
da der gottlich erleuchtete Wille dem Verstand vorausgeht und ihn nach sich zieht;
so sagt auch Aristoteles, wie Thomas berichtet: ,Denen, die durch gottlichen An-
tricb bewegt werden, frommt es nicht, mit sich nach menschlicher Uberlegung zu

* Dieser Beitrag ist fiir die franzésische Zeitschrift .Christus’, Cahiers spirituels* (Paris)
geschrieben worden und wurde uns in freundlicher Weise von der Schriftleitung zum Ab-
druck iiberlassen.

1J. de Guibert, Saint Ignace Mystique,Toulouse 1950, S. 47. — M. Olphe-Gal-
liard: Les Exercices Spirituels: Revue d’Ascétique et de Mystique 18 (1937) S. 349:
»Méthode de décision surnaturelle®.

2 Vgl. H Rahner, Werdet kundige Geldwechsler. Zur Geschichte der Lehre des
hl. Ignativs von der Unterscheidung der Geister: 1n: Ignatius von Loyola. Seine Gestalt
und sein Uermdchinis (Herausg. von Fr. Wulf), Wirzburg 1956, S. 303—341; ebenso in:
Gregorianum 37 (1956) 444—483.

% Das betont P. Gonzalez Dévila (1587) in seinem Direktorium ausdriicklich: ,Aquel sentir
no dize certidumbre de evidencia® (M] II, 2, 513).



118 Hugo Rahner

Rate zu gehen, weil sie von einem hoheren Prinzip bewegt werden als es die mensch-
liche Vernunft ist‘ “¢. Es bleibt aber auch durchaus das andere Wort bestehen, dafl
die gliubig erlenchtete Vernunft immer als Kontrolle des Geistes einsetzbar ist.
Denn nach dem fiir die Theologie des Ignatins fundamentalen Satz kann sich der
Geist nicht widersprechen, das heifit, der ,gleiche Geist, der uns zu unserm Heil
lenkt und leitet, waltet auch zwischen Christus dem Bréntigam und seiner Braut, der
Kirche* (Ex 365). Innen und aufien kdnnen also und miissen sich entsprechen: und
die Unterscheidung der Geister hangt hier innig zusammen mit den Regeln der
kirchlichen Gesinnung. Das ,wahre Fiihlen in der Kirche bedentet jenen sozusa-
gen hypostatischen Takt, mit dem wir bereit sind, das Geistliche zn messen am
Leiblichen, die mystische Innerlichkeit am betastbaren Leben Jesu, die Begeiste-
rung fiir das Konigreich Gottes am Dienstwillen in der schmerzlich sichtbaren
Kirche, in der hierarchischen Kirche, ,die die romische ist“s. ,Mystique du service
de Dieu“ hat das de Guibert genanntS.

Hier berithren wir einen in der Theologie des geistlichen Lebens seit den Urzei-
ten fundamentalen Grundsatz. Seitdem das Wort Fleisch geworden ist, gibt es kei-
nen unumgrenzten Raum des bloflen Geistes mehr. Die Uberschattung lag iiber
Nazareth. Geist tendiert zu Leib, Begeisterung zu Kirche. Die Echtheit einer Geist-
bewegung ist seitdem mefibar am irdischen Leben Jesu, wie schon die Didache sagt”.
,Der Geist hat es mir geoffenbart: ohne den Bischof tut nichts“, sagt der Ignatius
der Urkirches. ,Jede innere Frende, jedes noch so sublime Gefiihl, jede Vision, die
nicht zn glaubiger Liebe zu den in der sichtbaren Kirche, der romischen Kirche auf-
bewahrten Mysterien anregt, ist verdachtig und fithrt zu Irrtum und Satan®, sagt
Bernardin von Siena®. Diese Uberzeugung gehort auch zu den theologischen Ein-
sichten, die das Leben und die Lehre des hl. Ignatius geformt haben.

1.

Wir versuchen, diese Bezichung zwischen Geist und Kirche zunichst fir die we-
sentlichen Etappen des Lebens des Ignatius aufzuzeigen. Was wir dabei unter
,Geist’ und unter ,Kirche® verstehen, entfaltet uns vielleicht am deutlichsten ein
Wort des Jerénimo Nadal, der dieses Stiick der ignatianischen Theologie wohl am
tiefsten erfaft hat. In einem Satz seiner ,Becbachtungen im Gebet“ (die Ausgabe
der Monumenta hat ihn leider ausgelassen) spricht Nadal von der mystischen Erhe-
bung der Seele, die wir nach dem Vorbild des Vaters Ignatins anstreben sollen:
,Diese friedvolle Erhebung der Seele, diese Einigung mit der hichsten Kraft und
dem hachsten Licht war dem Vater Ignatins ganz vertraut. So sehr, daf seine Ein-
sichten und seine Entscheidungen aus einer ununterbrochenen Verbindung mit der

4 MJ 11, 2, 519. — Directorium 27, 1: MJ II, 2, 701. — Thomas STh 1, II, qu. 68, a. 1. —
Aristoteles, Ethica Eudem. 1,7, 14. — V. L arrafiaga, La espiritualidad de San Ignacio
de Loyola. Estudio comparativo con la de Santa Teresa de Jesis, Madrid 1944, S. 185.

5 Die wohl sicher von Ignatius selbst stammende sogenannte Versio prima setzt bei Ex. nr.
853 ausdriicklich hinzu: ,quae Romana est“. Vgl. MJ I, 1, 551. — P.de Leturia, Estu-
dios Ignacianos 11, Rom 1957, S. 27

8 Saint Ignace Mystique S. 46—49.

7 Didache XI, 8 (Funk I, S. 28).

8 Philadelph. 7, 2 (Bihlmeyer S. 104).

 Opera omnia III S. 184 AB. — Vgl. H. Rahner, Igratius von Loyola und das ge-
schichtliche Werden seiner Frommigkeit, Graz-Salzburg 1949, S. 84.



Geist und Kirche . 119

Kraft von oben erflossen und alle andern Weisen des Verstehens ihm als zweitran-
gig vorkamen. Wenn aber diese Weise des Erkennens ausbleibe, so miisse man zu
einer natiirlichen Weise seine Zuflucht nehmen. Ja, noch mehr: auch wenn jene
hohere Weise im Uberfluf gegeben sei, so miisse sie doch immer in Ubereinstim-
mung stehen mit den Heiligen Schriften, den Tugenden, der rechten Vernunft, der
Erbauung - kurz: mit der Kirche“t?. Hier haben wir die Elemente unserer Unter-
suchung des Lebens des hl. Ignatius klassisch zum Ausdruck gebracht. ,Kirche' ist die
Zusammenfassung alles Sichtbaren, von der Schrift bis zur Vernunft; ,Geist' ist die
innerliche, unmittelbare Verbindung der Seele mit der Kraft ,von oben‘tt, Mystik
und Vernunft, Geist und Kirche gehoren zusammen, aber immer so, daf} der Geist,
mag er auch noch so reich fliefen, sich eingrenzen 148t in das Maf} des Sichtbaren.

Der Ignatius dieser dialektischen Maxime von Geist und Kirche ist gebildet wor-
den in der Begnadung von Manresa. Es ist auch hier ein Wort des P. Nadal, der
uns diese von der Innerlichkeit bis zur sichtbaren Kirche gespannte Theologie auf-
deckt: ,Damals begann Ignatius das Innerste seiner Seele zu erforschen und die
Verschiedenheit der Geister zu erfahren. Und dabei gab ihm darin der Herr ein
groflartiges Verstehen und ein lebendiges Fihlen (sentimientos muy vivos) der
gottlichen Mysterien und der Kirche®“!2, Ignatius entdeckt hier den Zusammenhang
zwischen seinem eigenen Geisterkampf und der Kirche als dem Schauplatz des
Kampfes des sichtbar gewordenen Christus mit dem bosen Geist. Die satanische Ver-
geistigung in ,Rauch und Feuer’ (Ex 140) steht im Gegensatz zi der schlichten De-
mut der Sichtbarkeit des wahren Konigs (Ex 144), dessen diesseitig genau angeb-
bares Kampffeld die ,Ebene von Jerusalem® ist im Gegensatz zu der ungreifbaren,
pseudomystischen ,Gegend von Babylon®. Gott ist in Christus zu finden, aber nur in
den ,Synagogen, Stidten und Flecken, die er predigend durchzog® (Ex 91). Darum
zieht es Ignatius eben in Kraft dieser mystischen Einsicht mit Gewalt nach Jerusa- °
lem. Und es ist ein Echo auns dieser Theologie der Sichtbarkeit, wenn spiter ein-
mal Laynez an Rodrigues schreibt, die gottliche Majestit gebe ja, wie die darin Er-
fahrenen bezeugen, gerade in Palistina am reichsten seine trostende Gnade's. Das -
ist gut ignatianisch gedacht. Um so eindrucksvoller ist es, wenn nun der gleiche
Ignatius den mit aller Kraft der Seele geliebten Plan des Bleibens in Palédstina auf-

10 Archivum Romanum SJ, Opp. NN. 80, fol. 131f. — Erstmals ver6ffentlicht von M. N i -
colau, Jerénimo Nadal. Sus obras y doctrinas espirituales, Madrid 1949, S. 258, Anm. 8
und S. 811: ,Ea placide usurpanda animae levatio et unio cum superna virtute et lumine,
quae familiaris est Patri Ignatio, ut quasi continuo intellectiones ac rerum dispositiones
ex copulatione superioris virtutis accipiat; reliqui modi intellegendi illi videantur inferiores;
hic tamen modus si deficiat, ad naturalem modum accurrendum; quin etiamsi ille superior
abundet, tamen semper debet esse conformis Scripturis Sanctis, virtutibus, rectae rationi,
aedificationi: breviter Ecclesiae“. — Zu dieser fast ununterbrochenen Verbindung des -
hl. Ignatius mit der Kraft von oben vgl. MJ IV, 1, 349 u. 370 = FN II, 338. — Seine Offen-
heit fiir das Einstromen der Gnade: FN I, 504. — FN II, 477. Vgl. H. Rahner, Ignatius
von Loyola. Geistliche Briefe, Einsiedeln-Koln 1956, S. 61.

11 De ariba‘ ist ein fiir die Theologie des hl. Ignatius wesentliches Wort. Vgl. Ex. nr. 237,
wo es am deutlichsten erliutert wird als Bezeichnung fir die ,unmittelbare’, von jeder
menschlichen Mischung freie und lautere Mitteilung der Gnade. Ebenso” Ex. nr. 184 und
838. Vgl. auch MJ I, 1, 339 in einem Brief des lgnatius an Borja: ,en todo de ariba, descen-
diendo de su divina bondad®.

12 FN 1, 307.

13 Mon. Laynez I, 258.



120 Hugo Rahner

gibt, weil es ihm die pépstlichen Bullen der Franziskaner nicht erlaubent4. Wort-
los 1488t er hier seine Begeisterung einddmmen und sein ganzes Leben durch die
sichtbare Kirchenautoritit in eine véllig neue Richtung abdringen. Das Ideal einer
konkreten Arbeit in der hierarchischen Kirche wird ihm von da ab immer klarer:
dieser Sichtbarkeit ordnet er nun alle Mystik unter. ,Es war zweifellos der Instinkt
des Heiligen Geistes, der ihn nun zum Studium antrieb und zu den Mihen der
heiligen Wissenschaften — zur grofleren Glorie Gottes und zum Heil der Seelen®,
bezeugt Nadals. Mit dem gleichen Instinkt schmeckt Ignatius in Barcelona und in
Alcald das Unkirchliche an der geistvollen Aszese des Erasmus?®, Es ist das gleiche
Gespiir, das Pedro de Leturia in seinem Traktat iiber die Kirchenregeln des Exer-
zitienbuches genannt hat ,una specie de instinto, un conocimiento gustado y assimi-
lado“17, Ribadeneira betont daher ausdriicklich, dafl Ignatius diese instinktive Anti-
pathie gegen Erasmus schon lange vor dessen kirchlicher Verurteilung, also rein an
seinem eigenen innerlichen Schwinden der Andacht gefihlt habe. Und ebenso war
Ignatins der Prophetismus des groflen Savonarola, bei aller Anerkennung, die er
seiner Tugend zollt, verdichtig wegen seiner Stellung zur hierarchischen Kirche!s.
Fra Girolamo war ,Sedi Apostolicae rebellis’: das geniigte zur Ablehnung auch des
Guten, das er schrieb??.

Schon aus diesen ersten Regungen der ,Romanitd’ des Ignatius ersieht man, dafl
es sich nicht um eine irgendwie apologetische oder gar antiprotestantische, noch viel
weniger um eine kirchenpolitische Haltung handelt?. Ignatius ist ,rémisch‘ und
,papstlich’ aus seiner Theologie der Unterscheidung der Geister heraus: der Vica-
rius Christi in Rom ist ihm sozusagen der klassische Fall der fiir die Kirche wesent-
lichen Sichtbarkeit, an der sich das Unsichtbare messen lassen mufl. Nur so ver-
stehen wir es, wie in Ignatius (seit Paris) langsam aus Jerusalem Rom wird: das
Kénigreich Gottes ist auch heute noch genan so sichtbar wie einst in den Flecken
und Synagogen von Paléstina, und die ganze Welt ist Heiliges Land. Christus ist
noch da, gegenwirtig. An seiner gleichsam extremen Sichtbarkeit im rémischen
Papst ist mithin immer dann eine Geistbewegung abzumessen, wenn der Ruf und
die Entscheidung der ;Wahl‘ nicht schon eindeutig klar liegen. Hier aber liegt die
Whurzel fir das ganze Wesen der in Paris sich bildenden Konzeption der Gesell-
schaft Jesu verborgen. Dafiir besitzen wir das klare Zeugnis Nadals: Ignatius be-
faflt sich von Paris an intensiv mit dem Plan einer eigentlichen Ordensgriindung,
aber immer so, dafl er den ihn fithrenden Geist nicht zwang, sondern ihm folgte:
»singulari animi modestia ducentem Spiritum sequebatur, non praeibat“21.

14 FN I,424f. — Vgl. P. de Leturia, Jerusalén y Roma en los designios de San
Ignacio de Loyola: Estudios Ignacianos 1, Rom 1957, S. 195.

15 Text erstmals ediert von M. Nicolau, Nadal S. 492.

18 Vgl. dazu FN 1, 454. 585. 669. — FN II, 417. 543, — Chron. ], 83. — Ribadeneira,
Uita Ignatii Loyolae 1, 13 und V, 10 (ed. Kéln 1602, S. 83f. und S. 628f.) — Leturia,
Estudios Ignacianos 1, 195f.; 331, Anm. 33 (hier die neueste Literatur zur Frage, nachge-
tragenvon I. Iparraguirre). Estudios 11, 160—162; 294f.

17 J.eturia, Sentido verdadero en la Iglesia militante: Estudios 11, 153.

18 FN I, 668. — MJ 1, 8, 26. — MJ I, 5, 95. — MJ 1, 6, 80.

13 Chron. 111, 24. —- MJ 1, 12,635f. — Le turia, Estudios 11, 200—294.

2 Leturia, A las fontes de la Romanidad de la Compasiia de Jesus: Estudios 1, 239f.

21 FN 11, 252. — Vgl. Nadal 1V, 687: ,Noli praeire Spiritum, sed sine ab illo duci ac mo-
derari in veritate et disce gratiae cooperari“. Das ist die gleiche behutsame Theologie, wie



Geist und Kirche 121

Wie dies gemeint ist, zeigt sich bei den Beratungen vor der Geliibdefeier auf
Montmartre. Die Gefdhrten sind sich dariiber einig, daff man durch Gebet und
durch Abstimmung zwar feststellen konne, ob man gemeinsam in Palistina blei-
ben oder wieder nach dem Westen zuriidkkehren solle. Der Fall wird ihnen erst
dunkel bei der weiteren Frage: was ist nach der Riickkehr oder nach Ablauf des
festgesetzten Jahres nach etwa verhinderter Wallfahrt zu tun? Hier setzt ein, was
Leturia die romische Losung des casus perplexus genannt hat?? und was typisch
ist fiirr Ignatius und seine Theologie, die ganz und gar in der Ekklesiologie der
Exerzitien wurzelt: fiir diesen Fall stellt sich die kleine Schar der Gefdhrten dem
Vicarius Christi in Rom zur Verfiigung, damit dieser (sozusagen mit der dritten
Zeit der Wahl, also mit dem horbaren Wort der Vernunft, mit der kontrollier-
baren Entscheidung der sichtbaren, Christus vertretenden Autoritit) den Zweifel
entscheide. Der Gehorsam gegen dieses Papstwort wiirde dann die eigentliche Ge-
wiahr fir die Echtheit ihrer Begeisterung sein: denn Geist und Kirche widerspre-
chen sich in den Tiefen nicht.

Der Zeugnisse dafiir sind viele. Ignatius selbst berichtet, sie wollten fiir den
Fall der Unmaglichkeit eines dauernden Bleibens in Jerusalem ,nach Rom zuriick-
reisen und sich dem Stellvertreter Christi zur Verfiigung stellen, damit dieser sie
dann dort einsetze, wo nach seinem Urteil mehr fiir Gottes Ehre und das Seelen-
heil zu erreichen sei“2. Denn der Papst ist, wie Peter Faber spiter riickblickend
in einem Brief sagt, ,der Herr des gesamten Erntefeldes Christi“24, Und in seinem
Tagebuch erinnert er sich an den Tag von Montmartre und dankt Christus fiir die
Entscheidung, die sie damals getroffen hatten, sich der pépstlichen Entscheidung
anzuvertrauen: denn darin habe sich der ,manifeste Ruf“ (eine durchaus den Exer-
zitien entsprechende Ausdrucksweise) des Herrn Jesus Christus deutlich gemacht:
»Voce sui Vicarii in terra, quae est manifestissima vocatio“?. Am deutlichsten
aber spricht Polanco .im Summarium italicum: ,Denn sie waren ganz iiberzeugt
davon, dafl Christus selbst durch die Vermittlung seines Stellvertreters sich wiirdi-
gen werde, ihnen den Weg seines grofleren Dienstes zu weisen“26. Die romische Be-
dingung des Geliibdes von Montmartre ist also aufzufassen als eine der Wahl in
den Exerzitien entsprechende Kontrolle der zu allem Knechtsdienst willigen Be-
geisterung. Das Wort der sichtbaren Kirche soll gleichsam die Schleusen bauen,
zwischen denen der Strom des Geistes machtvoll (weil eingeddimmt) brausen kann.
Ignatius hat denn auch in seinen Konstitutionen, wo er von dem vierten Geliibde
der Professen, dem sogenannten Papstgeliibde, spricht, sich des Ursprungs dieser
Idee auf Montmartre erinnert und gesagt, die Gefdhrten hitten sich damals dem
Papst zur Verfiigung zu stellen entschlossen ,por non errar in via Domini“?7. Das
heifit in der Sprache der Exerzitientheologie: bei einer noch unsicheren Wahlent-
scheidung (so auch Leturia: ,en una eleccién dudosa®“28) gibt nicht der dringende
Geist, sondern das horbare Wort der Kirche den Ausschlag. Das setzt sich ungebro-

sie in dem klassischen Wort verborgen liegt, das uns Ribadeneira, Uita Ignatii V, 11
(S. 660) berichtet: ,Te rebus, sed non res tibi submitte®.

22 Vgl. Leturia, Estudios 1,S.197. — G. Schurhammer, Franz Xaver 1, Frei-
burg 1955, S. 200f.

28 FN 1, 480. # MJI, 1, 132. 25 Mon. Fabri 498. — FN I, 42. 26 FN 1, 264.

27 Constitutiones VII, 1 B = M]J 111, 2, 562. 28 Estudios 1, S. 197.



122 Hugo Rahner

chen fort in das Papstgelitbde: der Gehorsam gegen den Papst soll die Impulse des
Geistes lenken, kontrollieren, als echt erweisen. Mag es nun Ignatius selbst gewe-
sen sein oder sein getreuer Sekretir Polanco®®: jedenfalls setzte man bei der Redi-
gierung der Formula Instituti fiir die Bulle ,Exposcit debitum’ von 1550 die Moti-
vierung des Papstgeliibdes eigens ein: ,ad certiorem Sancti Spiritus directionem®30,
Um des Geistes sicher zu sein, mufl man die Kirche horen.

Geist will Leib. Begeisterung ist echt, wenn sie gehorsam sein will: denn Chri-
stus das Wort ist sichtbarer Mensch. Darin liegt das Um und Auf der ignatiani-
schen Theologie. Die sogenannte ,Deliberatio primorum Patrum’ vom Jahre 1539
ist dafiir ein klarer Beweis: die Gefahrten entscheiden sich fiir den innerhalb eines
Ordens zu gelobenden Gehorsam, weil sie aus ihren Exerzitien diesen Zusammen-
hang von Geist und Kirche kennens!. Gehorsam ist einfachhin die christusfrmige
Leibwerdung der Begeisterung. Nur so verstehen wir, warum Ignatius selbst die
folgenschwere Entscheidung, ob er die Wahl zum Generaloberen annehmen solle
oder nicht, abhiingig sein lifit von dem Wort des Beichtvaters32, Denn im Zweifels-
fall ist fir ihn immer das duflere Wort der innerlichen Bewegung vorzuziehen —
und das ist bei diesem Menschen, der sich seiner mystischen Geistfithrung so dber-
wiltigend bewufit war, nicht Flucht ins Verniinftige oder in die fremde Antoritit,
sondern einfach nur die aus Manresa stammende mystische Uberzeugung von der
in Christus leibhaft erschienenen Gegenwirtigkeit des Geistes. Und weil dem so
ist, konnen sich fiirr Ignatius Geist und Kirche, Liebe und Buchstabe nicht wider-
sprechen. Hierin wurzelt nun auch die Theologie jener beriihmten Einleitung zu den
Konstitutionen: Das Gesetz der Liebe, das der Heilige Geist in die Herzen schreibt,
widerspricht nicht nur dem Buchstaben des Gesetzes, sondern fordert geradezu die
Mitwirkung der Geschopfe heraus. Die Skala dieser Geschopfe ist hier aber: der
Vicarius Christi, das Vorbild der Heiligen, die Vernunft selberss. Im Sinne Nadals
heifit das einfach: die Kirche.

Mithin setzt sich diese Dialektik von Geist — Kirche in der Theologie des Ignatius
fort zu der unaufhebbaren Spannungseinheit zwischen Gnade und freier Mitarbeit,
zwischen Gottvertrauen und Selbsttitigkeit. So auf Gott vertrauen, dafl man dabei
nie vergift: Du muft alles tun, was du von dir aus tun kannst. Und so arbeiten,
daf man dabei nie vergifit: letztlich kommt es nur auf Gottes Gnade an. Das ist der
wahre Sinn der berihmten und oft mifideuteten Dialektik der ignatianischen
Maxime, iiber die uns P. Fessard den besten Kommentar geschrieben hat34, Es ist

29 Dafl diese Begriindung des Papstgeliibdes unmittelbar von Polanco stammt, legt sich
nahe durch seine Notizen zur Redigierung der Formula Instituti, die 1548/49 geschrieben
wurden in Vorbereitung der kommenden Bulle ,Exposcit debitum’. Hier wird ausdriicklich
bemerkt, der Grund fiir das Papstgeliibde sei auch die ,,mas cierta directién del Spiritu Sanc-
to* (MJ I, 1, 301 u. 323). — Vgl. dazu neuestens B. Schneider, Der hl. Ignatius von
Loyola im Dienst der Kirche: Gregorianum 39 (1958) S. 187—146.

0 MJ 111, 1, S. 877, Z. 39.

31 M]J III, 1, S. 4: ,Ut nihil penitus ex proprio nostro spiritu et capite asseramus, sed so-
lum, quidquid id sit, quod Dominus inspiraverit et Sedes Apostolica confirmaverit ac proba-
verit®.

32 FN I, 18f.

33 Constitutiones, Prooemium 1: MJ III, 2, 260.

3 G. Fessard, La Dialectique des Exercices spirituels de Saint Ignace de Loyola,
Paris 1956, S. 305—341.



Geist und Kirche 123

die Dialektik, die uns die Kirchenviter in das Oxymoron von der ,niichternen Trun-
kenheit* geprigt haben3. Es ist die Dialektik, die Ribadeneira an Ignatius riihmt:
,Oft schien es, als ob er bei Unternehmungen keinerlei Riicksicht nihme auf mensch-
liche Klugheit, sondern sich rein verlieRe auf die gottliche Fiirsorge. Bei der Aus-
fithrung aber und bei der Vollendung solcher Unternchmungen versuchte er es mit
allen Wegen, um die Sache zu Ende zu bringen. Nur war er auch hier so vorsich-
tig, seine Hoffnung niemals auf die menschlichen Mittel (die immer nur Instru-
mente sein durften) zu setzen, sondern auf Gott, den Wirker alles Guten. Wie im-
mer dann die Sache auch ausging: er jedenfalls wollte immer ein frohliches und
ruhiges Herz bewahren“s. Auf unsere Dialektik von Geist und Kirche angewandt,
heift dies aber, und das gehért in die Fundamente der ignatianischen Theologie:
bei aller Begeisterung niemals vergessen, dafl Geist immer eine Form braucht. Das
lebendige Wasser bedarf des Gefafes. Geist verlangt nach Kirche. Und Kirche ist -
geschriebenes Wort, ist Gesetz, ist Geschichte, ist Vernunft. Umgekehrt aber: beim
Ziehen dieser Grenzen niemals vergessen, dafl der Geist nicht eingesperrt werden
kann, dafl er immer auch iiber die Rinder der Gefdfle quillt, dafl er weht, wo er
will. Kirche braucht Geist. Das ist dic Dialektik jenes berthmten Wortes, mit dem
man Ignatius und seine Theologie ins Herz getroffen hat: ,Nicht eingegrenzt wer-
den vom Gréfiten und dennoch einbeschlossen bleiben vom Geringsten: das ist
gbitlich“s?, Das ist die Dialektik der Wahl in den Exerzitien: offenstehen fiir den
einen, einmaligen Anruf Gottes, und mit dem gleichen Ohr zu horchen auf die
Stimme der hierarchischen Kirche. Den Geist zu hdren im Inneren und im Aufleren
— ja die Anregung aus dem je zu mir einmalig und unwiederholbar sprechenden
Geist ruhig dem Spruch der kontrollierenden Vernunft zu unterwerfen, in der Uber-
zeugung, dafl der Geist meiner Innerlichkeit und der Geist der hierarchischen Kirche
letztlich der gleiche ist.

In diesem Ausgleich von Enthusiasmus und Niichternheit sahen dle Geféhrten
des Ignatius cine seiner kennzeichnendsten Gaben. Ignatius war, wie Gongalves in
seinem Tagebuch vermerkt, klug, aber nie zu klug, sein ganzes Wesen schien nur
aus ,racon’ zu bestehen; Affekt und Devotion folgten stets der Vernunft’s, Aber
was es war mit dieser Verniinftigkeit, hat Ignatius in einem kostlichen Brief an
Alphonso Ramirez de Vergara noch kurz vor scinem Tod geschrieben3®: die Ver-
nunft muf die Fithrung haben, gewif}, aber die Liebe und die Tréstung folgen um
so strémender, je selbstloser die Vernunft ihren Gott gesucht hat: diese ignatianische
Vernunft* ist schon in sich ganz an Gott verloren. Und darum ist auch das Umge-
kehrte in dieser Dialektik méglich und notwendig: man darf niemals allzu verntinf-
tig sein, man darf nie vergessen, dafl der Geist weht, wo er will, man muf} sich
offenhalten fiir die gleichsam iiberbordende Geistbewegung, es mufl immer in der
Kirche auch noch einen Platz geben fiir den Enthusiasmus, fir die Begeisterung zum
Ungewdhnlichen und zum Schonen hin. Eben dies wollte Ribadeneira von Ignatius

% H. Lewy, Sobria Ebrietas. Untersuchungen zur antiken Mystik, Gieflen 1929,

3 Vita Ignatii V, 11 (S. 649).

37 H. Rahner, Die Grabschrift des Loyola: Stimmen der Zeit 139 (1947) S. 821—339
—Fessard l.c. S. 168—173.

38 FN I, 702f.

» MJ I, 11, 184f.



124 Hugo Rahner

sagen, als er ihm das Wort in den Mund legte: ,In den gottlichen Dingen bringen
die Menschen, die allzu klug sein wollen, kaum je etwas Grofes zustande. Denn wer
immer nur an die Schwierigkeiten denkt, wer griibelnd und schwankend nur die
moglichen Ausgénge voraussieht und fiirchtet: der wird niemals sein Herz den Din-
gen zuwenden, die die schonsten sind“#?. Nein, Ignatius ist niemals ein verniinfteln-
der Rechner gewesen, und darum ist auch seine Kirchlichkeit und sein Romanismus
so weit entfernt von aller blof§ apologetischen Enge. Was er einmal in einem Brief
an den Herzog von Alba geschrieben hat, gilt von ihm und von seiner ganzen Theo-
logie: ,Denn oft mag das, was so gar nicht mit der menschlichen Klugheit {ibereinzu-
stimmen scheint, sehr wohl eins zu sein mit der gottlichen Klugheit: denn diese
148t sich nicht eingrenzen in die Gesetze unserer Vernunft (no se ata 4 las leyes de
nuestras razones)“41. Dieses Wort ist der beste Kommentar zu den drei Zeiten der
Wahl im Buch der Geistlichen Ubungen. Dieses Wort ist der ganze Ignatius.

2.

Was wir am Leben des hl. Ignatius fiir die Dialektik zwischen Geist und Kirche
ablesen konnten, das wird noch deutlicher aus seiner Lehre. Das wird dort am deut-
lichsten, wo Ignatius etwas zu lehren oder zu unternehmen hat in bezug auf falsche
oder verdédchtige Mystik, er, der Mystiker, der nach eigenem Gestindnis in jedem
Augenblick sich dem Strom der géttlichen Tréstung 6ffnen konnte?? und der einmal
sagte: ,Ich konnte gar nicht mehr leben, wenn ich nicht in meiner Seele etwas leben-
dig fihlte, das nicht von mir selber kommt, ja nicht einmal von mir kommen kénnte,
etwas, das nicht mehr ein menschlich Ding ist, sondern lauter nur von Gott
kommt“43. Ignatius ist — eben weil er ein Mystiker ist — von einem wachen, niichter-
nen und auf den ersten Blick fast enttduschenden Mifitrauen gegen alle mystischen
Phénomene#4, Unerbittlich wendeter auf diese Erscheinungen seine Regeln zur Gei-
sterscheidung an und schenkt uns darin eine klassische Exegese zum Exerzitienbuch.

Da sind in Gandia die beiden Jesuiten Onfroy und Oviedo, Mitbriider und Haus-
genossen des Herzog-Paters Francisco de Borja. Ihren aszetischen Extravaganzen
und ihren mystischen Prophezeiungen vom kommenden Engelpapst verdanken wir
das umfangreiche Schreiben, das in des Ignatius Auftrag Polanco im Juli 1549 nach
Gandia schicktets. Die beiden, so schrieb er im Begleitbrief an Borja, ,sind vom
rechten Weg abgekommen, getduscht, irrend, verleitet vom Vater der Liige“se. Aber
dies nachzuweisen, sei schwer, dazu bediirfe es eben jener hohen Gnadengabe, die
der Apostel ,Unterscheidung der Geister* nenne (I Kor 12, 10), die zwar eine gratia
gratis data sei, aber in ihrer Betatigung eine Hilfe erhalte durch menschliches Mit-
tun, besonders durch Klugheit und theologisches Wissen (,la qual se ayuda y exer-
cita con la industria humana, en special con prudencia y doctrina“47). So sehr also
der Christ niemals Prophetenwort und mystische Erleuchtung als solche zuriickwei-

4 Uita Ignatii V, 11 (S. 662).
4 MJIL 11, 8.
 FN I, 504. — FN II, 477,
3 FN 11, 338. — MJ IV, 1, 849 u. 370.
s 4 Vgl. dazu H. Rahner, Ignatius von Loyola. Briefwedisel mit Frauen, Freiburg 1956,
. 28—30.
4 MJ I, 12, 632—654. ¢ MJ I, 12, 495. — Mon. Borg. II, 566. 7 MJ I, 12, 633.

-



Geist und Kirche 125

sen oder verddchtigen diirfe, so sehr sei er auch verpflichtet, die Geister zu priifen
am Maflstab des Greifbaren, des Sichtbaren, ja sogar (hier kehrt das fiirr Ignatius
so kennzeichnende Wort wieder) des Verniinftigen (si no contienen cosa repugnante
a la razén ni buena doctrina%). Die Anregung, die vom guten Geist kommt, dringt
darum auch zum Sichtbaren, zum Licht, zum Aufgedecktwerden; der bise Geist liebt
die Verborgenheit, das vornehme sich Absondern, die Verachtung des Gewdhn-
lichen. ,Das riecht nach jenem Geist, der das Licht scheut (Jo 3, 20), und dieser Geist
flieht vor geistlichen Menschen, da er genau weiff, dafl diese seine Schliche wohl
merken und seine T3uschungen aufdecken“4?. Der gute Geist drangt also zu Gehor-
sam innerhalb des Ordens und der Kirche: ,Es ist das Zeichen des guten Geistes,
wenn er hinfihrt zu der Beobachtung der Satzungen und zur Liebe all der Dinge,
die ein Mensch im Dienst Gottes zu tun verpflichtet ist“59. Und so muf} alle Erleuch-
tung und jede iibernatiirliche Gabe die Kontrolle des geistlichen Vaters und des
Oberen ertragen konnen. Ignatius zitiert hier das Wort des Herrn (Joh 7, 17), daf}
derjenige die Lehre Gottes zu erkennen vermége, der zuvor schon den Willen Got-
tes getan habe, dafl also die Herkunft einer Geistbewegung am deutlichsten von
jenen Minnern erkannt werde, die uns in der Welt der sichtbaren Autoritit vor-
gesetzt sind5l, Gehorsam und Offenheit gegen Ignatius erkennt darum auch Oviedo
als das beste Zeichen der Geisterdiskretion ans2,

Ignatius hat unter seinen S6hnen noch manchen Fall einer pseudomystischen Er-
leuchtung zu beurteilen gehabt. Die Grundsitze sind immer die gleichen. Als der
seltsame Franzose Guillaume Postel53 1544 zu Rom in den Orden eingetreten war
und 1545 wieder entlassen wurde, standen seine mystischen Hirngespinste zur Dis-
kussion. Peter Faber schrieb ihm einen riihrenden Brief mit der Mahnung, den echten
Geist im Gehorsam und in den kleinen Dingen zu finden54, Laynez aber urteilte in
seinem Gutachten ganz im Sinne des Meisters Inigo: ,Indem er dem géttlichen Geist
vorauseilen will, stofit er ihn zuriick und ruft dafiir den bosen Geist, der sich als
Engel des Lichts ausgibt . . . ich wiirde ihm also raten, lieber sein Inneres einzustel-
len auf Gehorsam, Demut und auf das Studium und die Nachahmung der Weisheit
der heiligen Kirchenlehrer“ss, Genau so handelte P. Lanoy in Wien, als der Scho-
lastiker Nicolas aus Lothringen behauptete, den Geist des hl. Paulus erhalten zu
haben: die Begeisterung endete mit Entlassung aus dem Orden%s. Glimpflicher
ging der Fall des gutwilligen Paters Jérome Le Bas ab, der in einer Erleuchtung den
in drei Monaten kommenden Antichrist voraussagtes?. Gongalves bemerkt dazu
lakonisch und treffend: ,Unser Vater zeigte immer einen Widerwillen gegen Pro-

© MJI,12 634 9 MJI 12,646, 5 MJI, 12 642. o MJ I, 12, 638.

82 Epp. Mixt. I, 471. — Polancos Antwort: M] I, 2, 57. — Chron. I, 313.

53 Zu Postel vgl. H. Bernard-Maitre, Le Passage de G. Postel chex les premiers
Jésuites de Rome: Mélanges Henri Chamard, Paris 1951, S. 227—243. — G.Schurham-
mer, Franz Xaver I, S, 154,

3¢ Mon. Fabri 280—284.

8 Mon. Laynez VIII, 638—640. Vgl. dazu Postels Brief an Laynez aus dem Jahre 1562:
Mon Layrez VI, 268—271. — M]J I, 1, 344f. — M] I, 12, 636. — M]J IV, 1, 708—712. —
Chron. 1, 148f; IV, 235—237; V, 333.

% FN I, 693f. — Epp. Mixt. IV, 128—130; 168; 220f. — M]J I, 7. 514; 647f; 669.

87 FN I, 706—708. — M]J 1, 8, 643. — M]J I, 9, 604; 606. — Chron. III, 295; V, 324. —
Pol. Compl. I, 318f.



126 Hugo Rahner

phezeiungen, die nicht von der Kirche anerkannt waren®s8, Die Kirche: immer ist es

- fiir diesen Mystiker die hierarchische Kirche, die ihm zum Mafistab der Echtheit
allen Geistes wird. Die mystische Theologie des Heinrich Herp®, auf den sich
Oviedo und Onfroy beriefen®?, ist Ignatius nicht ,authentisch® genug, und es war
ihm nicht ganz wohl, als die Kartduser von K6ln ihm die Neuauflage des mystischen
Buches widmeten$!, An der rémischen Kirche mochte Ignatius sogar einmal eine
archdologische Echtheitsfrage entscheiden — und dieser Zug ist hochst kennzeichnend
fir ihn. Man zeigte in Jerusalem ein Stick der Geiflelsdule des Herrn und in Rom
ein anderes Stiick, sie pafiten aber, wie Don Pedro de Zarate seinen Freund Ignatius
aufmerksam machte, nicht zusammen und so entstand der Disput: welches Stiick ist
das echte? Ignatius antwortete: ,Ich habe beide Stiicke gesehen und ich nehme mir
nicht heraus, beurteilen zu kénnen, ob sie zusammenpassen oder nicht. Allein, ware
wirklich ein Unterschied, so wiirde ich die Sdule von Rom als die echte erkliren, weil
die Kirche sie als echt ansieht, und nlcht das Stiick von Jerusalem, denn das unter-
steht den Tiirken“s2, Als ihm der Dominikaner Reginaldo Nerli von der stigmati-
sierten Frau in Bologna erzdhlte und von ihrem Gehorsam gegen den Beichtvater,
bemerkte er trocken: ,Von allem, was mir da Euer Hochwiirden berichten, ist das
beste Zeichen das, was sie von ihrem Gehorsam sagen®ss,

Diese Theologie der Scheidung der Geister wendet Ignatius nicht nur in dem .
immer fragwiirdigen Gebiet der parapsychischen und pseudomystischen Phanomene
an, auch in den lauteren Hohen der echten mystischen Begnadung gelten seine
Grundsitze, ja gerade dort am reinsten, weil der Geist seine unvermischte Tendenz
zu kirchlicher Leibbildung unbehindert auswirken kann. In dem Lehrschreiben an
Francisco de Borja vom 20. September 1548 spricht der Meister von den echten my-
stischen Gaben der gottlichen Beriihrung und Erleuchtung. Aber selbst hier vergifit
er nicht, beizufiigen: ,Immer vorausgesetzt, daff die Demut und die Ehrfurcht ge-
wahrt bleiben gegen unsere heilige Mutter Kirche und gegen die in ihr aufgestellten
Lenker und Lehrer“s4, Und in jenem Unterricht tiber die Mystik, den Inigo von Ve-
nedig aus an Sor Teresa Rejadella erteilt, wird die ganze Lehre von Geist und Kir-
che zusammengefafit zu einem Satz, der deswegen von hiochster Bedeutung ist, weil
Ignatius hier von der erhabensten Form einer vom Geist geschenkten existentiellen
Entscheidung spricht, nimlich der mystischen, also jener, die es bei aller Freiheit
»der Seele unméglich macht, zu widerstehen® (genau so wie in der ersten Zeit der
Wahl: Ex 175): ,Gott beginnt in unserem Inneren zu sprechen, obne jedes Ge-
rausch von Worten, er reiflt die Seele ganz zu seiner Liebe empor und schenkt uns
ein Fiihlen seiner selbst, so daf wir, selbst wenn wir wollten, dem gar nicht wider-
stehen konnten. Dieses Fiihlen Gottes, das wir so erhalten, mufl uns aber notwendig
gleichformig machen mit den Geboten und Vorschriften der Kirche und mit dem Ge-
horsam gegen unsere Vorgesetzten — es ist voll von tiefer Demut: denn in allem
wirkt der gleiche gottliche Geist“es.

8 FN I, 707. 5% Leturia, Estudios 11, S. 288f. s MJ I, 12, 650.

81 FN I, 758—761.

%2 FN I, 711.

3 MJ IV, 1, 407. — MJ IV, 1, 341f. — FN 1, 645f. — Ribadeneira, Uita Ignatii
V, 10 (8. 629f.).

“ MJ1,929%. % MJI 1,105



Geist und Kirche 127

Damit stehen wir aber in der innersten Mitte der Theologie der Exerzitien. Die
,ubernatiirliche Entscheidung®, die ihren wesentlichen Sinn bildet, wird in der
,Wahl‘ getroffen, in welcher der Ubende den fiir ihn lebensentscheidenden Willen
Gottes erkennt. Ob diese Bewegung aus Gott ist, eben dies mufl in der Diskretion
der Geister erfait werden. Und das Maf, das Distinktivum, der Raum und das Ge-
faf dieses echten Gottesgeistes ist fiir Ignatius auch in den Exerzitien letztlich die
Kirche, die hierarchische Kirche, oder wie er in der Urfassung der lateinischen Ver-
sion seines Buches cigens hinzufiigt: die romische Kirchess, Jeder Gegenstand der
Wahl, und mag er noch so sublim sein, muf sich innerhalb der Grenzen der hierar-
chischen Kirche befinden, muf sich gleichsam innerhalb des Kriegslagers der strei-
tenden Kirche ausweisen kénnen (militen dentro de la sancta Madre Yglesia hier-
4rchica: Ex 170). Die ersten Interpreten der Exerzitien haben es daher mit Recht
bedauert, daR gerade dieses Wort im offiziellen Direktorium ausgefallen ist®?; und
P. Gonzalez Davila fithrt die Giite cines Wahlgegenstandes auf den Zusammen-
hang mit der Kirche zuriick: ,Es ist klar, daR der Gegenstand gut sein muf} und fiir
diese Giite das Zeugnis und die Biirgschaft in der Kirche besitzt“68. Und weil so die
Kirche der einzig legitime Raum ist, auf den hin jede echte Geistbewegung voran-
schreitet, darum ist die Diskretion der Geister am folgenschwersten dort, wo sich die
Entscheidung der Wahl ganz konkret in dem ,wahren Fihlen in der diensttuenden
Kirche“ duflert. Dieser Geist der Kirchlichkeit ist, wie Przywara einmal sagt, das
Gegenteil ,aller ,Logismen’ privat personlicher Inspiration® und setzt dem blof§
eigenwilligen Denken und Tun ein Ende®, Geist will Dienst. Denn das Wort ist
unter der Beschattung des Geistes Knecht geworden, Sohn der Magd.

Das mag noch genauer entfaltet werden fiir ein paar Kapitel aus der Theologic
der Exerzitien. Wenn Nadal unter ,Kirche® alles verstanden hat, was die Sichtbar-
keit des Konigreiches Gottes auf Erden umfafit, also Schrift, Gesetz, Erbauung, Ge-
horsam, Vernunft, dann ist dies alles nun einzusetzen in den Vorgang der in der
Betrachtung des Lebens Jesu sich gestaltenden Wahl und in die Kontrolle der my-
stischen oder psychologischen ,Unmittelbarkeit’ der ersten und zweiten Wahlzeit
durch die ,Vernunft‘ der dritten.

Zu diesen Grenzen des Geistes gehdrt also zuerst die Betrachtung des Lebens
Jesu. An ihm muf sich Gegenstand und Evidenz der Wahl ausrichten, sagt Ignatius
in seinen Anweisungen an den Exerzitienmeister: ,Man schreite also voran in der
Betrachtung des Lebens Christi unseres Herrn und schaue sich dabei um, wo man
Tréstung verspiire und wohin Gott uns bewege, und desgleichen wohin die Trost-
losigkeit gehe“70. Das besagt also: an der Sichtbarkeit des Erdenlebens Jesu kann
man die Echtheit der Bewegungen abmessen, die wir innerlich wahrnehmen. Gerade
diese fiir die ignatianische Spiritualitit so kennzeichnende Betonung der Betrach-
tungen aus dem Leben Jesu war es, was die heilige Teresa von Jesus zeitlebens
ihren Seelenfiihrern aus der Gesellschaft Jesu dankte, vor allem P. Juan de Prada-

% Vgl. oben Anm. 5.

87 M]J 11, 2, 697.

s MJ II, 2, 514.

® Deus semper maior. Theologie der Exerzitien III, Freiburg 1940, S. 339.

7 M]J 11, 2, 76. Vgl. Mon, Nadal IV, 843. — H. Rahner, Geldwedisler S. 812f.



128 Hugo Rahner

nos?!. Und es wundert uns nicht: eben aus diesem Geist kommt auch Teresa zu genau
dem gleichen Verspiiren des Zusammenhanges zwischen Geist und Kirche, wenn sie
von den hohen Erleuchtungen und inneren Worten Gottes sagt, ans ihnen komme
der lebendige Glaube, ,und zwar ein Glaube, der, weil er lebendig und stark ist,
auch immer danach strebt, gleichformig mit dem zu sein, was die Kirche halt; und
keinerlei Offenbarungen kénnen uns, selbst wenn wir den Himmel offen sihen, auch
nur in einem einzigen Punkt abbringen von dem, was die Kirche hilt“72,

Diese Theologie des ,Sichtbaren® geht noch weiter. Geist driangt zu Gehorsam, der
echte Geist will immer ans Licht kommen. Hierin griindet die wesentliche Rolle, die
Ignatius dem Exerzitienmeister zuteilt, dem ,geistlichen Vater’ — und hierin erfafit
er instinktiv den Kern der geistlichen Lehre der Monchsviter?, Das klassische Bei-
spiel dafiir ist das psychologisch uniibertrefflich feine Stiick des Exerzitienbuches
vom ,falschen Liebhaber (Ex 326), der nicht entdeckt werden will. Gonzales Davila
hat sich daraus zu seinen tiefsinnigen Deutungen der Discretio der Geister anregen
lassen, die dann auch ins Direktorium von 1599 aufgenommen wurden: ,Es ist ein
untriigliches Zeichen der Herkunft aus dem bosen Geist, wenn jemand ungern
.entdeckt’ wird und wenn man das Dunkel liebt und ,nicht ans Licht kommt, damit
seine Werke nicht offenbar werden‘ (Joh 8, 20). Und es ist ein Zeichen fiir die Her-
kunft aus dem guten Geist, wenn man es liebt, entdeckt zu werden, so wie es unser
Vater Ignatius in seinen Regeln lehrt. Denn Gott ist Licht und liebt das Licht“74,
Dafl er aber unter diesem ,Licht’ die Sichtbarkeit der Kirche (und also des Vorge-
setzten, des Beichtvaters, iberhaupt eines Beraters) versteht, geht aus dem Wort
hervor, das Gonzalez unmittelbar zuvor geschrieben hat: ,Diese Kontrolle und diese
Priifung (der Geister) muf ,mit Licht' geschehen. Denn alles, was aufgedeckt wird,
ist vom Licht erhellt (Eph 5, 13); und Sankt Paulus spricht hier von den Gnostikern,
die sozusagen die Alumbrados der Antike sind. Dieses ,Licht‘ aber ist das Wort
Gottes, die Kirche, thr offentliches Magisterium, und die menschliche Vernunft.
Denn das alles ist von Gott, und das cine kann dem andern nicht widersprechen®7,

Es ist mithin also auch hier letztlich die Sichtbarkeit des menschgewordenen Wor-
tes, die sich fortsetzt in den sichtbaren Menschen, dem man sein Inneres 6ffnet, um
darin der Echtheit der Geistanregung gewif§ zu werden. ,An Stelle Christi unseres
Herrn“ (en lugar de Cristo N. Sefior) steht der Seelenfithrer, ihm deckt man alles
auf, von ihm erhofft man die Vermittlung der trostenden Kraft Gottes: das ist die
‘Grundlehre der Konstitutionen, das hat Ignatius schon in einer der Urformen sei-
nes Gesetzbuches den jungen Mitbriidern in Alcala geschrieben?”. Letztlich ist diese
Lehre nur die duBerste Konsequenz der Theologie vom Papst als dem Vicarius
Christi. ,Kirche® ist iiberall dort, wo sich der frei wehende Geist den Leib der Auto-
ritdt, des Gesetzes, der Hierarchie bildet, wo der Geist immer beides tut: das In-

" V.Larrafaga, La Espiritualidad de San Ignacio S. 91—100: S. 116f.

2 Autobiographie 25 (Biblioteca Mistica Carmelitana 1, Burgos 1915, S. 196).

* Vgl. H. Bacht, Die friihmonastischen Grundlagen ignatianischer Frommigkeit. (In:
Ignatius von Loyola. Seine Gestalt und sein Uermdchinis, Wiirzburg 1956, S. 254—259).

“ MJ 11, 2, 521 = Directorium 28, 6 (M] II, 2, 709).

B M]J 11, 2, 521.

78 Constitutiones I11, 1, 12: MJ III, 2, 351f.

77 MJ 1,12, 675. Vgl. H. Rahner, Ignatius von Loyola. Geistliche Briefe, Einsiedeln—
Kéln 1956, S. 112. )



Geist und Kirche . 129

nerste des Menschen bewegt und zugleich die Gebote gibt, Innen und Auflen ver-
einigend, ohne Trennung und ohne Vermischung. Aber dies immer so, dafl im Falle
der Unklarheit und des Zweifels letztlich (solange wir im Fleisch dieser Geschichte
sind) das Sichtbare den Ausschlag gibt, das heiflt, die Auflere Autoritit vorzuziehen
ist, und in der demiitigen Bereitwilligkeit dazu der klarste Erweis der Echtheit einer
Geistbewegung besteht. In dieser theologischen Uberlegung wurzelt denn auch die
Stellung, die Ignatius in seinen Regeln den duferen und (an sich genommen) fast
duflerlich scheinenden Dingen zuteilt, an denen sich die Echtheit der kirchlichen Ge-
sinnung erweist: Wallfahrt, Kerzen, liturgischer Brauch. Das ist gewifl zunichst
gemeint als Widerlegung einer von Erasmus gepflegten ,reinen‘ Geistigkeit der
Andacht’, Aber den tieferen Zusammenhang mit der Theologie der Sichtbarkeit
hat wohl schon Nadal erfafit, wenn er bemerkt: ,Man muf auch die Andachtsfor-
men der Kirche pflegen: denn deutlicher wird der Geist gespiirt, wenn die Kirche als
Ganze sich diesem Geist hingibt (plus enim sentitur Spiritus, ubi tota Ecclesia illi
Spiritui vacat)“7. Beim Breviergebet, sagt er, zieht der Betende ,im Heiligen Geist
die Person der Kirche an“8. Und man fiihle ,eine gottliche Kraft in allen kirch-
lichen Dingen, wie in den Bildern, den Altéren, Kirchen, geweihten Gegenstinden,
und in den Zeremonien der Kirche“s1,

So verdichtet sich nun auch in dieser Theologie der Exerzitien die Dialektik von
Geist und Kirche zu derjenigen von Enthusiasmus und Vernunft. Von dieser igna-
tianischen ,Verniinftigkeit’ haben wir an anderer Stelle gesprochen®2. Ignatius hat
sie in seinem grofien Brief nach Coimbra ,razén spiritual* genannt, also ein ,Ver-
niinftigsein im Heiligen Geiste'ss. Das ist die rationale Uberlegung der dritten
Wahlzeit (Ex 177), aber selbst hier betont Ignatius, diese Reflexion und ihr Gegen-
stand miiften sich ,innerhalb der Grenzen der Kirche befinden® (dentro de los limi-
tes de la Yglesia). Darum ist nach Gonzalez Dévila die dritte Wahlzeit ,von gré-
Berer Sicherheit* - das ist nun gemaB der Theologie des Ignatius kein Widerspruch
mehr — ,denn die Vernunft waltet darin ihres Amtes, unterstiitzt vom Glauben und
von der Lehre der Kirche“84, ,Denn auch die menschliche Vernunft stammt von
Gott, und sie wird getragen und erleuchtet von dem Licht des Glaubens. Darum
kann das eine dem andern nicht widersprechen, weil notwendigerweise das Wahre
mit dem Wahren Ubereinstimmt“85. Man muf} also in der Wahl der Exerzitien den
Willen Gottes auch finden innerhalb der Grenzen der Natur, der Befihigung, der
Gesundheit, der Menschlichkeit. Das war schon die Lehre in dem Brief nach Gan-
dia: P. Onfroy ist deswegen seinen Tiduschungen erlegen, ,weil sich seine Vernunft
allzu weit von den materiellen Dingen losgeldst hat“, er ist charakterlich ein Wire-
kopf, und er hat seine Gesundheit durch iibertriebene Bufle ruiniert — er ist also
kein geeignetes Werkzeug des mystischen Geistes®. Der ununterbrochene Wandel in
Gottes Gegenwart, den die Mystiker von Gandia pflegen, sei eine grofie Tauschung,

*® Vgl. dazu J.M. Granero, Sentir con la Iglesia, Comillas 1956, S. 25. — L eturia,
Estudios 11, S. 162f.

7 Mon. Nadal 1V, 696.

8 Mon. Nadal IV, 691.

81 Mon. Nadal IV, 691.

8 Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Frommigkeit, Graz—-Salz-
burg 1949, S. 84f.

S MJI, 1,504 8 MJII 2, 521. 8 M]J 11, 2, 709. 8¢ MJ I, 12, 640f.



130 ‘ Hugo Rahner

denn das sei fir die verniinftige Natur des Menschen unertraglich, die der Ent-
spannung und einer gewissen menschlich schonen Natiirlichkeit bedarf, um die Ge-
walt der Gnade tragen zu konnen — so wie der Apostel Johannes zu seiner Erholung
mit einem Rebhuhn spieltes?.

So gilt denn fiir die Deutung der Exerzitien, genau so wie fir die Auslegung der
Konstitutionen, immer wieder das Grundprinzip der ignatianischen Theologie:
Geist und Kirche. Oder, was das gleiche ist: Unctio und Ratio, Geistsalbung und
Herzensvernunft. Wo Ignatius von der Salbung spricht, fiigt der Schiiler hinzu: Sal-
bung, gewil. ,Aber dabei diirfen wir nichts auslassen von dem, was auch die rechte
Vernunft fordern muf}, und zwar vom Gebrauch unserer freien Geistesentscheidung
her und desgleichen von der unserer Ordensverfassung eigenen Sinngebung her“ss,

Damit kommen wir zum Schluf. Aus dem Leben und aus der Lehre des hl. Igna-
tius ist deutlich geworden, dafl die theologische Dialektik zwischen Geist und Kirche
zu den Grundgedanken dieses Meisters gehort. Seine genuinen Schiiler haben die
Lehre als teures Erbe bewahrt. Wo immer sie von Geist sprechen, fiigen sie die Kir-
che hinzu und die Vernunft. Aber das ist nicht Apologetik und nicht Rationalismus.
Das ist Teilhabe an einer der mystischen und daher theologisch genial treffsicheren
Einsichten des Magisters Inigo. Die Theologie der frithen Gesellschaft Jesu schwingt
in dieser ignatianischen Dialektik: Geist und Kirche, Christus und Papst, Freude
und Kreuz, Enthusiasmus und Vernunft. ,Es schreitet die Gesellschaft Jesu voran
auf dem Weg des Geistes und kdmpit unter dem Banner des Kreuzes. Denn sie tut
Knechtsdienst allein fiir Gott den Herrn, das heifit fiir die Kirche, seine Braut, und
dies unter dem Romischen Pontifex, dem Vikar Christi auf Erden“8?, So fafit Nadal
in einer klassischen Prignanz die Theologie der ignatianischen Ordensidee zusam-
men. Diese Minner, die Ignatius um sich sammelte und durch die Geistlichen Ubun-
gen formte, kennen von da ab nur eines: die Mafilosigkeit ihrer Kreuzliebe einzu-
dimmen in die rationable Diskretion des Verniinftigen, um eben darin offener zu
bleiben fiir die grenzenlosen Antriebe des Geistes?®. Es ist wie ein Symbol dieser
Entwicklung der Kompagnie Jesu von ,Geist’ zu ,Kirche', wenn Magister Laynez im
Dezember 1540 an Ignatius berichtet, er habe die bisher geiibte mafilose Armut ein-
geddmmt, ,um sich anzugleichen dem Willen Gottes des Herrn, Eurem Willen und,
so weit es moglich ist, der Erbauung der Seelen“®t. Selbst auf den Héhen der mysti-
schen Erfahrung Gottes drangt sich dem Ignatiusschiiler Nadal der Gedanke an die
Kirche auf: ,Es hilft sehr, Gott zu suchen durch die Verneinung alles Geschopflichen,
aller Imagination und aller Einsicht, um in dieser Dunkelheit der Verneinung Gott
anzubeten — aber ihn anzubeten im Glauben der heiligen und katholischen Kirche“®2.

Hier dringt es uns, noch ein kldrendes Wort zu sagen tiber die in dieser Theolo-

87 MJ 1, 12, 649. — Vgl. dazu H. Rahner, Der spiclende Mensch, Einsiedeln 1954,
S. 8f.

89 I-é Nadal, Sdiolia in Constitutiones (zn Const. I, 2, 13: M]J III, 2, 183), ed. Prati
1883, S. 31.

8 Mon. Nadal 1V, 618.

9 Jgnatius nennt dies ,mediocridad de la discrecién®: M]J [, 1, 507.

9 Mon. Laynez 1, 16. — Chron. I, 83.

9 Mon. Nadal 1V, 679.



Geist und Kirche 131

gie ebenfalls tiefer zu bedenkende ,pipstliche Gesinnung®, die immer ein Keénnzei-
chen der Gesellschaft Jesu war®. Wir méchten noch einmal betonen, dafl diese
grundsitzliche Begeisterung fir den Dienst in der Papstkirche nicht so sehr in apo-
logetischen oder kirchenpolitischen Uberlegungen wurzelt, sondern in der Theolo-
gie der ,Sichtbarkeit’, die in den Rahmen der Theologie von der Unterscheidung
der Geister gehért. Laynez hat das cinmal in einer seiner Exhorten angedeutet:
»Wir miissen eine tiefe Verehrung (devozione) gegen den Apostolischen Stuhl pfle-
gen, so wie sie unser Vater Ignatius gehabt hat. Denn wenn immer er sich im Zwei-
fel iiber irgendeine Entscheidung befand, sagte er: Der Apostolische Stuhl wird uns
das 18sen und lehren, ihm sei die Sache anvertraut“s4, Es hie darum von den ersten
Jesuiten, sie seien ,hyperpipstlich (papatissimi)®s. Und dennoch schrieb Nadal ein-
mal an Laynez (und diese beiden waren die echtesten Erben des Vaters Ignatius):
»Obwohl die Méanner der Gesellschaft Papisten sind, so sind sie das doch nur dort,
wo sie es sein miissen und in nichts dariiber hinaus (en lo que deven serlo y no en lo
demas), und auch das immer nur mit dem Blick allein auf die Glorie Gottes und das
allgemeine Wohl“®6, Ich wiifite kein schoneres Beispiel fiir die unvermischte und
ungetrennte Einheit von Geist und Kirche, von Salbung und Vernunft als die niich-
tern begeisterte Liebe der 1gnatiusschiller zum Papsttum. Hier blieb dem bedin-
gungslosen und schweigsamen Dienst genau so der rechte Platz bewahrt wie der
Méglichkeit einer ehrlichen Kritik, in der ausgewogenen Weise, die von der zehnten
Kirchenregel im Exerzitienbuch (362) umschrieben wird. Geist und Kirche kénnen
sich auch hier letztlich nicht widersprechen. Im Zweifelsfall aber hat immer das
Sichtbare den Ausschlag zu geben: Kritik kann gut sein, wortloser Dienst jst gro-
Ber??, :

Wir fassen zusammen. Alle theologischen Uberlegungen, die uns Ignatius und
seine Schiiler vorlegten, trafen zusammen in einem einzigen Punkt: es kann kein
Widerspruch bestehen zwischen dem in der Seele wirkenden Geist und der von dem
gleichen Geist gebildeten Kirche. ,Denn wir glauben, daff zwischen Christus Unse-
rem Herrn, dem Briutigam, und der Braut, der Kirche, der gleiche Geist waltet,
der uns zum Heil unserer Seelen leitet und lenkt* (Ex 865). Das war seit der Er-
leuchtung von Manresa die theologische Maxime des hl. Ignatius, die er nicht nur in
seinem Buch der Geistlichen Ubungen an das zusammenfassende Ende setzt, son-
dern auch in seinen schlichten Katechesen mit gleichen Worten lehrte®s, In diesem
Geiste schrieb er an den Negus von Abessinien:

» Wir milssen es fiir eine einzigartige Gnade halten (und es ist auch so), daf wir
vereint sind mit dem mystischen Leib der katholischen Kirche. Denn sie ist lebendig
gemacht und geleitet vom Heiligen Geist. Und der gleiche Geist lebrt die Kirche
und haucht ihr ein jegliche Wahrheit*“ee,

® Leturia, Estudios 1, 2391.

“ MJ IV, 2, 76.

% FN II, 272.

% Mon. Nadal II, 263. Vgl. Mon Laynez VII, 109.

*? Ein Beispiel dafiir ist die Weise, wie der Orden 1558 die Befehle Papst Pauls IV.
Gber das Chorgebet ausfihrte: H. Nadal, Sdwlia in Constitutiones, ed. Prati 1883,
8. 265—275. Vgl. auch A. Huond er, Ignatius von Loyola, K5ln 1982, S. 254—269.

# MJ 1, 12, 671 u. 665. Vgl. dazu H. Rahner, Ignatius von Loyola. Geistliche Briefe,
Einsiedeln—Kéln 1956, S. 836-—338. 9 MJ I, 8, 473.





