
AUS    DEM   LEBEN   DER   KIRCHE 

Papst Pius XII über die christliche Vollkommenheit und über die heutigen 
Aufgaben der kirchlichen Vollkommenheitsstände 

Die ungeheuren Wandlungen, denen die heutige Welt und das Leben der Völker unter- 
worfen sind, macht sich auch in der Kirche bemerkbar. Alte Formen verschwinden, neue 
kommen auf. Es ist nicht nur eine Bewegung von unten. Der Ruf zur Erneuerung und An- 
passung geht von höchster Stelle aus. Zeiten des Übergangs, wie wir sie erleben, sind aber 
immer eine Gefahr für die Reinerhaltung des Glaubensgutes, für die Bewahrung der un- 
verkürzten evangelischen Botschaft und der vom Geist gewirkten kirchlichen Überlieferung. 
Wo ist die Grenze zwischen Wesentlichem und Unwesentlichem, wo ist echter Fortschritt 
und wo schleicht sich der Irrtum ein? Das sind die Fragen, die heute die kirchliche Hierarchie 
und alle Verantwortlichen in der Kirche bewegen. Unermüdlich nimmt gerade der jetzige 
Papst zu diesen Fragen Stellung, gibt Entscheidung und Weisung, um die Entwicklung, 
die sich auf vielen Gebieten des kirchlichen Lebens angebahnt hat, zu fördern, soweit sie 
der Wahrheit des Evangeliums und dem Geiste Christi entspricht, um aber auch allen Scha- 
den und Irrtum von der Kirche fernzuhalten. 

Im folgenden geben wir Auszüge aus zwei Anspraclien der jüngsten Zeit wieder, in denen 
sich Pius XII mit den heutigen Fragen der diristlichen Vollkommenheit und der kirchliclien 
Vollkommenheitsstände befaßt. Ohne etwas von seiner Forderung nach Erneuerung und 
Anpassung zurückzunehmen, richtet sich sein Augenmerk hier mehr auf die akute Gefahr, 
daß sich im Streben nach Anpassung an die moderne Welt in den Orden, Genossenschaften 
und Weltlichen Instituten Gebräuche und Ansichten durchsetzen, die nidit mehr der Wahr- 
heit des Evangeliums und dem Geist Jesu Christi entsprechen. Es ist der gleiche Tenor, wie 
er zum erstenmal in der Ansprache des Papstes an die Generalkongregation der Gesell- 
schaft Jesu vom 10. September 1957 zu vernehmen war. In fast bescliwörenden Worten er- 
innert der Papst immer wieder an die unüberholbarcn, weil dem Evangelium entstammen- 
den Grundlagen der diristlichen Frömmigkeit und des Vollkommenheitsstrebens; in ein- 
dringlicher Weise warnt er vor der Außerachtlassung der aszetisdien Tradition der Kirdie 
und vor der Lockerung der religiösen Disziplin. Und auch den Laien wird klar gemacht, 
daß für sie die gleichen Grundlagen der diristlichen Vollkommenheit gelten wie für die 
Mitglieder der Vollkommenheitsstände, wenn auch die Anwendung derselben für sie not- 
wendigerweise eine andere sein müsse (vgl. dafür vor allem den ersten Absatz über das 
Wesen der christlichen Vollkommenheit). 

Die Übersetzung hält sich wörtlich an den Grundtext. Auslassungen sind jeweils durch 
Punkte gekennzeichnet. Der Ausdruck •Stand der Vollkommenheit" wurde von uns zum 
besseren Verständnis sinngemäß in •Stand zur Erreichung der Vollkommenheit" (vgl. status 
perfectionis acquirendae) erweitert. 

Aus der Ansprache an den zweiten internationalen Kongreß 
für die »Stände (zur Erreichung) der christlichen Vollkommenheit« vom 9. Dezember 1957 

(LOsservatore Romano vom 12. Dezember 1957: AAS, Vol. XXV [1958] p. 34 ff) 

... Alle Berichte und Darlegungen dieses Kongresses zielen auf die Auslegung der drei 
Apostolischen Konstitutionen Provida Mater, Sponsa Christi und Sedes Sapientiae sowie 
auf das Dekret der Hl. Religiosenkongregation Salularis atque. Diese Dokumente enthalten 
die Richtlinien, die bei der Anpassung und Erneuerung der Vollkommenheitsstände befolgt 
werden müssen. Wir wollen hier nicht im einzelnen auf die Fragen eingehen, die Ihr in 
Euren Sitzungen behandeln wollt, sondern mehr allgemein über das Problem der Voll- 
kommenheit sprechen, über die Erneuerung und die Anpassung der Mittel für das Voll- 
kommenheitsstreben der Einzelnen und der Gemeinschaften ... 



Aus dem Leben der Kirche 133 

/. Die christliche Vollkommenheit 

Es ist wichtig, daran zu erinnern, daß der Begriff der •Vollkommenheit" im strengen 
Sinne sich nicht deckt mit dem des •Standes (zur Erreichung) der Vollkommenheit" und daß 
er sogar weit über ihn hinausgeht. Man kann in der Tat der heroischen christlichen Voll- 
kommenheit, nämlich der des Evangeliums und des Kreuzes Christi, außerhalb jeden •Stan- 
des (zur Erreichung) der Vollkommenheit" begegnen. 

Wir verstehen also unter dem Streben nach Vollkommenheit eine Haltung der Seele, die 
sich nicht damit begnügt, die unter Sünde gebotenen Pflichten zu erfüllen, sondern sich ganz 
und gar Gott übergibt, um ihn zu lieben, ihm zu dienen und sich in der gleichen Absicht 
dem Dienste am Nächsten zu weihen. 

Die Vollkommenheit jeder freien menschlichen Tätigkeit, wie die jeden vernünftigen 
Geschöpfes, besteht in dem freiwilligen Anhangen an Gott. Diese Vollkommenheit ist 
Pflicht, soweit sie sich aus der Geschöpflichkeit als solcher ergibt: man muß nach ihr stre- 
ben, wenn man sein letztes Ziel nicht verfehlen will. Wir haben das hier nicht im einzelnen 
zu präzisieren. Wir wollen allein von dem habituellen und immerwährenden Streben spre- 
chen, das weit über alles Pflichtmäßige hinausgeht und den ganzen Menschen ergreift, um 
ihn vorbehaltlos dem Dienste Gottes zu weihen. Diese Vollkommenheit besteht hauptsäch- 
lich in der Vereinigung mit Gott, die sich in der Liebe auswirkt und folgerichtig vollendet. 
Man nennt sie auch ein ewiges und allumfassendes Ganzopfer seiner selbst in der Absicht, 
Gott zu lieben und ihm diese Liebe in der Tat zu beweisen. 

Das Ideal der christlichen Vollkommenheit ist fest verbunden mit den Lehren Christi, 
insbesondere mit den evangelischen Räten, mit seinem Leben, Leiden und Sterben, den 
unerschöpflichen Quellen, aus denen der Heroismus aller christlichen Generationen seine 
Kraft schöpft. Es umfaßt auch die Sendung Christi, d.h. den aus Liebe zum Herrn über- 
nommenen Dienst in der Kirche, den jeder an dem Platz und in der Funktion leistet, die 
ihm im Ganzen des Mystischen Leibes zukommen. 

Jeder Christ ist eingeladen, nach diesem Ideal aus allen seinen Kräften zu streben. Aber 
es wird auf eine vollständige und sicherere Art in den drei Ständen (zur Erreichung) der 
Vollkommenheit verwirklicht nach den Weisungen des Kanonischen Rechts und der oben 
genannten Apostolischen Konstitutionen. Besonders die Konstitution •Provida Mater" vom 
2. Februar 1947 über die •Weltlichen Institute" macht die Stände (zur Erreichung) der 
Vollkommenheit einer größtmöglichen Zahl von Menschen, die sich heute brennend nach 
einem vollkommeneren Leben sehnen, zugänglich. Zweifellos stellt diese Konstitution aus- 
drücklich fest, daß Vereinigungen, die den vorgeschriebenen Normen nicht genügen, nicht 
zu den •Vollkommenheitsständen" gehören, aber sie behauptet keineswegs, daß es außer- 
halb dieser kein wahrhaftes Streben nach Vollkommenheit gäbe. 

Wir denken in diesem Augenblick an soviele Männer und Frauen aller Stände, die heut- 
zutage die verschiedenartigsten Berufe und Aufgaben übernehmen und die aus Liebe zu 
Gott und zum Nächsten ihm ihre Person und ihre ganze Tätigkeit weihen. Sie verpflichten 
sich zur Befolgung der evangelischen Räte durch private Gelübde, die Gott allein bekannt 
sind. Sie lassen sich in der Verwirklichung von Gehorsam und Armut durch solche führen, 
die die Kirche hierfür als befähigt befunden und denen sie das Amt anvertraut hat, andere 
in der Übung der Vollkommenheit zu leiten. Bei diesen Männern und Frauen fehlt keines 
der Wesensstücke der christlichen Vollkommenheit und eines wahrhaften Strebens, sie zu 
erlangen; sie haben also wirklich Anteil an ihr, obwohl sie keinem juridischen oder kano- 
nischen Stand (zur Erreichung) der Vollkommenheit angehören. 

Es ist selbstverständlich, daß die christliche Vollkommenheit in den wesentlichen Elemen- 
ten ihrer Begriffsbestimmung und ihrer Verwirklichung keinen Anlaß zur Erneuerung oder 
Anpassung gibt. Aber da die modernen Lebensverhältnisse tiefgreifenden Wandlungen 
unterliegen, wird deren Berücksichtigung manche Änderungen (der überlieferten Formen 
des Vollkommenheitsstrebens) erfordern. Sie gehen sowohl jene etwas an, die den Voll- 
kommenheitsständen angehören, wie auch alle, die außerhalb ihrer stehen, aber mehr noch 
letztere, besonders wenn sie eine gehobene soziale Stellung und höhere Ämter innehaben. 
Sind diese dann aber nicht gezwungen, sich mit einem gewissen Wohlstand zu umgeben, an 



134 Aus dem Leben der Kirche 

offiziellen Festen teilzunehmen, kostspielige Fahrzeuge zu benutzen, alles Dinge, die schein- 
bar schwer vereinbar sind mit der ständigen Sorge um Abtötung für jeden, der dem armen 
und demütigen Christus nachfolgen will? Und dennoch • inmitten der materiellen Güter • 
nehmen sie nichts von ihrer vollen Weihe an Gott zurück und hören nicht auf, dem Herrn 
ein vorbehaltloses Ganzopfer darzubringen. Das ist das Werk der Gnade, die im Men- 
schen wirkt, nach dem Worte Christi: •Was bei Menschen unmöglich ist, ist möglich bei 
Gott" (Lk 18,27). 

//. Die Stände (zur Erreichung) der Vollkommenheit 

1. Die Einzelmitglieder 

Was wir im ersten Teil Unserer Rede über die christliche Vollkommenheit im allgemei- 
nen ausgeführt haben, gilt für die Mitglieder aller Vollkommenheitsstände. Ihre erste und 
wesentliche Pflicht • seien sie Untergebene oder Obere • besteht darin, sich mit Gott 
durch die Liebe zu vereinigen, sich ihm als Ganzopfer darzubringen, Christus, seiner Lehre, 
seinem Leben und seinem Kreuz nachzufolgen, sich dem Dienst am Werke Christi, der 
Kirche, zu weihen, als auserwählte und aktive Glieder des Mystischen Leibes. Aber wenn 
sie an dieser wesentlichen Verpflichtung festhalten, ist es ihnen nicht untersagt, an die Er- 
neuerung und Anpassung der Mittel zu deren Erfüllung zu denken, ohne jedoch gegen die 
der Tradition schuldige Ehrfurcht zu verstoßen und ohne den Vorschriften zuwider zu han- 
deln, die die Konstitutionen als unverletzlich betrachten; die Untergebenen mögen außer- 
dem die Ordenszucht beobachten, die ihnen untersagt, sich anzumaßen, was der Zuständig- 
keit der Oberen untersteht, und in eigener Initiative Reformen durchzuführen, die sie nicht 
ohne deren Ermächtigung unternehmen können. 

2. Die Gemeinschaften 

Als erstes gilt es die Beziehungen zwischen der Gemeinschaft als ganzer und den Einzel- 
nen • seien es Obere oder Untergebene • zu prüfen. Zwei wichtige Momente erfordern 
hier Beachtung: zunächst der charakteristische Geist, der in den Beziehungen zwischen den 
Gemeinschaften und ihren Gliedern zum Ausdruck kommt; dann die Hindernisse, die von 
gewissen Vorurteilen gegen den Ordensgehorsam herrühren, von dem die Erneuerung des 
Geistes der Gemeinschaft wesentlich abhängt. 

Eine organisierte Gesellschaft bildet ein Ganzes und besitzt eine typische Physiognomie, 
zu der jedes Mitglied prägend beiträgt. Jede Anpassung, die innerhalb einer bestimmten 
Gemeinschaft erfolgt, zieht notwendig gewisse Veränderungen des ihr eigenen Geistes nach 
sich: d. h. man rührt irgendwie an ihr innerstes Wesen. Nun aber sucht jede Gesellschaft 
diesen Geist unversehrt zu bewahren, wie es ihr Recht und ihre Pflicht ist. Sie wünscht, daß 
ihre Mitglieder von ihm geprägt sind und sich bemühen, ihr Leben damit zu durchdringen. 
Die Kirche hinwiederum und die Päpste heißen eine bestimmte Lebensart gut und erwar- 
ten, daß sie in ihrer ganzen Reinheit erhalten bleibt, und wachen mit Sorge darüber. 

Wenn auch Übereinstimmung darüber besteht, den Generalobern das Recht zuzuerken- 
nen, den Untergebenen zu sagen, welches der Geist der Gemeinschaft ist, so bleibt dennoch 
eine Frage für alle offen: Wo findet man die objektive Darstellung dieses Geistes? Die 
höheren Obern können hier nicht nach ihrem Geschmack oder ihrem Eindruck entscheiden, 
selbst nicht in gutem Glauben und in voller Lauterkeit. Falls allerdings der Generalobere 
auch der Gründer ist und von der Kirche die Billigung seiner persönlichen Ideen als einer 
Norm für einen Stand der (zu erreichenden) Vollkommenheit erhalten hat, ist es ihm im- 
mer erlaubt, sich auf seine eigenen Absichten zu berufen. Aber wenn das nicht der Fall ist, 
muß er auf die Idee des Gründers zurückgreifen, so wie sie in den von der Kirche gutgehei- 
ßenen Konstitutionen niedergelegt ist. Es reicht hier also nicht eine subjektive Überzeugung 
aus, selbst wenn sie sich auf diese oder jene Stelle der Konstitutionen gründet. Wenn der 
Obere den Mitgliedern seiner Gemeinschaft den echten Geist des Gründers vorlegt, übt er 
sein Recht aus, und die Untergebenen müssen ihm im Gewissen gehorchen. Die Rechte der 



Aus dem Leben der Kirche 135 

Obern und die Pflichten der Untergebenen sind in dieser Beziehung korrelativ. Die Kirche 
und die Päpste intendieren immer, die Rechte zu verteidigen und auf die Pflichten zu drin- 
gen, ohne aber über gerechte Grenzen hinauszugehen. Um weder die einen noch die ande- 
ren zu verbittern und den Frieden zu erhalten, genügt es, daß jeder diese Norm anerkennt 
und befolgt, die seit Jahrhunderten die der Kirche und der Päpste war und immer gültig 
bleibt. 

Um auf die aktuellen Schwierigkeiten des Ordensgehorsams einzugehen, so hört man, 
daß die in Gang gekommene Bewegung der Anpassung hier eine gewisse Spannung hervor- 
gerufen hat; nicht, als ob das aufrichtige Verlangen, auf dem Weg des Gehorsams nach 
Vollkommenheit zu streben, fehlte, sondern weil man heute gewisse Züge des Gehorsams 
hervorhebt, die selbst ernste und gewissenhafte Ordensmänner gern verschwinden sähen. 
Man beschuldigt den Gehorsam im einzelnen, die menschliche Würde der Ordensleute zu 
gefährden, die Reifung ihrer Persönlichkeit zu hemmen und ihre Ausrichtung auf Gott 
allein fehlzuleiten. Diese Einwendungen stützen sich anscheinend auf gewisse Enttäuschun- 
gen, die man persönlich erlitten oder bei anderen bemerkt hat, und berufen sich außerdem 
auf verschiedene rechtliche Überlegungen. 

Um die Empfindung der Niedergeschlagenheit zu überwinden, die aus einer falschen 
Auslegung der Grundsätze, die für das Ordensleben gelten, oder aus praktischen Irrtümern 
in ihrer Anwendung hervorgehen, möge man sich zunächst an das Wort des Herrn erinnern: 
•Kommet alle zu mir, die ihr mühselig und beladen seid, und ich will euch erquicken ... 
Lernet von mir, denn ich bin sanftmütig und demütig von Herzen, und ihr werdet Ruhe 
finden für eure Seelen" (Mt 11,29). Wenn der Herr so die Menschen ermuntert, sein Joch 
auf sich zu nehmen, dann will er sie lehren, jenseits der bloß äußeren Observanz, die leicht 
beschwerlich und hart zu ertragen ist, den Sinn für die wahre Unterwerfung und die christ- 
liche Demut zu entdecken. Weit entfernt davon, die Würde desjenigen zu verletzen, der 
sich hier unterwirft, befreien ihn diese Tugenden innerlich, zeigen ihm die Annahme seines 
Standes der Untertänigkeit nicht als einen von außen auferlegten Zwang, sondern als ein 
Sich-Übergeben in die Hände Gottes, dessen Wille sich durch die sichtbare Autorität der 
bestellten Obern ausdrückt. Diese ihrerseits werden von ihren Vollmachten in demselben 
evangelischen Geist Gebrauch machen: •Der Größte unter euch sei wie der Geringste und 
der Vorsteher wie der Diener" (Lk 22, 26). Die notwendige Festigkeit wird also bei ihm 
immer von tiefer Ehrfurcht und der Feinfühligkeit eines väterlichen Herzens begleitet sein. 

Hemmt der Ordensstand die harmonische Entwicklung der menschlichen Persönlichkeit? 
Zwingt er sie, in einem gewissen •Infantilismus" zu verbleiben, wie behauptet wird? 

Man beobachte doch ohne Vorurteil das Gebaren der Männer und Frauen in den Voll- 
kommenheitsständen! Gewiß würde niemand zu behaupten wagen, daß die meisten von 
ihnen unter Infantilismus in ihrem geistigen und Willens-Leben oder in ihrem Handeln 
litten. Auch könnte man nicht behaupten • um den Einwand noch mehr zu entkräften •, 
daß zumindest die Gemeinschaften und die Obern sie zwängen, im Laufe der Zeit Weisen des 
Denkens und Handelns anzunehmen, die Anlaß zu diesem Vorwurf gäben. Diejenigen, die 
sich darüber beklagen, mögen sich daran erinnern, daß der hl. Paulus bei der Darlegung eines 
vom Glauben her bestimmten Lebens die Gläubigen einlädt, zu wachsen zur •Erbauung des 
Leibes Christi", um zu gelangen zur •Mannesreife, zum Vollmaße des Alters Christi. So", 
fährt er weiter fort, •sind wir dann nicht mehr unmündige Kinder" (Eph4, 12•13). Der 
Apostel erlaubt also den Gläubigen nicht, sich einem Infantilismus zu überlassen, sondern 
verlangt, daß sie •vollkommene Menschen" werden. Übrigens wies er im ersten Korinther- 
brief ganz ausdrücklich bei den erwachsenen Christen die Weisen des Denkens und Füh- 
lens zurück, die für die Kindheit kennzeichnend sind. •Als ich ein Kind war, redete ich wie 
ein Kind, dachte wie ein Kind, urteilte wie ein Kind. Als ich aber ein Mann ward, legte ich 
das kindliche Wesen ab" (1 Kor 13, 11)... 

Ein weiterer Einwand gegen den Gehorsam behauptet, die Abhängigkeit des Menschen 
von einem Obern stände im Widerspruch zu dem höchsten und unmittelbaren Anspruch 
Gottes auf die Gewissen. Zu verlangen, daß der Mensch bis in sein persönliches Leben und 
seine Aktivität hinein von einem anderen abhängig sei, heiße nach ihnen, dem Obern Vor- 
rechte einzuräumen, die Gott allein zustehen. 



136 Aus dem Leben der Kirche 

In Wirklichkeit hat die Kirche niemals eine derartige Behauptung verteidigt noch ge- 
billigt. Sie betrachtet den Gehorsam als ein Mittel, den Menschen zu Gott zu führen. Weil 
der Beweggrund, der ihn beseelt, die Gottvereinigung ist, die letztlich auf das Wachstum 
in der Liebe hingeordnet ist, bildet der Obere kein Hindernis zwischen Gott und den Unter- 
gebenen, als ob er die Gott allein zugedachte Huldigung für sich in Anspruch nähme. Der 
Obere kann nur im Namen des Herrn befehlen und kraft der Vollmachten seines Amtes, 
und der Untergebene soll nicht anders als aus Liebe zu Christus gehorchen und nicht aus 
Nützlichkeitserwägungen und weil es so Brauch ist, noch weniger aus bloßem Zwang. Auf 
diese Weise wird er in der völligen Unterwerfung den freudigen Diensteifer desjenigen 
bewahren, der durch die tägliche Pflichterfüllung seine gänzliche Hingabe an den alleinigen 
Herrn bestätigt. 

Was die Beziehungen der Gemeinschaften zueinander betrifft, so wollen wir uns hier da- 
mit begnügen, daran zu erinnern, daß man trotz der Unterschiede, die bestehen und be- 
stehen müssen, aufrichtig und wohlwollend nach Einigkeit und nach Zusammenarbeit stre- 
ben soll. Es existiert in der Tat eine Art von Gesamtwohl der Orden. Es setzt voraus, daß 
jeder bereit ist, auf andere Rücksicht zu nehmen, sich den Erfordernissen einer Koordinie- 
rung anzupassen, die notwendigerweise auch gewisse Verzichte im Hinblick auf das Ge- 
meinwohl zuläßt. 

Von Euren Gemeinschaften, die durch Gottes Gnade im Leib der Kirche vereint sind, 
gilt in Analogie das gleiche, was Paulus im ersten Korintherbrief (12, 12•27) über die Be- 
ziehungen der Glieder eines Leibes untereinander darlegt: alle, die zum Leibe Christi ge- 
hören, haben dadurch auf die Hilfe und Zusammenarbeit aller Anspruch, im Hinblick auf 
das einzige Gesamtwohl, das der Heiligen Kirche... Jedes Glied soll zwar großen Wert 
auf seine Natur und seine ihm eigene Funktion in diesem Leibe legen, aber es muß auch 
die Funktion der andern verstehen und achten und sich mit ihnen zu verbinden wissen im 
Hinblick auf das größere Gesamtwohl. 

Was die Beziehung der Vollkommenheitsstände zum Stellvertreter Christi und zum Hl. 
Stuhl betrifft, so braucht wohl kaum daran erinnert zu werden, daß die Vorrechte des Apo- 
stolischen Stuhles, die sich auf die Einsetzung Christi selbst gründen und die die Kirche im 
Laufe der Jahrhunderte nur erläutert und präzisiert hat, unerschütterlich und heilig bleiben 
müssen. Wenn schon jeder Gläubige sie achtet und sich nach ihnen richtet, so sollen die- 
jenigen, die einem Stand (zur Erreichung) der Vollkommenheit angehören, in diesem Punkt 
allen ein Beispiel geben. Es ist also wichtig, den Kontakt mit ihm zu suchen und zu unter- 
halten. In der Enzyklika Humani generis haben Wir betont, daß der Wille, den Kontakt 
zu vermeiden und Distanz zu halten, einer der Hauptgründe für die dort angezeigten Irr- 
tümmer und Irrwege war; diese bedauerliche Haltung war in der Tat bei einigen Mitglie- 
dern der Vollkommenheitsstände vorhanden. Soll der Kontakt wirksam sein, so muß er von 
Vertrauen, von Aufrichtigkeit und Gelehrigkeit erfüllt sein. 

Der Apostolische Stuhl wünscht von Euch nicht nur wahrheitsgemäße, sondern mehr noch 
freimütige Informationen zu erhalten. Sie sollen den wahren Zustand jeder Gemeinschaft 
erkennen lassen und genau unterrichten über die Lehre und das Leben, die aszetische Aus- 
bildung und die Beobachtung der Satzungen, die Ordensdisziplin und die Verwaltung irdi- 
scher Güter usw. Nur so ist es möglich, das Gute zu fördern und das Schlechte zur rechten 
Zeit zu bessern, und nur unter den von Uns genannten günstigen geistigen Voraussetzungen 
werden die Antworten, Regelungen und Instruktionen des Hl. Stuhles ihre Frucht tragen. 

Noch über etwas Letztes wollen Wir bei dieser Gelegenheit ein Wort sagen: über den 
Willen zur •Zentralisation", den viele dem Hl. Stuhl zuschreiben und vorwerfen. Das Wort 
•Zentralisation" kann ein Regierungssystem bezeichnen, das danach trachtet, alles an sich 
zu ziehen, alles zu entscheiden, alles zu lenken, und dabei den Untertanen nur die Rolle von 
Werkzeugen zuweist. Diese Zentralisation ist dem Geist der Römischen Päpste und dem 
Hl. Stuhl absolut fremd. Aber der Hl. Stuhl kann nicht auf seine Eigenschaft als zentraler 
Leitung der Kirche verzichten. Obgleich er den eingesetzten Obern die von den Konstitu- 
tionen vorgesehenen Initiativen überläßt, muß er an seinem Recht festhalten und seine 
Funktion der Wachsamkeit ausüben. 



Aus dem Leben der Kirche 137 

Aus der Ansprache an die Generalobern der Orden 

(L'Osservatore Romano, 12. Februar 1958) 

... Immer neue Formen geistiger Not haben sich im Lauf der Geschichte ergeben. Darum 
sind auch in der Kirche unter der Führung des Heiligen Geistes, so dürfen wir hoffen, im- 
mer neue und verschiedenartige Lebensformen im Streben nach Vollkommenheit entstan- 
den. Jede dieser Formen verlangt anderes von ihren Söhnen. So wird von den Regular- 
klerikern nicht das gleiche verlangt wie von den Mönchen, von den Mitgliedern moderner 
Weltlicher Institute nicht dasselbe wie von Ordensleuten. Eines aber ist allen gemeinsam 
und wird es bleiben: jeder, der die Vollkommenheit des Evangeliums erreichen will, muß 
notwendig sich aus dieser Welt zurückziehen und sich von ihr trennen. Der Grad tatsächli- 
dier Abkehr von der Welt richtet sich dabei nach der Eigenart und den Erfordernissen der 
gottgegebenen Berufung, die gesinnungsmäßige Abkehr jedoch muß eine vollständige sein. 
Wir sprechen von jener Welt, vor der unser Herr und Meister seine Jünger gewarnt hat 
mit den Worten: •Ihr seid nicht von der Welt" (Joh 15, 19), von der der Liebesjünger sagt: 
•Die ganze Welt liegt im argen" (1 Joh 5, 19) und der Völkerapostel bekennt: •Die Welt 
ist mir gekreuzigt und ich der Welt" (Gal 6, 14). 

Wer darum für den Herrn leben und ihm vollkommen dienen will, der muß gänzlich frei 
sein von Weltliebe. Dem Herrn dient man nämlich nicht vollkommen, wenn man ihm nicht 
allein dient. Welches geschaffene Gut ließe sich auch nur entfernt mit der göttlichen Voll- 
kommenheit vergleichen, geschweige denn auf die gleiche Stufe stellen? Wie könnte jemand 
in frei sich verschenkender Liebe zu Gott aufsteigen und mit Ihm verbunden leben, wenn 
er nicht zuvor sein Herz von der Welt mit ihrem Stolz und ihrer vielgestaltigen Begehr- 
lichkeit gereinigt hat und auch rein bewahrt? Besagt doch diese Verbundenheit mit Gott 
nicht nur jene seinshafte Lebensgemeinschaft der heiligmachenden Gnade, sondern auch 
eine glühende Liebe (der Person), die doch das Streben nach Vollkommenheit kennzeichnet. 

Welcher Mensch, der an der Schwäche, die die Sünde des Stammvaters nach sich zieht, 
teilhat, könnte von jeder Anhänglichkeit an die Güter der Erde freibleiben • es sei denn, 
er gehörte zu jenen Vollkommenen, denen Gottes Gnade in außerordentlicher Weise zu- 
vorkam •, ohne sich auch tatsächlich bis zu einem gewissen Grade, ja bis zu sehr hohem 
Grade von ihnen zu trennen und mannhaft auf sie zu verzichten. Wer alle Bequemlichkei- 
ten genießt, von denen diese Welt im Oberfluß hat, wer sich zu seiner Entspannung ein- 
fachhin den Sinnesfreuden und Genüssen hingibt, die sie ihren Nachläufern in immer rei- 
cherer Vielfalt darbietet, der wird ganz sicher etwas von seinem Glaubensgeist und seiner 
Liebe zu Gott verlieren, soweit solche Dinge nicht mit der Erfüllung einer im Gehorsam 
übernommene kirchlichen Aufgabe verknüpft sind. Ja, wer längere Zeit hindurch ein schlaf- 
fes Leben führte, der würde von dem Vorsatz, heilig zu werden, langsam aber sicher ab- 
kommen. Er würde sogar Gefahr laufen, daß schließlich die Glut der Liebe so sehr erkaltet 
und selbst das Licht des Glaubens so weit verblaßt, daß er vielleicht von dem erhabenen 
Stand, den er anstrebte, gänzlich abfiele. 

Die Maßstäbe, an denen Ihr Lehren und Meinungen und auch das Handeln meßt, müs- 
sen verschieden sein von den Maßstäben dieser Welt. Euer Auftreten muß ein anderes sein, 
ebenso die Art, andere Menschen zu beeinflussen. Die Normen eures Urteilens und Wer- 
tens sollen dem Evangelium des Herrn und der Lehre seiner Kirche entnommen werden. 
Denn •es hat Gott gefallen, durch die Torheit der Verkündigung die Glaubenden zum 
Heile zu führen" (1 Kor 1,21); •die Weisheit dieser Welt ist ja Torheit vor Gott" (1 Kor 
3, 19); darum muß auch von uns gelten: •Wir aber verkündigen Christus als den Gekreuzig- 
ten" (1 Kor 1,23). Um nicht in der ständigen Berührung mit den Dingen dieser Welt ver- 
giftet zu werden, muß man seinen Geist immer wieder nähren durch Lesung und Betrach- 
tung der göttlichen Dinge, durch Studium der gesunden Lehre, durch Vertrautheit mit älte- 
ren und neueren Schriften derer, die sich durch festen Glauben und echte Frömmigkeit aus- 
gezeichnet haben. Wer diese Nahrung seinem Geiste versagte, wie sollte der erkennen kön- 
nen, was recht ist (Kirchengebet aus der Messe vom Heiligen Geist)! 

Von den gleichen Grundsätzen sollen sich auch eure Untergebenen in ihrem Handeln 
leiten lassen. Nicht darauf soll ihr Verlangen gehen, woran sie Gefallen haben, was an- 



138 Aus dem Leben der Kirche 

genehm und bequem ist, sondern auf Gott allein. Ihn aber werden sie nur finden in bestän- 
diger Zucht der Sinne und des Willens. Der Wille wird vor allem gezügelt durch demütige 
Unterwerfung im Gehorsam. Die Sinne hält man im Zaum durch strenge Lebensführung 
und freiwillig übernommene körperliche Bußen. Ohne den Gebrauch dieser Hilfen, die in 
der Hl. Schrift des Alten wie des Neuen Testamentes und in der gesamten Überlieferung 
der Kirche empfohlen werden, wird die Seele sich vergeblich einreden, sie werde sich zur 
Gottesliebe und zur Nächstenliebe um Gottes willen erheben. 

Sind nicht sogar die Begründungen, durch die ihr die Menschen beeinflussen könnt, um 
sie zu Gott, ihrem letzten Ziel zu führen, grundverschieden von jenen, die der Verstand, 
auf sich allein angewiesen, für wirksam halten würde? Was wir Apostolat nennen, hat zu 
seiner notwendigen Voraussetzung die zuvorkommende Gnade, die Herzen und Ohren der 
Hörer erst einmal öffnen muß; weiterhin die helfende Gnade, ohne die niemand heilswirk- 
sam das Gute tut und niemand im Guten beharrlich bleibt. Die Wege des Herrn sind aber 
nicht unsere Wege. Die Macht, die Herzen zum Glauben zu bewegen und ihr Heil zu wir- 
ken, liegt nicht immer in •Menschenweisheit und menschlicher Überredungskunst" (1 Kor 
2, 4), sondern •im Erweis von Geist und Kraft" (ebd.), in jenem ,Erweis' voll des Geheim- 
nisses, wo aus schlichter und aufrichtiger Gesinnung, aus der Liebe, aus der Unverzagtheit, 
mit der einer glaubt, eine wundersame Macht ersteht, Menschen zu überzeugen und zu Gott 
zu führen. Nicht durch jene neuen und nie dagewesenen Mittel, die menschlicher Erfinder- 
geist in stets größerer Fülle ersinnt, lassen sich die Menschen zum Guten bewegen, sondern 
durch die unsichtbare Kraft der Gnade und der Sakramente, besonders der heiligen Beichte 
und der Eucharistie. Noch einmal: Wer sich nicht wenigstens zeitweise von der Welt zu- 
rückzieht, ja wer nicht womöglich täglich sich ein wenig Zeit nimmt, um im alleinigen Um- 
gang mit dem Geist der Weisheit jene Wahrheiten mit lauterem und frommem Herzen zu 
erwägen, der muß notwendig angesteckt werden von dem ruhelosen und so oft unfrucht- 
baren Fieber der •Aktion", wie sie es nennen, die mehr blendet als wirksam ist. 

Damit aber euere Söhne in jenem heiteren Frieden des Geistes leben können, der so viel 
zur rechten Wertschätzung der göttlichen Dinge beiträgt, haben euere Stifter ihnen einen 
festen Halt gegeben in dem, was man gewöhnlich Ordenszucht oder Observanz nennt. Sie 
sind dabei einer alten Überlieferung der Kirche gefolgt, die auf die Wüstenväter zurückgeht 
und dem wahren Geist des Evangeliums entspricht. Diese Observanz ist zwar in den ver- 
schiedenen Instituten je nach ihrem Ziel eine andere, doch wird in allen ihre Beobachtung 
zur Pflicht gemacht. Ihre Notwendigkeit für das euch vorgesteckte Ziel ergibt sich aus der 
Schwäche der menschlichen Natur, die an der Verwundung durch die Erbschuld leidet; ihre 
Wirksamkeit zur Erreichung eines vollkommenen christlichen Lebens beweist eine lange, 
alte und neue Erfahrung; ihre Heiligkeit wird von der Kirche von jeher in Wort und Tat 
hervorgehoben. 

Stets war die Ordenszucht, die das Leben im Stande der Vollkommenheit der Regel ge- 
mäß mit sich bringt, der menschlichen Natur, die zur Verweichlichung neigt, unangenehm. 
Bei den Menschen unserer Zeit, die vor ihrem Eintritt in den Orden mehr als früher an 
ein freieres Leben gewöhnt waren, ist das oft noch mehr der Fall. Darum habt ihr mit Recht 
in mehr nebensächlichen Dingen eure Gebräuche den jeweils veränderten Kräften derer 
angepaßt, die jetzt zu euch kommen. Das darf aber nicht dazu führen, deswegen etwa die 
Ordenszucht geringer zu schätzen oder gar aufzugeben. Wie in alten Zeiten, so gilt auch 
heute noch jenes Wort aus dem Buch der Sprüche: •Halte dich an die Zucht und laß von 
ihr nicht ab; bewahre sie, denn sie ist dein Leben" (Spr4, 13). Der von Gott inspirierte 
Schriftsteller spricht hier von der Zucht, die der einzelne freiwillig sich auferlegt. Aber gilt 
nicht dasselbe auch von jener Zucht, die einer durch das Bekenntnis zu einem vollkomme- 
neren Leben auf sich nimmt und zu beachten verspricht? •Die das Verlangen beseelt, zum 
ewigen Leben zu gelangen, schlagen den schmalen Pfad ein. ... Um nicht nach eigenem 
Gutdünken zu leben und ihren eigenen Neigungen und Launen zu gehorchen, sondern nach 
dem Ermessen und Befehl eines anderen zu wandeln, leben sie in Gemeinschaft und wol- 
len der Leitung des Abtes unterstehen" (Mönchsregel des hl. Benedikt, Kap. 5). 

Eure Aufgabe ist es nun, mit väterlicher Festigkeit euere Untergebenen zu ermuntern, zu 
mahnen, zurechtzuweisen, ja sogar, wenn es sein muß, zu strafen, sie nach den Regeln eueres 



Literaturbericht 139 

jeweiligen Institutes mit dem rechten Weg vertraut zu machen und so ihnen zu helfen und sie 
in der Treue zu erhalten. Kein Oberer darf die Last seiner Amtspflicht gegen einen etwa 
nachlässigen oder sich verfehlenden Untergebenen beiseiteschieben mit den Worten: •Er ist 
alt genug, er soll selbst zusehen!" Unser Herr wird die Sache nicht so beurteilen, wenn er 
einmal Rechenschaft verlangt über die Seelen, die uns anvertraut sind. •Siehe, ich selbst 
werde von den Hirten meine Herde fordern, von ihrer Hand" (Ezech 34, 10). Wer die Au- 
gen verschließt und die Schafe, die vom Wege abgewichen und führerlos geworden sind, 
sich selbst überläßt, statt sie mit festem Stabe vor Irrwegen zu behüten, von dem wird der 
Herr das Blut seiner Schafe fordern! Echte Vaterliebe zeigt sich nicht bloß im Gutsein, son- 
dern ebenso in einer festen Leitung und im Strafen. Diese Festigkeit sei aber niemals hart, 
nie aufbrausend und ohne die nötige Umsicht. Sie muß immer gerade und aufrichtig sein, 
milde und barmherzig, bereit, zu verzeihen und zu helfen, wenn einer von Fehltritt oder 
Schuld wiederaufzustehen sucht. Stets soll euere Hirtensorge wachsam bleiben, nie darf sie 
erlahmen. Dabei soll euere wachsame Leitung nicht nur dem gelten, was man so das •ge- 
regelte" Leben nennt, das sich innerhalb der Mauern des Ordenshauses abspielt. Nein, die 
gesamte Arbeit, die euere Untergebenen im Weinberg des Hausvaters leisten, sollt ihr len- 
ken und im Auge behalten. Ihr müßt nach den von der dafür zuständigen Hierarchie auf- 
gestellten Normen die Arbeit eurer Untergebenen überwachen, damit sie sich in nichts ein- 
lassen, was ihrer eigenen Seele schaden und der Kirche und den Seelen zur Unehre oder 
Schaden gereichen könnte, sondern mit Eifer auf ihr eigenes und des Nächsten Wohl be- 
dacht sind... 

LITERATURBERIC    H   T 

Das Leben der Ordensfrauen im Urteil der Zeit 

Zu einem neueren Buch 

Es ist nicht nur die Frage des mangelnden eines für den Durchschnittsmenschen uner- 
Nachwuchses, die ein erhöhtes Interesse an reichbaren Ideales und starker Kritik, die 
den weiblichen Ordensgenossenschaften aus- sich der Einzelpersönlichkeit anzunehmen 
gelöst hat. Der Grund für dieses Interesse vorgibt und deren Rechte vertritt. Von die- 
liegt tiefer. Die Kluft zwischen den über- ser zwiespältigen Haltung zeugt auch ein 
lieferten Formen des klösterlichen Lebens vor kurzem erschienenes Buch, das in Ro- 
und der modernen Zeit bzw. dem heutigen manform •das Leben einer Nonne"* be- 
Empfinden ist größer geworden. Dadurch schreibt. Wird dieses Buch das Ordensleben 
scheint manches an diesem Leben problema- der heutigen Zeit näher bringen oder übt es 
tisch geworden zu sein. Im Raum der Kirche eine unmerkliche, aber im Grunde zerstören- 
ist das Wort von der Erneuerung und An- de Kritik an ihm? Diese Alternative stellt 
passung gefallen, das aber von der ebenso sich bei seinem Lesen. Doch sei zunächst der 
gewichtigen Mahnung nach tieferer Heraus- Inhalt kurz notiert. 
arbeitung des je eigenen Ordensideales (im Die belgische Arzttochter Gabriele van der 
Sinne des Stifters) und nach Bewahrung des Mal tritt mit 21 Jahren in einen Orden ein, 
unveräußerlichen Traditionsgutes (im Sinne in dem sie versucht, •ihrem Geist die bis ins 
des Evangeliums und der kirchlichen über- kleinste  gehenden  Regeln,  auf  denen  das 
lieferung) begleitet ist. Außerhalb der Kir- * Kathryn Hulme, Geschichte einer Non- 
che schwankt das Urteil über die Ordens- nc     Hamburg,    Wolfgang-Krüger-Verlag, 
frauen zwischen bewundernder Hochachtung 1957, 372 S. 




