AUS DEM LEBENDERIKIRCHE

Papst Pius XII iiber die christliche Vollkommenheit und iiber die heutigen
Aufgaben der kirchlichen Vollkommenbheitsstinde

Die ungeheuren Wandlungen, denen die heutige Welt und das Leben der Uilker unter-
worfen sind, macht sich auch in der Kirche bemerkbar. Alte Formen verschwinden, neue
kommen auf. Es ist nicht nur eine Bewegung von unten. Der Ruf zur Erneuerung und An-
passung geht von hichster Stelle aus. Zeiten des Ubergangs, wie wir sie erleben, sind aber
immer eine Gefahr fiir die Reinerhaltung des Glaubensgutes, fiir die Bewahrung der un-
verkiirzten evangelischen Botschaft und der vom Geist gewirkten kirchlichen Uberlieferung.
Wo ist die Grenze zwischen Wesentlichem und Unwesentlichem, wo ist echter Fortschritt
und wo schleicht sich der Irrtum ein? Das sind die Fragen, die heute die kirchliche Hierarchie
und alle Uerantwortlichen in der Kirche bewegen. Unermiidlich nimmit gerade der jetzige
Papst zu diesen Fragen Stellung, gibt Entscheidung und Weisung, um die Entwicklung,
die sich auf vielen Gebieten des kirchlichen Lebens angebahnt hat, zu férdern, soweit sie
der Wakrheit des Evangeliums und dem Geiste Christi entspricht, um aber auch allen Scha-
den und lrrtum von der Kirche fernzuhalten.

Im folgenden geben wir Ausziige aus zwei Ansprachen der jiingsten Zeit wieder, in denen
sich Pius XII mit den heutigen Fragen der christlichen Uollkommenheit und der kirchlichen
Vollkommenheitsstinde befafit. Ohne etwas von seiner Forderung nach Erneuerung und
Anpassung zuriickzunehmen, richtet sich sein Augenmerk hier mehr auf die akute Gefahr,
daf sich im Streben nach Anpassung an dic moderne Welt in den Orden, Genossenschaften
und Weltlichen Instituten Gebrduche und Ansichten durchsetzen. die nicht mehr der Wahr-
heit des Evangeliums und dem Geist Jesu Christi entsprechen. Es ist der gleiche Tenor, wie
er zum erstenmal in der Ansprache des Papstes an die Generalkongregation der Gesell-
schaft Jesu vom 10. Septemher 1957 zu vernehmen war. In fast bescrwirenden Worten er-
innert der Papst immer wieder an die uniherholbaren, weil dem Evangelium entstammen-
den Grundlagen der christlichen Frommigkeit und des Uollkommenheitssirebens; in ein-
dringlicher Weise warnt er vor der Auferachtlassung der aszetischen Tradition der Kirche
und vor der Lockerung der religisen Disziplin. Und auch den Laien wird klar gemacht,
daf fiir sie die gleichen Grundlagen der duristlichen Uollkommenheit gellen wie fiir die
Miiglieder der Uollkommenheitsstinde, wenn anch die Anwendung derselben fir sie not-
wendigerweise eine andere sein miisse (vgl. dafiir vor allem den ersten Absatz iiber das
Wesen der christlichen Uollkommenlieit).

Die Ubersetzung hilt sich wortlich an den Grundtext. Auslassungen sind jeweils durch
Punkte gekennzeichnet. Der Ausdruck ,Stand der Vollkommenheit* wurde von uns zum
besseren Uerstindnis sinngemif in ,Stand zur Erreichung der Uollkommenheit® (vgl. status
perfectionis acquirendae) erweitert.

Aus der Ansprache an den zweiten internationalen KongreB
fir die »Stinde (2ur Erreichung) der christlichen Vollkommenheit« vom 9. Dezember 1957

(L’ Osservatore Romano vom 12. Dezember 1957: AAS, Uol. XXV [1958] p. 34(])

... Alle Berichte und Darlegungen dieses Kongresses zielen auf die Auslegung der drei
Apostolischen Konstitutionen Provida Mater, Sponsa Christi und Sedes Sapientiae sowie
auf das Dekret der HI. Religiosenkongregation Salutaris atque. Diese Dokumente enthalten
die Richtlinien, die bei der Anpassung und Erneuerung der Vollkommenheitsstinde befolgt
werden missen. Wir wollen hier nicht im einzelnen auf die Fragen eingehen, die [hr in
Euren Sitzungen behandeln wollt, sondern mehr allgemein dber das Problem der Voll-
kommenheit sprechen, @iber die Erneuerung und die Anpassung der Mittel fir das Voll-
kommenheitsstreben der Einzelnen und der Gemeinschaften ...



Aus dem Leben der Kirche 133
1. Die christliche Uollkommenheit

Es ist widitig, daran zu erinnern, daf8 der Begriff der ,Vollkommenheit* im strengen
Sinne sich nicht deckt mit dem des ,Standes (zur Erreichung) der Vollkommenheit“ und daf}
er sogar weit iiber ihn hinausgeht. Man kann in der Tat der heroischen christlichen Voll-
kommenbheit, nimlich der des Evangeliums und des Kreuzes Christi, auflerbalb jeden ,,Stan-
des (zur Erreichung) der Vollkommenheit* begegnen.

Wir verstehen also unter dem Streben nach Vollkommenheit eine Haltung der Seele, die
sich nicht damit begniigt, die unter Siinde gebotenen Pflichten zu erfiillen, sondern sich ganz
und gar Gott dibergibt, um ihn zu lieben, ihm zu dienen und sich in der gleichen Absicht
dem Dienste am Nichsten zu weihen.

Die Vollkommenheit jeder freien menschlichen Titigkeit, wie die jeden verniinftigen
Geschdpfes, besteht in dem freiwilligen Anhangen an Gott. Diese Vollkommenheit ist
PHlicht, soweit sie sich aus der Geschopflichkeit als solcher ergibt: man muff nach ihr stre-
ben, wenn man sein letztes Ziel nicht verfehlen will. Wir haben das hier nicht im einzelnen
zu prizisieren. Wir wollen allein von dem habituellen und immerwihrenden Streben spre-
chen, das weit iiber alles PflichtmaRige hinausgeht und den ganzen Menschen ergreift, um
ihn vorbehaltlos dem Dienste Gottes zu weihen. Diese Vollkommenheit besteht hauptséch-
lich in der Vereinigung mit Gott, die sich in der Liebe auswirkt und folgerichtig vollendet.
Man nennt sie auch ein ewiges und allumfassendes Ganzopfer seiner selbst in der Absicht,
Gott zu lieben und ihm diese Liebe in der Tat zu beweisen. _ -

Das Ideal der christlichen Vollkommenbheit ist fest verbnnden mit den Lehren Christi,
insbesondere mit den evangelischen Riten, mit seinem Leben, Leiden und Sterben, den
nnerschépflichen Quellen, aus denen der Heroismus aller christlichen Generationen seine
Kraft schopft. Es umfafit auch die Sendung Christi, d. h. den aus Liebe zum Herrn tiber-
nommenen Dienst in der Kirche, den jeder an dem Platz und in der Funktion leistet, die
ihm im Ganzen des Mystischen Leibes zukommen.

Jeder Christ ist eingeladen, nach diesem Ideal aus allen seinen Kriften zu streben. Aber
es wird auf eine vollstindige und sicherere Art in den drei Stinden (zur Erreichung) der
Vollkommenheit verwirklicht nach den Weisnngen des Kanonischen Rechts und der oben
genannten Apostolischen Konstitutionen. Besonders die Konstitution ,Provida Mater* vom
2. Februar 1947 iiber die ,Weltlichen Institute* macht die Stinde (zur Erreichung) der
Vollkommenheit einer gréftmoglichen Zahl von Menschen, die sich hente brennend nach
einem vollkommeneren Leben sehnen, zuginglich. Zweifellos stellt diese Konstitution aus-
dridcklich fest, dal Vereinignngen, die den vorgeschriecbenen Normen nicht geniigen, nicht
zu den ,Vollkommenheitsstinden“ gehdren, aber sie behauptet keineswegs, dafi es aufier-
halb dieser kein wahrhaftes Streben nach Vollkommenheit gibe.

Wir denken in diesem Augenblick an soviele Manner und Frauen aller Stiinde, die hent-
zutage die verschiedenartigsten Berufe und Aufgaben ibernehmen und die aus Liebe zn
Gott und zum Nichsten ihm ihre Person nnd ihre ganze Titigkeit weihen. Sie verpflichten
sich zur Befolgung der evangelischen Rite durch private Geliibde, die Gott allein bekannt
sind. Sie lassen sich in der Verwirklichung von Gehorsam nnd Armut durch solche fiihren,
die die Kirche hierfir als befdhigt befunden und denen sie das Amt anvertraut hat, andere
in der Ubung der Vollkommenheit zu leiten. Bei diesen Minnern und Frauen fehlt keines
der Wesensstiicke der christlichen Vollkommenheit und eines wahrhaften Strebens, sie zu
erlangen; sie haben also wirklich Anteil an ihr, obwohl sie keinem juridischen oder kano-
nischen Stand (zur Erreichung) der Vollkommenheit angehéren.

Es ist selbstverstindlich, dafl die christliche Vollkommenheit in den wesentlichen Elemen-
ten ihrer Begriffsbestimmung und ihrer Verwirklichung keinen Anlafl zur Erneuerung oder
Anpassung gibt. Aber da die modernen Lebensverhiltnisse tiefgreifenden Wandlungen
unterliegen, wird deren Beriicksichtigung manche Anderungen (der iiberlieferten Formen
des Vollkommenheitsstrebens) erfordern. Sie gehen sowohl jene etwas an, die den Voll-
kommenbheitsstinden angehéren, wie auch alle, die auBerhalb ihrer stehen, aber mehr noch
letztere, besonders wenn sie eine gehobene soziale Stellung und hohere Amter innehaben.
Sind diese dann aber nicht gezwungen, sich mit einem gewissen Wohlstand zn umgeben, an



134 Aus dem Leben der Kirche

offiziellen Festen teilzunehmen, kostspielige Fahrzeuge zu benutzen, alles Dinge, die schein-
bar schwer vereinbar sind mit der stindigen Sorge um AbtStung fiir jeden, der dem armen
und demiitigen Cbristus nachfolgen will? Und dennoch — inmitten der materiellen Giiter —
nchmen sie nichts von ihrer vollen Weihe an Gott zuriick und héren nicht auf, dem Herrn
ein vorbehaltloses Ganzopfer darzubringen. Das ist das Werk der Gnade, die im Men-
schen wirkt, nach dem Worte Christi: ,Was bei Menschen unméglich ist, ist mdglich bei
Gott* (Lk 18, 27).

i

I1. Die Stinde (zur Erreichung) der Uollkommenheit

1. Die Einzelmitglieder

Was wir im ersten Teil Unserer Rede iiber die christliche Vollkommenheit im allgemei-
nen ausgefithrt haben, gilt fiir die Mitglieder aller Vollkommenheitsstinde. Ihre erste und
wesentliche Pflicht — seien sie Untergebene oder Obere — besteht darin, sich mit Gott
durch die Liebe zu vereinigen, sich ihm als Ganzopfer darzubringen, Christus, seiner Lehre,
seinem Leben und seinem Kreuz nachzufolgen, sich dem Dienst am Werke Christi, der
Kirche, zu weihen, als auserwihlte und aktive Glieder des Mystischen Leibes. Aber wenn
sie an dieser wesentlichen Verpflichtung festhalten, ist es ihnen nicht untersagt, an die Er-
neuerung und Anpassung der Mittel zu deren Erfilllung zu denken, ohne jedoch gegen die
der Tradition schuldige Ehrfurcht zu verstoflen und ohne den Vorschriften zuwider zu han-
deln, die die Konstitutionen als unverletzlich betrachten; die Untergebenen mdgen aufier-
dem die Ordenszucht beobachten, die ihnen untersagt, sich anzumafien, was der Zustdndig-
keit der Oberen untersteht, und in eigener Initiative Reformen durchzufiihren, die sie nicht
obne deren Ermichtigung unternehmen kénnen.

2. Die Gemeinschaften

Als erstes gilt es die Beziehungen zwischen der Gemeinschaft als ganzer und den Einzel-
nen — seien es Obere oder Untergebene — zu priifen. Zwei wichtige Momente erfordern
hier Beachtung: zunichst der charakteristische Geist, der in den Beziehungen zwischen den
Gemeinschaften und ihren Gliedern zum Ausdruck kommt; dann die Hindernisse, die von
gewissen Vorurteilen gegen den Ordensgehorsam herriihren, von dem die Erneuerung des
Geistes der Gemeinschaft wesentlich abhéingt.

Eine organisierte Gesellschaft bildet ein Ganzes und besitzt eine typische Physiognomie,
zu der jedes Mitglied prigend beitrigt. Jede Ampassung, die innerhalb einer bestimmten
Gemeinschaft erfolgt, zieht notwendig gewisse Verinderungen des ihr eigenen Geistes nach
sich: d.h. man rithrt irgendwie an ihr innerstes Wesen. Nun aber sucht jede Gesellschaft
diesen Geist unversehrt zu bewahren, wie es ihr Recht und ihre Pflicht ist. Sie wiinscht, dafl
ihre Mitglieder von ihm geprigt sind und sich bemithen, ihr Leben damit zu durchdringen.
Die Kirche hinwiederum und die Piipste heiflen eine bestimmte Lebensart gut und erwar-
ten, dafl sie in ihrer ganzen Reinheit erhalten bleibt, und wachen mit Sorge dariiber.

Wenn auch Ubereinstimmung dariiber besteht, den Generalobern das Recht zuznerken-
nen, den Untergebenen zu sagen, welches der Geist der Gemeinschaft ist, so bleibt dennoch
eine Frage fiir alle offen: Wo findet man die objektive Darstellung dieses Geistes? Die
héheren Obern kénnen hier nicht nach ihrem Geschmack oder ihrem Eindruck entscheiden,
selbst nicht in gutem Glauben und in voller Lauterkeit. Falls allerdings der Generalobere
auch der Griinder ist und von der Kirche die Billigung seiner persinlichen Ideen als einer
Norm fiir einen Stand der (zu erreichenden) Vollkommenheit erhalten hat, ist es thm im-
mer erlaubt, sich auf seine eigenen Absichten zu berufen. Aber wenn das nicht der Fall ist,
muf er auf die Idee des Griinders zuriicgreifen, so wie sie in den von der Kirche gutgehei-
fenen Konstitutionen niedergelegt ist. Es reicht hier also nicht eine subjektive Uberzeugung
aus, selbst wenn sie sich auf diese oder jene Stelle der Konstitutionen griindet. Wenn der
Obere den Mitgliedern seiner Gemeinschaft den echten Geist des Griinders vorlegt, iibt er
sein Recht aus, und die Untergebenen miissen ihm im Gewissen gehorchen. Die Rechte der



Aus dem Leben der Kirche 135

Obern und die Pflichten der Untergebenen sind in dieser Beziehung korrelativ. Die Kirche
ond die Pépste intendieren immer, die Rechte zu verteidigen und auf die Pflichten zu drin-
gen, ohne aber iiber gerechte Grenzen hinauszugehen. Um weder die einen noch die ande-
ren zu verbittern und den Frieden zu erhalten, geniigt es, dal jeder diese Norm anerkennt
und befolgt, die seit Jahrhunderten die der Kirche und der Pipste war und immer giiltig
bleibt.

Um auf die aktuellen Schwierigkeiten des Ordensgehorsams einzugehen, so hért man,
daf die in Gang gekommene Bewegung der Anpassung hier eine gewisse Spannung hervor-
gerufen hat; nicht, als ob das aufrichtige Verlangen, auf dem Weg des Gehorsams nach
Vollkommenheit zu streben, fehlte, sondern weil man heute gewisse Ziige des Gehorsams
hervorhebt, die selbst ernste und gewissenhafte Ordensméanner gern verschwinden sihen.
Man beschuldigt den Gehorsam im einzelnen, die menschliche Wiirde der Ordensleute zu
geldhrden, die Reifung ihrer Personlichkeit zu hemmen und ihre Ausrichtung auf Gott
allein fehlzuleiten. Diese Einwendungen stiitzen sich anscheinend auf gewisse Enttduschun-
gen, die man personlich erlitten oder bei anderen bemerkt hat, und berufen sich auflerdem
auf verschiedene rechtliche Uberlegungen.

Um die Empfindung der Niedergeschlagenheit zu iiberwinden, die aus einer falschen
Auslegung der Grundsitze, die fiir das Ordensleben gelten, oder aus praktischen Irrtiimern
in ihrer Anwendung hervorgehen, mége man sich zunichst an das Wort des Herrn erinnern:
»Kommet alle zu mir, die ihr miihselig und beladen seid, und ich will euch erquicken. ..
Lernet von mir, denn ich bin sanftmiitig und demiitig von Herzen, und ihr werdet Ruhe
finden fiir eure Seelen“ (Mt 11,29). Wenn der Herr so die Menschen ermuntert, sein Joch
auf sich zu nehmen, dann will er sie lehren, jenseits der blof dufleren Observanz, die leicht
beschwerlich und hart zu ertragen ist, den Sinn fiir die wahre Unterwerfung und die christ-
liche Demut zu entdecken. Weit entfernt davon, die Wiirde desjenigen zu verletzen, der
sich hier unterwirft, befreien ihn diese Tugenden innerlich, zeigen ihm die Annahme seines
Standes der Untertanigkeit nicht als einen von auflen auferlegten Zwang, sondern als ein
Sich-Ubergeben in die Hinde Gottes, dessen Wille sich durch die sichtbare Autoritit der
bestellten Obern ausdriickt. Diese ihrerseits werden von ihren Vollmachten in demselben
evangelischen Geist Gebranch machen: ,Der Gréfite unter euch sei wie der Geringste und
der Vorsteher wie der Diener“ (Lk 22, 26). Die notwendige Festigkeit wird also bei ihm
immer von tiefer Ehrfurcht und der Feinfihligkeit eines vaterlichen Herzens begleitet sein.

Hemmt der Ordensstand die harmonische Entwicklung der menschlichen Personlichkeit?
Zwingt er sie, in einem gewissen ,Infantilismus® zu verbleiben, wie behauptet wird?

Man beobachte doch ohne Vorurteil das Gebaren der Manner und Frauen in den Voll-
kommenheitsstinden! Gewifl wiirde niemand zu behaupten wagen, dafl die meisten von
ihnen unter Infantilismus in ihrem geistigen und Willens-Leben oder in ihrem Handeln
litten. Auch kénnte man nicht behaupten — um den Einwand noch mehr zu entkriften —,
daf zumindest die Gemeinschaften und die Obern sie zwingen, im Laufe der Zeit Weisen dcs
Denkens und Handelns anzunehmen, -die Anlaf} zu diesem Vorwurf giben. Diejenigen, die
sich dariiber beklagen, mdgen sich daran erinnern, dal der hl. Paulus bei der Darlegung eines
vom Glauben her bestimmten Lebens die Glaubigen einlddt, zu wachsen zur ,Erbauung des
Leibes Christi“, um zu gelangen zur ,Mannesreife, zum VollmaBle des Alters Christi. So*,
fahrt er weiter fort, ,sind wir dann nicht mehr unmiindige Kinder“ (Eph 4, 12—13). Der
Apostel erlaubt also den Gliubigen nicht, sich einem Infantilismus zu {iberlassen, sondern
verlangt, dafl sie ,vollkommene Menschen“ werden. Ubrigens wies er im ersten Korinther-
brief ganz ausdriicklich bei den erwachsenen Christen die Weisen des Denkens und Fiih-
lens zuriick, die fiir die Kindheit kennzeichnend sind. , Als ich ein Kind war, redete ich wie
ein Kind, dachte wie ein Kind, urteilte wie ein Kind. Als ich aber ein Mann ward, legte ich
das kindliche Wesen ab“ (1 Kor 13, 11)..

Ein weiterer Einwand gegen den Gehorsam behauptet, die Abhingigkeit des Menschen
von einem Obern stinde im Widerspruch zu dem héchsten und unmittelbaren Anspruch
Gottes auf die Gewissen. Zu verlangen, dafi der Mensch bis in sein personliches Leben und
seine Aktivitdt hinein von einem anderen abhingig sei, heifle nach ihnen, dem Obern Vor-
rechte einzurdumen, die Gott allein zustehen,



136 ' Aus dem Leben der Kirche

In Wirklichkeit hat die Kirche niemals eine derartige Behauptnng VCl'tCIdlgt noch ge-
billigt. Sie betrachtet den Gehorsam als ein Mittel, den Menschen zu Gott zu fithren. Weil
der Beweggrund, der ihn beseelt, die Gottvereinigung ist, die letztlich auf das Wachstum
in der Liebe hingeordnet ist, bildet der Obere kein Hindernis zwischen Gott und den Unter-
gebenen, -als ob er die Gott allein zugedachte Huldigung fiir sich in Anspruch nihme. Der
Obere kann nur im Namen des Herrn befehlen und kraft der Vollmachten seines Amtes,
und der Untergebene soll nicht anders als aus Liebe zn Christus gehorchen und nicht aus
Niitzlichkeitserwagungen und weil es so Brauch ist, noch weniger aus bloflem Zwang. Auf
diese Weise wird er in der vélligen Untcrwcrfung den freudigen Diensteifer desjenigen
bewahren, der durch die tagliche Pflichterfiillung seine ganzliche Hingabe an den alleinigen
Herrn bestitigt.

Was die Beziehungen der Gemeinschaften zueinander betrifft, so wollen wir uns hlcr da-
mit begniigen, daran zu erinnern, dafl man trotz der Unterschiede, die bestehen und be-
stehen miissen, aufrichtig und wohlwollend nach Einigkeit und nach Zusammenarbeit stre-
ben soll. Es existiert in der Tat eine Art von Gesamtwohl der Orden. Es setzt voraus, daf}
jeder bereit ist, auf andere Ricksicht zu nehmen, sich den Erfordernissen einer Koordinie-
rung anzupassen, die notwendigerweise auch gewisse Verzichte im Hinblick auf das Ge-
meinwohl zuladfit.

Von Euren Gemeinschaften, die durch Gottes Gnade im Leib der Kirche vereint sind,
gilt in Analogie das gleiche, was Paulns im ersten Korintherbrief (12, 12—27) iiber die Be-
ziehungen der Glieder eines Leibes untereinander darlegt: alle, die zum Leibe Christi ge-
horen, haben dadurch anf die Hilfe und Zusammenarbeit aller Anspruch, im Hinblick auf
das einzige Gesamtwohl, das der Heiligen Kirche... Jedes Glied soll zwar groflen Wert
auf seine Natur und seine ihm eigene Funktion in diesem Leibe legen, aber es mufl anch
die Funktion der andern verstehen und achten und sich mit ihnen zu verbinden wissen im
Hinblick auf das gréfere Gesamtwohl.

Was die Beziehung der Vollkommenheitsstinde zum Stellvertreter Christi und zum HI.
Stuhl betrifft, so braucht wohl kaum daran erinnert zu werden, dafl die Vorrechte des Apo-
stolischen Stuhles, die sich auf die Einsetzung Christi selbst grinden und die die Kirche im
Laufe der Jahrhunderte nur erldutert und prazisiert hat, unerschiitterlich nnd heilig bleiben
miissen. Wenn schon jeder Gliubige sie achtet und sich nach ihnen richtet, so sollen die-
jenigen, die einem Stand (zur Erreichung) der Vollkommenheit angehéren, in diesem Punkt
allen ein Beispiel geben. Es ist also wichtig, den Kontakt mit ihm zu suchen und zu unter-
halten. In der Enzyklika Humani generis haben Wir betont, dafl der Wille, den Kontakt
zu vermeiden und Distanz zu halten, einer der Hauptgriinde fiir die dort angezeigten Irr-
timmer und Irrwege war; diese bedauerliche Haltung war in der Tat bei einigen Mitglie-
dern der Vollkommenheitsstinde vorhanden. Soll der Kontakt wirksam sein, so muf} er von
Vertrauen, von Aufrichtigkeit und Gelehrigkeit erfillt sein.

Der Apostolische Stuhl wiinscht von Euch nicht nur wahrheitsgemafe, sondern mehr noch
freimiitige Informationen zu erhalten. Sie sollen den wahren Zustand jeder Gemeinschaft
erkennen lassen und genan unterrichten iiber die Lehre und das Leben, die aszetische Aus-
bildung und die Beobachtung der Satzungen, die Ordensdisziplin und die Verwaltung irdi-
scher Giiter nsw. Nur so ist es moglich, das Gute zu férdern und das Schlechte zur rechten
Zeit zu bessern, und nur unter den von Uns genannten giinstigen geistigen Voranssetzungen
werden die Antworten, Regelungen und Instruktionen des HI. Stuhles ihre Frucht tragen.

Nodh itber etwas Letztes wollen Wir bei dieser Gelegenheit ein Wort sagen: iiber den
Willen zur ,Zentralisation, den viele dem HI. Stuhl zuschreiben und vorwerfen. Das Wort
»Zentralisation* kann ein Regierungssystem bezeichnen, das danach trachtet, alles an sich
zu ziehen, alles zu entscheiden, alles zu lenken, und dabei den Untertanen nur die Rolle von
Werkzeugen zuweist. Diese Zentralisation ist dem Geist der Rémischen Pdpste und dem
Hl. Stuhl absolut fremd. Aber der H]. Stuhl kann nicht auf seine Eigenschaft als zentraler
Leitung der Kirche verzichten. Obgleich er den eingesetzten Obern die von den Konstitu-
tionen vorgesehenen Initiativen iiberldfit, mufl er an seinem Recht festhalten nund seine
Funktion der Wachsamkeit ausiiben.



Aus dem Leben der Kirche 187

Aus der Ansprache an die Generalobern der Orden
(L’Osservatore Romano, 12. Februar 1958)

... Immer neue Formen geistiger Not haben sich im Lauf der Geschichte ergeben. Darure
sind auch in der Kirche unter der Filhrung des Heiligen Geistes, so diirfen wir hoffen, im-
mer neue und verschiedenartige Lebensformen im Streben nach Vollkommenheit entstan-
den. Jede dieser Formen verlangt anderes von ihren Séhnen. So wird von den Regular-
klerikern nicht das gleiche verlangt wie von den Ménchen, von den Mitgliedern moderner
Weltlicher Institute nicht dasselbe wie von Ordensleuten. Eines aber ist allen gemeinsam
und wird es bleiben: jeder, der die Vollkommenheit des Evangeliums erreichen will, muf}
notwendig sich aus dieser Welt zuriickzichen und sich von ihr trennen. Der Grad tatsichli-
dier Abkehr von der Welt richtet sich dabei nach der Eigenart und den Erfordernissen der
gottgegebenen Berufung, die gesinnungsmifige Abkehr jedoch mufl eine vollstindige sein.
Wir sprechen ven jener Welt, vor der unser Herr und Meister seine Jinger gewarnt hat
mit den Worten: ,lhr seid nicht von der Welt* (Joh 15, 19). von der der Liebesjiinger sagt:
~Irie ganze Welt liegt im argen® (1 Joh 5, 19) und der Vélkerapostel bekennt: ,Die Welt
ist inir gekreuzigt und ich der Welt* (Gal 6, 14).

Wer darum fir den Herrn leben und ihm vollkommen dienen will, der muf} ginzlich frei
sein von Weltliebe. Dem Herrn dient man nimlich nicht vollkommen, wenn man ihm nicht
allein dient. Welches geschaffene Gut liefe sich auch nur entfernt mit der gottlichen Voll-
kommenheit vergleichen, geschweige denn auf die gleiche Stufe stellen? Wie kénnte jemand
in frei sich verschenkender Liebe zu Gott aufsteigen und mit Ihm verbunden leben, wenn
er nicht zuvor sein Herz von der Welt mit ihrem Stolz und ihrer vielgestaltigen Begehr-
lichkeit gereinigt hat und auch rein bewahrt? Besagt doch diese Verbundenheit mit Gott
nicht nur jene seinshafte Lebensgemeinschaft der heiligmachenden Gnade, sondern auch
eine glihende Liebe (der Person), die doch das Streben nach Vollkommenheit kennzeichnet.

Welcher Mensch, der an der Schwiiche, die die Siinde des Stammvaters nach ‘sich zieht,
teilhat, kénnte von jeder Anhinglichkeit an die Giiter der Erde freibleiben — es sei denn,
er gehorte zu jenen Vollkommenen, denen Gottes Gnade in auferordentlicher Weise zu-
vorkam —, ohne sich anch tatsichlich bis zu einem gewissen Grade, ja bis zu sehr hohem
Grade von ihnen zu trennen und mannhaft auf sie zu verzichten. Wer alle Bequemlichkei-
ten geniefit, von denen diese Welt im Uberfluff hat, wer sich zu seiner Entspannung ein-
fachhin den Sinnesfrenden und Geniissen hingibt, die sie ihren Nachldvfern in immer rei-
cherer Vielfalt darbietet, der wird ganz sicher etwas von seinem Glanbensgeist und seiner
Liebe zu Gott verlieren, soweit solche Dinge nicht mit der Erfillung einer im Gehorsam
fihernommene kirchlichen Aufgabe verkniipft sind. Ja, wer lingere Zeit hindurch ein schlaf-
fes Leben fithrte, der wiirde von dem Vorsatz, heilig zu werden, langsam aber sicher ab-
kommen. Er wiirde sogar Gefahr laufen, daf} schliefllich die Glut der Liebe so sehr erkaltet
und selbst das Licht des Glaubens so weit verblafit, dafl er vielleicht von dem erhabenen
Stand, den er anstrebte, gdnzlich abfiele.

.Die Mafistibe, an denen Ihr Lehren und Meinungen und auch das Handeln meft, mis-
sen verschieden sein von den Mafistiben dieser Welt. Euer Auftreten mufl ein-anderes sein,
ebenso die Art, andere Menschen zu beeinflussen. Die Normen eures Urteilens und Wer-
tens sollen dem Evangelium des Herrn und der Lehre seiner Kirche entnommen werden.
Denn ,es hat Gott gefallen, durch die Torheit der Verkiindigung die Glaubenden zom
Heile zu fithren* (1 Kor 1, 21); ,die Weisheit dieser Welt ist ja Torheit vor Gott* (1 Kor
8,19); darom muf} auch von uns gelten: , Wir aber verkiindigen Christus als den Gekreuzig-
ten* (1 Kor 1, 28). Um nicht in der stindigen Beriihrung mit den Dingen dieser Welt ver-
giftet zn werden, muff man seinen Geist immer wieder nihren durch Lesung und Betrach-
tung der géttlichen Dinge, durch Studium der gesunden Lehre, durch Vertrautheit mit ilte-
ren und neuveren Schriften derer, die sich durch festen Glauben und echte Frommigkeit aus-
gezeichnet haben. Wer diese Nahrung seinem Geiste versagte, wie sollte der erkennen kén-
nen, was recht ist (Kirchengebet aus der Messe vom Heiligen Geist)!

Von den gleichen Grundsitzen sollen sich anch eure Untergebenen in ihrem Handeln
leiten lassen. Nicht darauof soll ihr Verlangen gehen, woran sie Gefallen haben, was an-



138 Aus dem Leben der Kirche

genehm und bequem ist, sondern auf Gott allein. Ihn aber werden sie nur finden in bestin-
diger Zucht der Sinne und des Willens. Der Wille wird vor allem geziigelt durch demiitige
Unterwerfung im Gehorsam. Die Sinne hélt man im Zaum durch strenge Lebensfithrung
und freiwillig {ibernommene kérperliche Buflen, Ohne den Gebrauch dieser Hilfen, die in
der HL Schrift des Alten wie des Neuen Testamentes und in der gesamten Uberlieferung
der Kirche empfohlen werden, wird die Seele sich vergeblich einreden, sie werde sich zur
Gottesliebe und zur Nachstenliebe um Gottes willen erheben.

Sind nicht sogar die Begriindungen, durch die ihr die Menschen beeinflussen kénnt, um
sie zu Gott, ihrem letzten Ziel zu fithren, grundverschieden von jenen, die der Verstand,
anf sich allein angewiesen, fir wirksam halten wiirde? Was wir Apostolat nennen, hat zu
seiner notwendigen Voraussetzung die zuvorkommende Gnade, die Herzen und Ohren der
Hérer erst einmal 6ffnen muf}; weiterhin die helfende Gnade, ohne die niemand heilswirk-
sam das Gute tut und niemand im Guten beharrlich bleibt. Die Wege des Herrn sind aber
nicht unsere Wege. Die Macht, die Herzen zum Glauben zu bewegen und ihr Heil zu wir-
ken, liegt nicht immer in ,Menschenweisheit und menschlicher Uberredungskunst* (1 Kor
2,4), sondern ,im Erweis von Geist und Kraft* (ebd.), in jenem ,Erweis‘ voll des Geheim-
nisses, wo aus schlichter und aufrichtiger Gesinnung, aus der Liebe, aus der Unverzagtheit,
mit der einer glaubt, eine wundersame Macht ersteht, Menschen zu iiberzeugen und zu Gott
zu fihren. Nicht durch jene neuen und nie dagewesenen Mittel, die menschlicher Erfinder-
geist in stets groBerer Fiille ersinnt, lassen sich die Menschen zum Guten bewegen, sondern
durch die unsichtbare Kraft der Gnade und der Sakramente, besonders der heiligen Beichte
und der Eucharistie. Noch einmal: Wer sich nicht wenigstens zeitweise von der Welt zu-
riickzieht, ja wer nicht woméglich tiglich sich ein wenig Zeit nimmt, um im alleinigen Um-
gang mit dem Geist der Weisheit jene Wahrheiten mit lauterem und frommem Herzen zu
erwigen, der mufl notwendig angesteckt werden von dem ruhelosen und so oft unfrucht-
baren Fieber der ,Aktion“, wie sie es nennen, die mehr blendet als wirksam ist.

Damit aber euere Sohne in jenem heiteren Frieden des Geistes leben kénnen, der so viel
zur rechten Wertschitzung der gottlichen Dinge beitrigt, haben euere Stifter ihnen einen
festen Halt gegeben in dem, was man gewdhnlich Ordenszucht oder Observanz nennt. Sie
sind dabei einer alten Uberlieferung der Kirche gefolgt, die auf die Wiistenviter zuriickgeht
und dem wahren Geist des Evangeliums entspricht. Diese Observanz ist zwar in den ver-
schiedenen Instituten je nach ihrem Ziel eine andere, doch wird in allen ihre Beobachtung
zur Pflicht gemacht. Thre Notwendigkeit fiir das euch vorgesteckte Ziel ergibt sich aus der
Schwiche der menschlichen Natur, die an der Verwundung durch die Erbschuld leidet; ihre
Wirksamkeit zur Erreichung eines vollkommenen dhristlichen Lebens beweist eine lange,
alte und neue Erfahrung; ihre Heiligkeit wird von der Kirche von jeher in Wort und Tat
hervorgehoben.

Stets war die Ordenszucht, die das Leben im Stande der Vollkommenheit der Regel ge-
mifl mit sich bringt, der menschlichen Natur, die zur Verweichlichung neigt, unangenehm.
Bei den Menschen unserer Zeit, die vor ihrem Eintritt in den Orden mehr als frither an
ein freieres Leben gewShnt waren, ist das oft noch mehr der Fall. Darum habt ihr mit Recht
in mehr nebensichlichen Dingen eure Gebriuche den jeweils verinderten Kriften derer
angepaBlt, die jetzt zu euch kommen. Das darf aber nicht dazu fithren, deswegen etwa die
Ordenszucht geringer zu schitzen oder gar aufzugeben. Wie in alten Zeiten, so gilt auch
heute noch jenes Wort aus dem Buch der Spriiche: ,Halte dich an die Zucht und laff von
ihr nicht ab; bewahre sie, denn sie ist dein Leben*“ (Spr 4, 18). Der von Gott inspirierte
Schriftsteller spricht hier von der Zucht, die der einzelne freiwillig sich anferlegt. Aber gilt
nicht dasselbe auch von jener Zudht, die einer durch das Bekenntnis zu einem vollkomme-
neren Leben auf sich nimmt und zu beachten verspricht? ,Die das Verlangen beseelt, zum
ewigen Leben zu gelangen, schlagen den schmalen Pfad ein. ... Um nicht nach eigenem
Gutdiinken zu leben und ihren eigenen Neigungen und Launen zu gehorchen, sondern nach
dem Ermessen und Befehl eines anderen zu wandeln, leben sie in Gemeinschaft und wol-
len der Leitung des Abtes unterstehen® (Ménchsregel des hl. Benedikt, Kap. 5).

Eure Aufgabe ist es nun, mit viterlicher Festigkeit euere Untergebenen zn ermuntern, zu
mahnen, zurechtzuweisen, ja sogar, wenn es sein mufl, zu strafen, sie nach den Regeln eueres



Literaturbericht ' 139

jeweiligen Institutes mit dem rechten Weg vertraut zu machen und so ihnen zu helfen und sie
in der Treue zu erhalten. Kein Oberer darf die Last seiner Amtspflicht gegen einen etwa
nachlissigen oder sich verfehlenden Untergebenen beiseiteschieben mit den Worten: ,Er ist
alt genug, er soll selbst zusehen!“ Unser Herr wird die Sache nicht so beurteilen, wenn er
einmal Rechenschaft verlangt diber die Seelen, die uns anvertraut sind. ,Siehe, ich selbst
werde von den Hirten meine Herde fordern, von ihrer Hand“ (Ezech 34, 10). Wer dic Au-
gen verschlieit und die Schafe, die vom Wege abgewichen und fiihrerlos geworden sind,
sich selbst Giberldfit, statt sie mit festem Stabe vor Irrwegen zu behiiten, von dem wird der
Herr das Blut seiner Schafe fordern! Echte Vaterliebe zeigt sich nicht blof im Gutsein, son-
dern ebenso in einer festen Leitung und im Strafen. Diese Festigkeit sei aber niemals hart,
nie aufbrausend und ohne die nétige Umsicht. Sie mufl immer gerade und aufrichtig sein,
milde und barmherzig, bereit, zu verzeihen und zu helfen, wenn einer von Fehltritt oder
Schuld wiederaufzustehen sucht. Stets soll euere Hirtensorge wachsam bleiben, nie darf sie
erlahmen. Dabei soll euere wachsame Leitung nicht nur dem gelten, was man so das ,ge-
regelte Leben nennt, das sich innerhalb der Mauern des Ordenshauses abspielt. Nein, die
gesamte Arbeit, die enere Untergebenen im Weinberg des Hausvaters leisten, sollt ihr len-
ken und im Auge behalten. Thr miifit nach den von der dafir zustindigen Hierarchie auf-
gestellten Normen die Arbeit eurer Untergebenen iiberwachen, damit sie sich in nidits ein-
lassen, was ihrer eigenen Seele schaden und der Kirche und den Seelen zur Unehre oder
Schaden gereichen kénnte, sondern mit Eifer auf ihr eigenes und des Niachsten Wohl be-
dacht sind...

LI TEZRATURIBET RTIUGHT

Das Leben der Ordensfrauen im Urteil der Zeit

Zu einem neueren Budh

Es ist nicht nur die Frage des mangelnden  eines fiir den Durchschnittsmenschen uner-

Nachwudhses, die ein erhéhtes Interesse an
den weiblichen Ordensgenossenschaften aus-
gelést hat. Der Grund fiir dieses Interesse
liegt tiefer. Die Kluft zwischen den iiber-
lieferten Formen des klosterlichen Lebens
und der modernen Zeit bzw. aem heutigen
Empfinden ist grofler geworden. Dadurch
scheint manches an diesem Leben problema-
tisch geworden zu sein. Im Raum der Kirche
ist das Wort von der Erneuerung und An-
passung gefallen, das aber von der ebenso
gewichtigen Mahnung nach tieferer Heraus-
arbeitung ‘des je eigenen Ordensideales (im
Sinne des Stifters) und nach Bewahrung des
unveriduflerlichen Traditionsgutes (im Sinne
des Evangeliums und der kirchlichen Uber-
lieferung) begleitet ist. Auflerhalb der Kir-
che schwankt das Urteil iber die Ordens-
frauen zwischen bewundernder Hochachtung

reichbaren Ideales und starker Kritik, die
sich der Einzelpersénlichkeit anzunehmen
vorgibt und deren Rechte vertritt. Von die-
ser zwiespiltigen Haltung zeugt auch ein
vor kurzem erschienenes Buch, das in Ro-
manform ,das Leben einer Nonne“* be-
schreibt. Wird dieses Buch das Ordensleben
der heutigen Zeit niher bringen oder iibt es
eine unmerkliche, aber im Grunde zerstoren-
de Kritik an ihm? Diese Alternative stellt
sich bei seinem Lesen. Doch sei zunidchst der
Inhalt kurz notiert.

Die belgische Arzttochter Gabriele van d‘-r
Mal tritt mit 21 Jahren in einen Orden ein,
in dem sie versudit, ,ihrem Geist die bis ins
kleinste gehenden Regeln, auf denen das

* Kathryn Hulme, Geschichte einer Non-

ne. Hamburg, Wolfgang-Kriiger-Verlag,
1957, 872 S.





