Von der Geduld
Eine theologische Meditation

Von Johannes B. L ot z SJ, Pullach bei Miinchen

Unter den Grundhaltungen, die nach dem Apostel Paulus ,Gottes Aus-
‘erwihlte, Heilige und Geliebte“ auszeichnen, findet sich auch die ,Geduld®
(Kol 3,12). Weil sie sich offenbar daraus ergibt, dafl Gott die Menschen in
seiner Liebe auserwihlt und heiligt, reicht sie in den Kern des christlichen
Daseins hinein, weshalb dieses ohne sie nicht gelebt und noch weniger voll-
endet werden kann: ,Ihr braucht Geduld“ (Hebr 10,36). Demnach hat die
Geduld nicht nur fiir einige besonders Heimgesuchte in schwierigen Lagen
Bedeutung; vielmehr bedarf ihrer der Christ ohne Ausnahme und zu jeder
Stunde. Das ist kaum zu verstehen, solange einer Uiber das schwachliche Zerr-
bild der Geduld nicht hinauskommt, das oft den Zugang zu ihrem eigent-
lichen Wesen verdeckt. Dieses suchen wir zunéchst in einer mehr philosophi-
schen Besinnung freizulegen.

Einer der grofiten Erforscher menschlicher Tugenden oder Tiichtigkeiten,
der griechische Philosoph Aristoteles, sieht die Tugend immer als die frucht-
bare Mitte, aus der die beiden unfruchtbaren Exireme des Zuviel und des’
Zuwenig herausfallen So halt die Geduld die klare Scheitelhéhe zwischen
den Abgriinden des stiirmischen Vergewaltigens und des lahmen Laufen-
lassens. Das stiirmische Uergewaltigen kennt nicht das Zuwarten und mochte
alles im Handumdrehen erreichen; darin liegt unerleuchtete und ungelau-
terte, ungebindigte und nicht ausgereifte Kraft; sie rechnet nicht mit den
Gesetzen des Lebens und unterschiitzt die Widerstande, weshalb sie entweder
zerstort oder wenigstens ohne Erfolg bleibt. — Das lahme Laufen-lassen hin-
gegen sieht untitig zu, wie die Dinge sich entwickeln, und 1dfit die Zeit ver-
streichen, ohne einzugreifen; das ist kraftlose Schwiche ohne Schwung, die
der Verantwortung und dem Einsatz ausweicht; sie kapituliert vor jedem
Widerstand und 1t den Wildwuchs des Lebens wuchern, wodurch das
gesunde Wachstum erstickt wird oder wenigstens nie recht gedeihen kann.

Auf dem Hintergrund der unfruchtbaren Extreme 1ifit sich die wahre
Geduld genauer umschreiben. Vom stiirmischen Vergewaltigen hebt sie sich
als erleuchtete und geliuterte, als gebandigte und ausgereifte Kraft ab. Inso-
fern sie Meister tber sich selbst ist oder sich selbst zu ziigeln und in edles
Maf zu binden vermag, ragt ihre Kraft iiber das ungehemmt losbrechende
Vergewaltigen hinaus. Dadurch verméhlt sich in der Geduld die Kraft mit
dem klugen Zuwarten, das jedem Wachstum die Zeit zugesteht, die es
braucht, das sich den Gesetzen des Lebens beugt und sie zu nutzen weifi, das



162 Johannes B. Lotz

die Widerstinde richtig einschitzt und selbst deren Uberwindung noch
fruchtbar gestaltet. Deshalb ist allein der Geduld Erfolg beschieden, bringt
allein sie alles zu seiner vollen Entfaltung. — Vom lahmen Laufen-lassen
hebt sich die Geduld als tditiges Zuwarten ab, das die Verantwortung auf
sich nimmt und den jeweils filligen Einsatz leistet, der dem Wachstum mit
unabldssigem Bemiihen dient und es zu seiner Zeit in die Reife zu fithren
trachtet. Dadurch vermahlt sich in der Geduld mit dem Zuwarten der kraft-
volle Schwung, der sich gegen die Widerstinde durchsetzt und den Wild-
wuchs beschneidet, der das Hegen und Pflegen in seinem gestaltenden Ein-
greifen vollendet. Deshalb bereitet wiederum allein die Geduld den Raum,
in dem das Wachstum ohne Entartung und Verkiimmerung gedeihen kann.

Die Geduld als das kluge und titige Zuwarten kommt schon bei den Natur-
dingen, besonders beim Lebendigen ins Spiel; so etwa harrt der Landmann
auf die Ernte, die ihm der Acker schenkt. Doch ihre Hauptaufgabe hat die
Geduld im Bereich des Menschlichen, und zwar im Umgang des Menschen
sowohl mit sich selber als auch mit den anderen, Uberall zeichnen sich je nach
den Widerstinden, die zu iiberwinden sind, zwei Grundformen ab, die wir
~ die tragende und die ertragende Geduld nennen konnen; sie verleihen der
einen Geduld eine jeweils andere Akzentuierung und greifen meist inein-
ander. Die tragende Geduld hat es mit den Widerstinden zu tun, die im
Leben selbst liegen, insofern es sich in einem Rhythmus entwickelt, der uns
langsam, oft unertriglich langsam vorkommt; das gilt schon vom leiblichen,
aber noch mehr vom seelisch-geistigen und erst recht vom geistlich-gnaden-
haften Leben des Menschen; das gilt nicht weniger von der menschlichen
Gesellschaft und auch vom Reich Gottes auf Erden, wie zumal aus dem
Gleichnis vom Weizen und vom Unkraut hervorgeht (Mt 13,24-30). — Die
ertragende Geduld hingegen hat mit den Widerstinden zu kdmpfen, die
das Leben durchkreuzen und hemmen, es in Fehlentwicklungen reiflen und
zu ersticken drohen; statt nur den Schritt zu verlangsamen, dringen sie vom
Wege ab. Solche feindlichen Widerstéinde stellen sich auf allen genannten
Stufen dem Leben entgegen, wie beziiglich des Gottesreiches wiederum das
Gleichnis vom Unkraut und vom Weizen zeigt. — Beide Weisen der Geduld
sind ein Ausharren im Schweren, wobei sich die tragende Geduld als ein
pflegendes, geduldiges Ausharren, die ertragende Geduld aber als ein stand-
haltendes, duldendes Ausharren kennzeichnen 1afit.

Unser Herr bringt uns die erste Form der Geduld im Gleichnis vom
Sdmann nahe. Da heifit es von jenen, bei denen der Same in gutes Erdreich
fallt, dal sie ,das Wort héren und in einem guten und willigen Herzen
bewahren und Frucht tragen in Geduld“ (Lk 8, 15). — Zu der zweiten Form
der Geduld ruft der Herr angesichts der Drangsale der Endzeit die Seinen
auf. Man wird sie verfolgen und in die Gefiangnisse werfen; selbst von ihren



Uon der Geduld 168

Verwandten und Freunden werden sie ausgeliefert werden; man wird sie
vor Konige und Statthalter schleppen, sie werden um des Namens Christi
willen von allen gehaflt und oft sogar getotet werden. Trotzdem werden sie
nicht verlassen sein, ja nicht einmal ein Haar von ihrem Haupte soll ver-
lorengehen. Doch miissen sie durch ihr standhaftes Ausharren dazu bei-
tragen: ,In eurer Geduld werdet ihr eure Seelen besitzen®“ (Lk 21,19).

Damit sind wir bereits mitten in die theologische Betrachtung der Geduld
hineingelangt. Thre Eigenart und Notwendigkeit ist aus der Grundsituation
des Christen noch weiter zu verdeutlichen. Einerseits hat ihn Christi Erlésung
»vom Gesetz der Siinde und des Todes befreit“ (Rém 8,2) und zu dem neuen
Leben erhoben, in dem das ,Gesetz Gottes* (Rom 7,25) und das ,Gesetz
des Geistes* (Rom 8,2) herrschen. Anderseits aber haben das Gesetz des
Todes und der Siinde und damit der , Fiirst dieser Welt“, der an sich schon
hinausgeworfen ist (Joh 12,31), noch eine begrenzte Macht, weil und solange
das Gesetz Gottes und des Geistes noch nicht alle und alles ganz durch-
herrscht. Deshalb stellen die Macht der Finsternis, die ,noch jetzt unter den
Kindern des Ungehorsams wirksam ist“ (Eph 2,2), und auch diese selbst den
Kindern des Lichtes und des Gehorsams nach, bis der Herr einst wieder-
kommt und alle feindlichen Gewalten endgiiltig niederbricht. Bis dahin hat
der Christ am Geschick des leidenden und duldenden Gottesknechis teil; er
darf mit dem Apostel sprechen: ,Ich ergianze an meinem Fleische, was von
den Drangsalen Christi noch aussteht, fiir seinen Leib, der die Kirche ist“
(Kol 1,24). Wegen dieser Gemeinschaft mit Christus ist in dem duldenden
Tragen Freude beschlossen: ,Nun freue ich mich der Leiden, die ich fiir euch
erdulde® (ebd.). Dazu ist freilich erforderlich, dafl wir immer wieder ,auf
Jesus hinblicken* (Hebr 12,2) und ,ibhn betrachten* (Hebr 12,8); ,dann
werdet ihr nicht ermatten und nicht den Mut sinken lassen® (ebd.).

Die sieghafte Geduld, die so Christus von den Seinen verlangt, ist
keineswegs eine blof menschliche Tugend, die der Mensch durch seine
eigene Anstrengung allein erringen kénnte; vielmehr wirkt sie der Herr
selbst in uns durch seinen Geist, weshalb sie uns unter den ,Friichten des
Geistes“ (Gal 5,22) zuteil wird; letztlich stromt sie uns von dem ,Gott der
Geduld® zu (Rom 15, 5), wie Paulus herrlich sagt. — Diese Eigenart der Ge-
duld tritt aus einem Zug am Dulden des mit dem duldenden Christus ver-
bundenen Christen besonders hervor. Ruhm verdient nimlich nicht, wer nur
wegen seiner eigenen Fehler Schweres ertragen mufl: ,wenn ihr fiir eure
eigenen Vergehen Schldge erduldet® (1 Petr 2,20). ,Wenn ihr aber Leiden
erduldet, obwohl ihr Gutes tut: das ist Gnade bei Gott. Dazu seid ihr ja be-
rufen“ (ebd.). Und: ,Es ist doch besser, man leidet, wenn es Gottes Wille
sein sollte, weil man Gutes tut, als weil man Boses veriibt“ (ebd. 8,17). Hier
zeigt sich deutlich, dafl die christliche Geduld wirklich {iber Menschenmal



164 ‘ Johannes B. Lotz

hinausgeht; sie erscheint als Torheit bei den Menschen, deshalb aber um so
mehr als Weisheit bei Gott. In ihr wirkt nicht irdische Einsicht, sondern
»der Glaube, der das Leben gewinnt* (Hebr 10, 39).

Genauer legt den Zusammenhang der Geduld mit unserem Heilsweg
Paulus auseinander. Unser Heil besteht darin, dal wir ,die Uerheifiung
erlangen (Hebr 10, 36); diese aber besagt unsere Vollendung in der Schau
Gottes von Angesicht zu Angesicht: ,Wir werden ihn sehen, wie er ist®
(1 Joh 8,2), und das wird ,das ewige Leben® sein (ebd. 2,25). Nun erlangen
wir die Verheiflung nur dann, wenn wir ,den Willen Gottes tun®, wozu wir
wiederum ,die Geduld brauchen“ (Hebr 10,36); denn einzig im standhaften
~ oder beharrlichen Niederkimpfen der Widerstinde, die vom Widersacher
und seinem Anhang aufgerichtet werden, ist das treue, unbeirrte Tun dessen,
was Gott will, méglich.

Dieselben Zusammenhinge werden im Romerbrief noch mehr im einzel-
nen durchgegliedert. Durch Christus haben wir ,Friede® und ,Gnade® und
,rihmen wir uns der Hoffnung auf die Herrlichkeit Gottes® (Rom 5,2),
wobei die Hoffnung mit der oben erwihnten Verheiflung zusammengehort,
insofern aus jener Verheilung von seiten Gottes diese Hoffnung in uns
erblitht. ,Und nicht nur das“, sondern von der Hoffnung her strahlt das
Rithmen auch auf die Drangsale, die uns stindig anfallen, Gber: ,Wir rith-
men uns sogar der Drangsale“ (ebd. 3), weil wir in einem aus dem Glauben
geborenen und durch die Erfahrung gendhrten Wissen deren Fruchtbarkeit
kennen. , Wir wissen, daf} die Drangsal Geduld wirkt (ebd.): indem nam-
lich die Drangsal den Menschen bedringt und vom Weg zur Verheiflung
oder vom Willen Gottes abzudriangen droht, ruft sie alle seine Krifte, die
vielleicht sonst brachliegen, zum standhaften Dulden und zum unermiidlichen
Ausharren auf. Damit ist schon das Weitere gegeben: ,Die Geduld wirkt
Bewdihrung“ (ebd. 4); denn einer, der jenes Ausharren und Dulden leistet,
erneuert und vertieft ohne Unterlaf seine Treue und Hingabe an Gottes
Ruf und wird so immer unverkennbarer erprobt und fiir echt befunden: ,Selig
der Mann, der die Priifung besteht“ (Jak 1,12). Hierin liegt bereits das
Letzte: ,Die Bewihrung wirkt Hoffnung“, und zwar eine solche, die ,nicht
zuschanden wird“ (ebd.) oder nicht triigen kann; je mehr namlich einer in
dem angedeuteten Sinne sich bewihrt, desto uniiberwindlicher wird seine
Hoffnung; sie reift in die unerschitterliche Zuversicht, ja Gewiflheit hinein,
dafB ihr die Verheiflung tatsdchlich zuteil wird, weil eine solche Hoffnung
schon der Anfang der Verheiflung selbst ist. ,Hat er sich bewahrt, so wird er
die Krone des Lebens empfangen (Jak 1,12).

Werfen wir noch einen Blick auf die tiefste (Wurzel der Verheilung und

der Geduld. Die VerheiBung grindet in der Licbe, die Gott uns unabldssig
- zuwendet und in unser Inneres einsenkt: ,Die Liebe Gottes ist in unsere



Uon der Geduld T 165

Herzen aﬁégegossen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben wurde®
(R6m 5,5). In der Mitteilung des Heiligen Geistes ist die Verheilung uns

eingepflanzt, weshalb die Hoffnung, die daraus in uns erwidhst, ,nicht trii-

gen kann“ (ebd.). Zugleich wirkt aber derselbe Heilige Geist auch unsere
Liebe zu Gott, aus der die Geduld und damit die Bewahrung und die Hoff-
nung hervorsprossen. Ausharren und Dulden sind zuinnerst Liebe; darum
hat Gott die Krone des Lebens ,denen verheifien, die ihn lieben® (Jak 1,12).

Da die Widerstinde und Priifungen nur so lange dauern, bis der Herr
wiederkommt, eroffnet die Geduld wesentlich einen eschatologischen Aus-
blick. Wie der Landmann ,auf die kostliche Frucht der Erde“ wartet, ,so °
geduldet euch bis zur Ankunft des Herrn (Jak 5, 7). ,Richtet euer Herz auf;
denn die Ankunft des Herrn ist nahe“ (ebd. 8), immer nahe, weil wir nicht
wissen, wann er kommt, und weil jede Zeitspanne, verglichen mit der
Ewigkeit, ein Nichts ist. Seine Ankunft bringt die Erfillung der Verheiflung
und beendet damit alles Warten und Dulden; der Tag der Ewigkeit bricht
an, von dem gilt: ,Wenn wir geduldig mit ihm ausharren, werden wir auch
mit ihm herrschen“ (2 Tim 2, 12). Demnach verbindet sich in der Geduld mit
dem standhaften Ausharren das Harren anf den Herrn oder die machtige
Sehnsucht, die immerdar ruft: ,Komm, Herr Jesus“ (Off 22, 20).

Die Geduld trifft sich darin mit den anderen Grundhaltungen des Chri-
sten, daf} sich in ihr das gesamte christliche Dasein spiegelt oder wie in einem
Brennpunkt zusammenlduft. Diese Fiille und Tiefe mufl sich darin auswir-
ken, dafl ,wir uns in allem als Diener Gottes durch grofle Geduld® erweisen
(2 Kor 6,4). Das wird sich bewdhren an der Geduld mit unseren Briidern
und Schwestern: ,Habt Geduld mit allen“ (1 Thess 5,14); ,die Liebe ist
geduldig® und ,duldet alles (1 Kor 13,4 und 7). Das wird sich nicht weniger
an der Geduld mit uns selbst und mit Gottes unerforschlichen Ratschliissen
zeigen. Letztlich aber schopft die Geduld nach allen ihren Richtungen ihre
uniiberwindliche Kraft aus dem grofien Atem der Liebe.






