
Von der Geduld 

Eine theologische Meditation 

Von Johannes B. L o t z SJ, Pullach bei München 

Unter den Grundhaltungen, die nach dem Apostel Paulus •Gottes Aus- 
erwählte, Heilige und Geliebte" auszeichnen, findet sich auch die •Geduld" 
(Kol 3,12). Weil sie sich offenbar daraus ergibt, daß Gott die Menschen in 
seiner Liebe auserwählt und heiligt, reicht sie in den Kern des christlichen 
Daseins hinein, weshalb dieses ohne sie nicht gelebt und noch weniger voll- 
endet werden kann: •Ihr braucht Geduld" (Hebr 10,36). Demnach hat die 
Geduld nicht nur für einige besonders Heimgesuchte in schwierigen Lagen 
Bedeutung; vielmehr bedarf ihrer der Christ ohne Ausnahme und zu jeder 
Stunde. Das ist kaum zu verstehen, solange einer über das schwächliche Zerr- 
bild der Geduld nicht hinauskommt, das oft den Zugang zu ihrem eigent- 
lichen Wesen verdeckt. Dieses suchen wir zunächst in einer mehr philosophi- 
schen Besinnung freizulegen. 

Einer der größten Erforscher menschlicher Tugenden oder Tüchtigkeiten, 
der griechische Philosoph Aristoteles, sieht die Tugend immer als die frucht- 
bare Mitte, aus der die beiden unfruchtbaren Extreme des Zuviel und des 
Zuwenig herausfallen. So hält die Geduld die klare Scheitelhöhe zwischen 
den Abgründen des stürmischen Vergewaltigens und des lahmen Laufen- 
lassens. Das stürmische Vergewaltigen kennt nicht das Zuwarten und möchte 
alles im Handumdrehen erreichen; darin liegt unerleuchtete und ungeläu- 
terte, ungebändigte und nicht ausgereifte Kraft; sie rechnet nicht mit den 
Gesetzen des Lebens und unterschätzt die Widerstände, weshalb sie entweder 
zerstört oder wenigstens ohne Erfolg bleibt. • Das lahme Laufen-lassen hin- 
gegen sieht untätig zu, wie die Dinge sich entwickeln, und läßt die Zeit ver- 
streichen, ohne einzugreifen; das ist kraftlose Schwäche ohne Schwung, die 
der Verantwortung und dem Einsatz ausweicht; sie kapituliert vor jedem 
Widerstand und läßt den Wildwuchs des Lebens wuchern, wodurch das 
gesunde Wachstum erstickt wird oder wenigstens nie recht gedeihen kann. 

Auf dem Hintergrund der unfruchtbaren Extreme läßt sich die wahre 
Geduld genauer umschreiben. Vom stürmischen Vergewaltigen hebt sie sich 
als erleuchtete und geläuterte, als gebändigte und ausgereifte Kraft ab. Inso- 
fern sie Meister über sich selbst ist oder sich selbst zu zügeln und in edles 
Maß zu binden vermag, ragt ihre Kraft über das ungehemmt losbrechende 
Vergewaltigen hinaus. Dadurch vermählt sich in der Geduld die Kraft mit 
dem klugen Zuwarten, das jedem Wachstum die Zeit zugesteht, die es 
braucht, das sich den Gesetzen des Lebens beugt und sie zu nutzen weiß, das 



162 Johannes B. Lotz 

die Widerstände richtig einschätzt und selbst deren Überwindung noch 
fruchtbar gestaltet. Deshalb ist allein der Geduld Erfolg beschieden, bringt 
allein sie alles zu seiner vollen Entfaltung. • Vom lahmen Laufen-lassen 
hebt sich die Geduld als tätiges Zuwarten ab, das die Verantwortung auf 
sich nimmt und den jeweils fälligen Einsatz leistet, der dem Wachstum mit 
unablässigem Bemühen dient und es zu seiner Zeit in die Reife zu führen 
trachtet. Dadurch vermählt sich in der Geduld mit dem Zuwarten der kraft- 
volle Schwung, der sich gegen die Widerstände durchsetzt und den Wild- 
wuchs beschneidet, der das Hegen und Pflegen in seinem gestaltenden Ein- 
greifen vollendet. Deshalb bereitet wiederum allein die Geduld den Raum, 
in dem das Wachstum ohne Entartung und Verkümmerung gedeihen kann. 

Die Geduld als das kluge und tätige Zuwarten kommt schon bei den Natur- 
dingen, besonders beim Lebendigen ins Spiel; so etwa harrt der Landmann 
auf die Ernte, die ihm der Acker schenkt. Doch ihre Hauptaufgabe hat die 
Geduld im Bereich des Menschlichen, und zwar im Umgang des Menschen 
sowohl mit sich selber als auch mit den anderen. Überall zeichnen sich je nach 
den Widerständen, die zu überwinden sind, zwei Grundformen ab, die wir 
die tragende und die ertragende Geduld nennen können; sie verleihen der 
einen Geduld eine jeweils andere Akzentuierung und greifen meist inein- 
ander. Die tragende Geduld hat es mit den Widerständen zu tun, die im 
Leben selbst liegen, insofern es sich in einem Rhythmus entwickelt, der uns 
langsam, oft unerträglich langsam vorkommt; das gilt schon vom leiblichen, 
aber noch mehr vom seelisch-geistigen und erst recht vom geistlich-gnaden- 
haften Leben des Menschen; das gilt nicht weniger von der menschlichen 
Gesellschaft und auch vom Reich Gottes auf Erden, wie zumal aus dem 
Gleichnis vom Weizen und vom Unkraut hervorgeht (Mt 13,24-30). • Die 
ertragende Geduld hingegen hat mit den Widerständen zu kämpfen, die 
das Leben durchkreuzen und hemmen, es in Fehlentwicklungen reißen und 
zu ersticken drohen; statt nur den Schritt zu verlangsamen, drängen sie vom 
Wege ab. Solche feindlichen Widerstände stellen sich auf allen genannten 
Stufen dem Leben entgegen, wie bezüglich des Gottesreiches wiederum das 
Gleichnis vom Unkraut und vom Weizen zeigt. • Beide Weisen der Geduld 
sind ein Ausharren im Schweren, wobei sich die tragende Geduld als ein 
pflegendes, geduldiges Ausharren, die ertragende Geduld aber als ein stand- 
haltendes, duldendes Ausharren kennzeichnen läßt. 

Unser Herr bringt uns die erste Form der Geduld im Gleichnis vom 
Sämann nahe. Da heißt es von jenen, bei denen der Same in gutes Erdreich 
fällt, daß sie •das Wort hören und in einem guten und willigen Herzen 
bewahren und Frucht tragen in Geduld" (Lk 8,15). • Zu der zweiten Form 
der Geduld ruft der Herr angesichts der Drangsale der Endzeit die Seinen 
auf. Man wird sie verfolgen und in die Gefängnisse werfen; selbst von ihren 



Von der Geduld 163 

Verwandten und Freunden werden sie ausgeliefert werden; man wird sie 
vor Könige und Statthalter schleppen, sie werden um des Namens Christi 
willen von allen gehaßt und oft sogar getötet werden. Trotzdem werden sie 
nicht verlassen sein, ja nicht einmal ein Haar von ihrem Haupte soll ver- 
lorengehen. Doch müssen sie durch ihr standhaftes Ausharren dazu bei- 
tragen: •In eurer Geduld werdet ihr eure Seelen besitzen" (Lk 21,19). 

Damit sind wir bereits mitten in die theologische Betrachtung der Geduld 
hineingelangt. Ihre Eigenart und Notwendigkeit ist aus der Grundsituation 
des Christen noch weiter zu verdeutlichen. Einerseits hat ihn Christi Erlösung 
•vom Gesetz der Sünde und des Todes befreit" (Rom 8,2) und zu dem neuen 
Leben erhoben, in dem das •Gesetz Gottes" (Rom 7,25) und das •Gesetz 
des Geistes" (Rom 8,2) herrschen. Anderseits aber haben das Gesetz des 
Todes und der Sünde und damit der •Fürst dieser Welt", der an sich schon 
hinausgeworfen ist (Joh 12,31), noch eine begrenzte Macht, weil und solange 
das Gesetz Gottes und des Geistes noch nicht alle und alles ganz durch- 
herrscht. Deshalb stellen die Macht der Finsternis, die •noch jetzt unter den 
Kindern des Ungehorsams wirksam ist" (Eph 2,2), und auch diese selbst den 
Kindern des Lichtes und des Gehorsams nach, bis der Herr einst wieder- 
kommt und alle feindlichen Gewalten endgültig niederbricht. Bis dahin hat 
der Christ am Geschick des leidenden und duldenden Goltesknechls teil; er 
darf mit dem Apostel sprechen: •Ich ergänze an meinem Fleische, was von 
den Drangsalen Christi noch aussteht, für seinen Leib, der die Kirche ist" 
(Kol 1,24). Wegen dieser Gemeinschaft mit Christus ist in dem duldenden 
Tragen Freude beschlossen: •Nun freue ich mich der Leiden, die ich für euch 
erdulde" (ebd.). Dazu ist freilich erforderlich, daß wir immer wieder •auf 
Jesus hinblicken" (Hebr 12,2) und •ihn betrachten" (Hebr 12,3); •dann 
werdet ihr nicht ermatten und nicht den Mut sinken lassen" (ebd.). 

Die sieghafte Geduld, die so Christus von den Seinen verlangt, ist 
keineswegs eine bloß menschliche Tugend, die der Mensch durch seine 
eigene Anstrengung allein erringen könnte; vielmehr wirkt sie der Herr 
selbst in uns durch seinen Geist, weshalb sie uns unter den •Früchten des 
Geistes" (Gal 5,22) zuteil wird; letztlich strömt sie uns von dem •Gott der 
Geduld" zu (Rom 15,5), wie Paulus herrlich sagt. • Diese Eigenart der Ge- 
duld tritt aus einem Zug am Dulden des mit dem duldenden Christus ver- 
bundenen Christen besonders hervor. Ruhm verdient nämlich nicht, wer nur 
wegen seiner eigenen Fehler Schweres ertragen muß: •wenn ihr für eure 
eigenen Vergehen Schläge erduldet" (1 Petr 2,20). •Wenn ihr aber Leiden 
erduldet, obwohl ihr Gutes tut: das ist Gnade bei Gott. Dazu seid ihr ja be- 
rufen" (ebd.). Und: •Es ist doch besser, man leidet, wenn es Gottes Wille 
sein sollte, weil man Gutes tut, als weil man Böses verübt" (ebd. 3,17). Hier 
zeigt sich deutlich, daß die christliche Geduld wirklich über Menschenmaß 



164 Johannes B. Lotz 

hinausgeht; sie erscheint als Torheit bei den Menschen, deshalb aber um so 
mehr als Weisheit bei Gott. In ihr wirkt nicht irdische Einsicht, sondern 
•der Glaube, der das Leben gewinnt" (Hebr 10,39). 

Genauer legt den Zusammenhang der Geduld mit unserem Heilsweg 
Paulus auseinander. Unser Heil besteht darin, daß wir •die Verheißung 
erlangen" (Hebr 10,36); diese aber besagt unsere Vollendung in der Schau 
Gottes von Angesicht zu Angesicht: •Wir werden ihn sehen, wie er ist" 
(1 Joh3,2), und das wird •das ewige Leben" sein (ebd. 2,25). Nun erlangen 
wir die Verheißung nur dann, wenn wir •den Willen Gottes tun", wozu wir 
wiederum •die Geduld brauchen" (Hebr 10,36); denn einzig im standhaften 
oder beharrlichen Niederkämpfen der Widerstände, die vom Widersacher 
und seinem Anhang aufgerichtet werden, ist das treue, unbeirrte Tun dessen, 
was Gott will, möglich. 

Dieselben Zusammenhänge werden im Römerbrief noch mehr im einzel- 
nen durchgegliedert. Durch Christus haben wir •Friede" und •Gnade" und 
•rühmen wir uns der Hoffnung auf die Herrlichkeit Gottes" (Rom 5,2), 
wobei die Hoffnung mit der oben erwähnten Verheißung zusammengehört, 
insofern aus jener Verheißung von Seiten Gottes diese Hoffnung in uns 
erblüht. •Und nicht nur das", sondern von der Hoffnung her strahlt das 
Rühmen auch auf die Drangsale, die uns ständig anfallen, über: •Wir rüh- 
men uns sogar der Drangsale" (ebd. 3), weil wir in einem aus dem Glauben 
geborenen und durch die Erfahrung genährten Wissen deren Fruchtbarkeit 
kennen. •Wir wissen, daß die Drangsal Geduld wirkt" (ebd.): indem näm- 
lich die Drangsal den Menschen bedrängt und vom Weg zur Verheißung 
oder vom Willen Gottes abzudrängen droht, ruft sie alle seine Kräfte, die 
vielleicht sonst brachliegen, zum standhaften Dulden und zum unermüdlichen 
Ausharren auf. Damit ist schon das Weitere gegeben: •Die Geduld wirkt 
Bewährung" (ebd. 4); denn einer, der jenes Ausharren und Dulden leistet, 
erneuert und vertieft ohne Unterlaß seine Treue und Hingabe an Gottes 
Ruf und wird so immer unverkennbarer erprobt und für echt befunden: •Selig 
der Mann, der die Prüfung besteht" (Jak 1,12). Hierin liegt bereits das 
Letzte: •Die Bewährung wirkt Hoffnung", und zwar eine solche, die •nicht 
zuschanden wird" (ebd.) oder nicht trügen kann; je mehr nämlich einer in 
dem angedeuteten Sinne sich bewährt, desto unüberwindlicher wird seine 
Hoffnung; sie reift in die unerschütterliche Zuversicht, ja Gewißheit hinein, 
daß ihr die Verheißung tatsächlich zuteil wird, weil eine solche Hoffnung 
schon der Anfang der Verheißung selbst ist. •Hat er sich bewährt, so wird er 
die Krone des Lebens empfangen" (Jak 1,12). 

Werfen wir noch einen Blick auf die tiefste Wurzel der Verheißung und 
der Geduld. Die Verheißung gründet in der Liebe, die Gott uns unablässig 
zuwendet und in unser Inneres einsenkt: •Die Liebe Gottes ist in unsere 



Von der Geduld 165 

Herzen ausgegossen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben wurde" 
(Rom 5,5). In der Mitteilung des Heiligen Geistes ist die Verheißung uns 
eingepflanzt, weshalb die Hoffnung, die daraus in uns erwächst, •nicht trü- 
gen kann" (ebd.). Zugleich wirkt aber derselbe Heilige Geist auch unsere 
Liebe zu Gott, aus der die Geduld und damit die Bewährung und die Hoff- 
nung hervorsprossen. Ausharren und Dulden sind zuinnerst Liebe; darum 
hat Gott die Krone des Lebens •denen verheißen, die ihn lieben" (Jak 1,12). 

Da die Widerstände und Prüfungen nur so lange dauern, bis der Herr 
wiederkommt, eröffnet die Geduld wesentlich einen eschatologischen Aus- 
blick. Wie der Landmann •auf die köstliche Frucht der Erde" wartet, •so 
geduldet euch bis zur Ankunft des Herrn" (Jak 5,7). •Richtet euer Herz auf; 
denn die Ankunft des Herrn ist nahe" (ebd. 8), immer nahe, weil wir nicht 
wissen, wann er kommt, und weil jede Zeitspanne, verglichen mit der 
Ewigkeit, ein Nichts ist. Seine Ankunft bringt die Erfüllung der Verheißung 
und beendet damit alles Warten und Dulden; der Tag der Ewigkeit bricht 
an, von dem gilt: •Wenn wir geduldig mit ihm ausharren, werden wir auch 
mit ihm herrschen" (2 Tim 2,12). Demnach verbindet sich in der Geduld mit 
dem standhaften Ausharren das Harren auf den Herrn oder die mächtige 
Sehnsucht, die immerdar ruft: •Komm, Herr Jesus" (Off 22,20). 

Die Geduld trifft sich darin mit den anderen Grundhaltungen des Chri- 
sten, daß sich in ihr das gesamte christliche Dasein spiegelt oder wie in einem 
Brennpunkt zusammenläuft. Diese Fülle und Tiefe muß sich darin auswir- 
ken, daß •wir uns in allem als Diener Gottes durch große Geduld" erweisen 
(2 Kor 6,4). Das wird sich bewähren an der Geduld mit unseren Brüdern 
und Schwestern: •Habt Geduld mit allen" (1 Thess 5,14); •die Liebe ist 
geduldig" und •duldet alles" (1 Kor 13,4 und 7). Das wird sich nicht weniger 
an der Geduld mit uns selbst und mit Gottes unerforschlichen Ratschlüssen 
zeigen. Letztlich aber schöpft die Geduld nach allen ihren Richtungen ihre 
unüberwindliche Kraft aus dem großen Atem der Liebe. 




