
Missio Eucharistica oder Eucharistie und Dreifaltigkeit 

Von Aloys G r i 11 m e i e r, SJ, Frankfurt/Main 

Sobald die christliche Theologie in der Lage war, das Gesamt der Heilstatsachen, 
die Gott in Christus und im Geiste gewirkt hatte, zu überblicken, wurden auch 
schon die Grundlagen zu einer geschlossenen Schau der Schöpfungs- und Heilsge- 
schichte gelegt, die bis in die Tiefen des dreifaltigen Gottes selber hinabreichten. 
Die Schau des Glaubens machte eine gewaltige Bewegung sichtbar, die alles geschaf- 
fene Dasein in seinem Ausgang von Gott und in der Rückkehr zu ihm zeigte. Diese 
Bewegung wurde aber nicht von der Schöpfung allein vollzogen. Sie versuchte dies 
zwar • im rebellischen Geist Luzifers und im gefallenen Menschen •, wurde aber 
dabei aus der Bahn getragen, um den Weg eines Irrsternes ins ewige Dunkel anzu- 
treten (vgl. Jud v. 13). Da holte Gott die Welt in ihrem Laufe ein, indem er selber 
den Weg in die Geschichte antrat. Das ist der Sinn der göttlichen •missiones", der 
göttlichen Sendungen. Thomas von Aquin hat diesen Sinn mit einem kurzen Satz 
erläutert und läßt darin die ganze Weite der göttlichen Heilsbewegung sichtbar 
werden: •missio pertinet ad reditum creaturae in finem"1. Er will sagen: Die Aus- 
sendung Gottes wird zur Heimholung der Kreatur zu ihrem Ziel und Ursprung. So 
kommt eine geschlossene Bewegung zustande, die eine Nachahmung der innergött- 
lichen Lebensbewegung selber ist, eine Bewegung, die vom Vater zum Sohne geht 
und beide im Geist eint. 

Das ganze Bemühen des Menschen um sein ewiges Heil besteht nun darin, sich 
von der Bewegung der göttlichen Sendungen erfassen zu lassen, um zur Schau des 
dreifaltigen Gottes getragen zu werden. Das kann nur dort geschehen, wo diese Be- 
wegung noch eine Geschichtlichkeit hat, die der noch nicht endgültigen Existenz- 
weise des Menschen hier auf Erden entspricht: in der Kirche, in ihrem Wort, in ihren 
Sakramenten. Hier ist Gott noch auf dem Wege. Hier kommt er dem der Ewigkeit 
zuwandernden Menschen entgegen. Hier vollziehen sich noch immer die Sendungen 
des Sohnes und des Heiligen Geistes. Sie ereignen sich aber nirgends tiefer als im 
Geheimnis der Hl. Eucharistie, das die Mitte der Kirche ist. Wir wollen ein wenig 
versuchen, die trinitarische Tiefe dieses Mysterium Fidei auszuloten. 

I. Der Familientisch im Hause des Himmlischen Vaters 

Als letzte Quelle des Heilskommens Gottes zum verlorenen Menschen erscheint 
in der Hl. Schrift immer der Vater. Wenn eine Gnade als Gnade, d. h. als rein gött- 
liches, in jeder Hinsicht von oben kommendes Geschenk hingestellt werden soll, 
dann hören wir, daß sie ihr Dasein dem freien Ratschluß des Vaters verdankt (vgl. 
Eph 1,3 ff). Er gibt als der Herr der Gnade das liebende Zeichen zum Aufbruch 
göttlichen Erbarmens in die verlorene Welt. Selber aber bleibt er in der unantast- 
baren Verborgenheit (1 Tim 6, 16), Er, der ursprungslose Ursprung. Nur in seinem 
Sohn und im Heiligen Geiste tritt Er in die Welt hinein, um durch diese seine Ge- 
sandten in der Welt zu wirken und gegenwärtig zu sein. Je mehr der Vater im Ver- 

1 1 Sent dist 15 q 5 a 1 sol 1 ad 3. 



Missio Eudiaristica oder Eucharistie und Dreifaltigkeit 167 

borgenen bleibt, um so gnadenhafter erscheint seine Gegenwart im Sohne und 
Geiste, die ihn vollgültig repräsentieren und die volle Mitteilung seiner selbst be- 
deuten. Sohn und Geist sind aber nur •geschichtlich", vorübergehend in der Welt. 
Ihre Sendung ist es, die ganze Menschheit durch die Auferbauung der Kirche für 
den feierlichen Augenblick vorzubereiten, da die Türen des innersten Heiligtums 
aufgehen und der König selbst erscheint, um für die im Sohne erworbenen und im 
Geiste gezeugten Kinder das himmlische Hochzeitsmahl zu eröffnen (vgl. Mt 22, 11). 

Das ganze Heilsplanen und Gnadenwirken des Vaters zielt nach der Schrift auf 
jene Gemeinschaft mit seinen Kindern hin, die im Bilde der Mahlgemeinschaft dar- 
gestellt wird, die in Christus bereitet ist (Mk 14, 25; vgl. Lk 22, 30). Diese Tisch- 
gemeinschaft ist ein gleichwertiger Ausdruck für die Bundesgemeinschaft, in die 
Gott uns Menschen gerufen hat, vorläufig im Alten Bund, endgültig und unwider- 
ruflich im Neuen. So hatte der Herr einst nach der feierlichen Stunde des im Blute 
besiegelten(l) Bundesschlusses am Berge Sinai 70 Älteste des Volkes Israel mit Mo- 
ses und Aaron, Nadab und Abihu auf den Heiligen Berg gerufen • zu einem ge- 
heimnisvollen Mahle: •Sie schauten den Gott Israels2; (der Boden) unter seinen 
Füßen war wie ein Gebilde von Saphirplatten und wie der Himmel selbst an hellem 
Glanz. Er aber streckte seine Hand nicht aus gegen die Auserwählten der Israeli- 
ten; sie schauten Gott und aßen und tranken" (Exodus 24, 8-11). Ein erstes Mal hatte 
so der himmlische Hausvater in diesen Ältesten sein Volk um seinen Tisch versam- 
melt. Es war ein Bundesangebot, ernst und aufrichtig von Seiten Gottes, aber lässig 
aufgenommen von seinem Volk. Denn unten am Fuß des Berges hatten sich die so 
Berufenen an einen anderen Tisch gesetzt, den Tisch der Götzen (vgl. 1 Kor 10, 21), 
der Gott ein Greuel war und das Unheil der Verwerfung heraufbeschwor, die Kün- 
digung der so freimütig angebotenen göttlichen Mahlgemeinschaft: •... das Volk 
setzte sich nieder, um zu essen und zu trinken; dann standen sie auf, um fröhlich 
zu sein" • um das Goldene Kalb (Exodus 32, 5). 

Die Berufung zum endzeitlichen Mahle aber erging erneut, eindringlicher und 
sogar unwiderruflich. Denn sie erging im Sohne, nicht mehr bloß durch Knechte, wie 
Moses und die Propheten (vgl. Hebr 3, 1 ff; vgl. Joh 1, 17. 18). Nun wurde die •mes- 
sianische Tischgemeinschaft" gestiftet in Christus • durch den Vater. Das Mahl auf 
dem Sinai war nur das Vorbild dieses neuen Mahles, das eine ganz neue Speise 
brachte, die vom Himmel kam: •Wahrlich, wahrlich, ich sage euch, nicht Moses gab 
euch das wahre Brot, das aus dem Himmel stammt" (Joh 6, 32). Wiederum ist der 
verborgene Gott, der Vater, der Spender. Was er aber gibt, ist göttlich. Denn die 
Gabe ist sein Wort, sein Sohn. Derart ist die neue Speise, daß sich um ihretwillen 
der ganze Gnadenwille des Vaters entfalten muß, soll der Mensch überhaupt zu die- 
sem Tische finden und Nutzen davon haben: •Alles, was mir der Vater gibt, wird zu 
mir kommen" (Joh 6,37) ... •Niemand kann zu mir kommen, wenn nicht der Va- 
ter, der mich gesandt hat, ihn zieht" (Joh 6, 44). Der Vater bereitet die Speise und 
zugleich die Tischgemeinschaft. Er bereitet die Speise im Himmel, sendet sie aber 
auf die Erde, in unsere Räume, in unsere Geschichte, als reale Vorausnahme jener 
Speise und jener Mahlgemeinschaft, die am Ende der Zeiten stehen soll. 

2 D. h. sie schauten Gott in seiner Herrlichkeit, die sich auf dem Berge kundtat, seinen 
Kabod; sie sahen ihn nicht von •Angesicht zu Angesicht" im Sinne der jenseitigen Schau. 



168 Aloys Grillmeier 

So ist der himmlische Hausvater der Brotgeber seiner Familie, die er sich heran- 
bildet, bis sie für die himmlische, völlig geistige Speise bereitet ist, die ewig genie- 
ßende Schau. Er ist der Geber des eucharistischen Brotes hier auf Erden und der 
Spender dieses Tisches im Reiche seines Sohnes und kündigt damit die Ankunft der 
Gottesherrschaft, der Basileia, an. Darum beten wir mit Recht bei der eucharisti- 
schen Feier als das eigentliche Mahlgebet das •Vaterunser", mit jener Bitte um das 
•tägliche Brot", womit wir in dieser Stunde eben das eucharistische meinen sollen. 

II. Eucharistische Sendung des Sohnes 

Der Vater ist die Gnade im Ursprung. Er bleibt in sich, ewig und unerschöpflich. 
Die heraustretende Gnade, das Erbarmen und die Liebe des Vaters im Vollzug, ist 
der Sohn. Diesen Sohn, das Ureigenste, was uns der Vater geben kann, macht er zum 
Brot des Lebens und zu unserer Speise (Job. 6, 35. 48. 50). Wie die Gedanken des 
sich offenbarenden Gottes um das messianisch-eschatologische Mahl der kommen- 
den Gottesfamilie kreisen, so auch die Gedanken Christi, des Messias selbst. Darum 
faßt Jesus den Sinn seines Kommens in die Worte zusammen: •Ich bin das Brot des 
Lebens; wer zu mir kommt, den wird nicht mehr hungern, und wer an mich glaubt, 
den wird nicht mehr dürsten... Ich bin das Brot, welches vom Himmel herabge- 
kommen ist... Ich bin das Brot des Lebens. Euere Väter haben das Manna in der 
Wüste gegessen und sind gestorben. Das Brot, das vom Himmel herabgekommen ist, 
ist solcher Art, daß jeder, der davon ißt, nicht stirbt. Ich bin das lebendige Brot, das 
vom Himmel herabgekommen ist. Wenn jemand von diesem Brote ißt, wird er ewig 
leben. Das Brot aber, das ich geben werde, ist mein Fleisch für das Leben der Welt" 
(Joh 6,35.41.48-51). Um dieses zu beweisen hat Christus, der neue Moses, die 
Fünftausend in der Wüste gespeist. Diese Speisung war nur Vorbild des neuen 
Mahles, das er stiften sollte als das Siegel des Neuen Bundes. Weil es aber nun ein 
Bundesmahl sein sollte • die Erfüllung des Vorbildes auf dem Sinai und des dort 
im Blute geschlossenen Bundes (Exodus 24, 8!) • so mußte in dieses Mahl Christi 
eigener Tod miteingehen. So wird die Speise sein eigener Opferleib und sein eige- 
nes Opferblut3. Er hat sie in feierlicher, ja festlicher Stunde beim Abendmahl seinen 
Jüngern gereicht: •Nehmet hin • dies ist mein Leib • dies ist mein Blut!" Nun 
ist die Zeit der Metaphern und Vorbilder vorbei. Die Erfüllung ist gekommen. Vom 
Sinai bis zum Abendmahl ist ein größerer Schritt, als vom Abendmahl Jesu bis zum 
Mahle der Endzeit. Schon ist die endzeitliche Wirklichkeit gegenwärtig, wenn auch 
verborgen unter irdischen, geschichtlichen Gestalten. Jetzt ist der Bund unauflöslich 
geschlossen • und damit ist schon Endzeit, wenn auch noch in geschichtlicher Ent- 
faltung. 

Eine solche geschichtliche Entfaltung hat nun gerade das von Christus nach dem 
Willen des Vaters gestiftete messianische Mahl. Was Christus in der Hingabe seines 
Leibes und Blutes unter den Gestalten von Brot und Wein getan hat, sollen seine 
Jünger, soll die Kirche bis zum Ende der Zeiten nachvollziehen. Dadurch soll sie 
sich vorbereiten für das ewige Mahl, das keine Wiederholung und keine Zeichen 
und Symbole mehr braucht. •Tut dies zu meinem Andenken" (Lk 22, 19; 1 Kor 

3 Vgl. H. Schürmann, Art. Abendmahl, in: Lexikon für Theol. u. Kirche P, 26•31. 



Missio Eucharistica oder Eucharistie und Dreifaltigkeit 169 

11, 25). Dieser •Gedächtnisvollzug" enthält die einzigartige eucharistische Sendung 
des erhöhten Herrn. Sie umgreift das ganze Geheimnis der Missio des Erlösers. 

Vom Willen des Vaters gesandt, ist der Sohn im Fleische in die Welt gekommen, 
um unter uns zu wohnen und für uns zu sterben und uns zum Vater heimzuführen. 
Die Sendung des Sohnes hat eine geschichtlich-sichtbare Form und eine geschichtlich- 
unsichtbare Weise. Die erste ist vollendet in Geburt, Tod, Auferstehung und Him- 
melfahrt. Damit ist aber nicht die Sendung des Sohnes in die Welt einfachhin zu 
Ende. Obwohl in die übergeschichtliche Welt entrückt, bleibt er doch geschichtlich. 
Obwohl heimgekehrt, bleibt er doch gesandt und in der Welt • und dies durch die 
Kirche und in der Mitte der Kirche durch die Hl. Eucharistie. Das ist die letzte Aus- 
gestaltung, ja die Zusammenfassung der einen und einzigen Sendung, die dem 
Sohn zuteil geworden ist. Das Mysterium der Hl. Eucharistie ist darum das Sakra- 
ment der Sendung Jesu in die Welt. Denn im hl. Opfer und im Opfermahl wird uns 
Christi gottmenschliche Erlöserwirklichkeit, sein Leib, sein Blut gegenwärtig gesetzt. 
Aber nicht bloß seine Erlöserwirklichkeit, der Christus passus, sondern der Erlöser 
im Vollzug der Erlösung, der Erlöser als handelnd, leidend und sterbend, d. h. im 
Opfervollzug des Kreuzestodes, wenn auch auf unblutige Weise • und dies kraft 
der in seiner Vollmacht vollführten eucharistischen Opferfeier. Eucharistie ist sakra- 
mentale Vergegenwärtigung des Opfervollzuges des Todes Christi am Kreuz4. Nicht 
bloß der lebendige Herr wird vergegenwärtigt, sondern sein Leiden. Nicht bloß 
sein Leiden, sondern auch seine Auferstehung und seine Himmelfahrt; sein ganzes 
geschichtliches Leben, das im Kreuzestod gipfelt und von dorther seinen vollen erlö- 
senden Wert erhält, wird im sakramentalen Zeichenhandeln in seiner Gemeinde 
real präsent. Seine ganze Erlösungstat, einst •geschichtlich-sichtbar" vollzogen, wird 
nun •eucharistisch-sakramental" fortgeführt. 

Machen wir uns die Eigenart dieser eucharistischen Sendung noch etwas deutlicher. 
Der Sinn des Kommens Christi liegt darin, daß in ihm Gott in unsere Welt, in un- 
sere Räumlichkeit und Zeitlichkeit eintreten wollte, um uns zu sich heimzuholen. 
Abstieg des Sohnes Gottes in die Menschennatur, Kreuzesleiden, Auferweckung und 
Aufstieg in die Herrlichkeit des Vaters: das ist der Weg Christi. Er ist vollendet. 
Die Erlösung ist gewirkt. Der Vater ist ein für alle Mal versöhnt. Dreimal gebraucht 
der Hebräerbrief ein bedeutsames Wort, um die Abgeschlossenheit des Werkes 
Christi hervorzuheben: ephapax, ein für alle Mal: •Ein für alle Mal hat Christus 
geopfert, indem er sich selbst darbrachte" (7, 27); •ein für alle Mal ist er in das 
Allerheiligste eingetreten" (9, 12); •ein für alle Mal sind wir geheiligt durch Jesus 
Christus" (10, 10). Er ist in die Übergeschichtlichkeit erhoben als der himmlische 
Hohepriester. Er steht mit seinem ganzen geschichtlichen Werk • gleichsam mit den 
Wundmalen gezeichnet • vor dem Vater, um für uns Fürbitte einzulegen (Hebr 
7, 25). Wohl ist Er nun übergeschichtlich, wir aber sind noch in der Sphäre des Ge- 
schichtlichen, des räumlichen Auseinander und des zeitlichen Hintereinander. Wir 
sind noch durch und durch unvollendet; wir, denen das •ephapax", das •ein für alle 
Mal" des Hebräerbriefes wohl gilt, aber erst Wirklichkeit werden muß im geduldi- 

4 Zum Folgenden vgl. G. Söhngen, Christi Gegenwart in uns durch den-Glauben, 
in: Die Einheit in der Theologie (München 1952) 324•369; ders., Das sakramentale Wesen 
des Meßopfers (Essen 1946). 



170 Aloys Grillmeier 

gen Nacheinander eines •geschichtlichen" Lebens und Gestaltens der eigenen christ- 
lichen Persönlichkeit. Wohl ist die Erlösung und Versöhnung des Vaters ein für alle 
Mal und für alle Menschen bis zum Ende der Zeiten gewirkt. Wir aber können im- 
mer neu sündigen und müssen so immer neu der einmal und endgültig gewirkten 
Versöhnung teilhaftig werden. Wir bleiben in der Vorläufigkeit und Ungesichert- 
heit unseres Heiles von uns her, auch in der Teilnahme an der endgültig gewirkten 
Erlösung von Christus her. Wohl ist das Heil in Christus, das ja der Besitz Gottes 
selber ist, unendlich. Aber die Aneignung dieses Heiles hier auf Erden in uns ist 
endlich, vom Gesetz des Wachstums beherrscht. 

Geschichtlich bleibt also unser Wesen, der einzelne Mensch, die Menschheit als ganze 
im Ablauf der Generationen; geschichtlich bleibt die Kirche dieser Weltzeit. Mit der 
Zahl der Generationen entfernt sie sich immer weiter von der einmaligen histori- 
schen Tat des Lebens, Leidens und Sterbens Jesu. Wird nicht die Erinnerung schwä- 
cher und die Verbindung mit dem Kreuze und der Auferstehung immer lockerer, 
je mehr sich die Menschheit auf ihrem Wege in die Zeit fortbewegt? Christus wollte 
seine Kirche nicht völlig ihrer menschlichen Gebundenheit an Raum und Zeit über- 
lassen. Darum wurde er ja erhöht, um allen Räumen und Zeiten gleich gegenwär- 
tig sein zu können. Er, als der Herr der Geschichte, hat einen Weg gefunden, um 
uns der einmal gewirkten Versöhnung im zeitlichen Nacheinander immer neu teil- 
haft zu machen. Er hat dem Gesetz unserer Endlichkeit Rechnung getragen, aus dem 
heraus wir immer neu vor das schon endgültig bereitete Heil gestellt werden müs- 
sen, um es uns auch dereinst endgültig anzueignen. Diesem allem dient die sakra- 
mental-geschichtlich wiederholte Gegenwärtigsetzung seines heiligen Opfertodes. 
Indem in seinem Auftrag die Einsetzungsworte getrennt über Brot und Wein ge- 
sprochen werden, vollzieht sich die Gegenwärtigsetzung der einmaligen geschicht- 
lichen Opfertat Christi am Kreuz inmitten der Kirche, der messianischen Gemeinde. 
Gewiß kann ein einmaliger historischer Akt als vergangener nicht aus der Vergan- 
genheit in seiner Selbigkeit herausgeholt werden. Aber er kann in der Gestalt einer 
•geistwirklichen Nachahmung" gegenwärtig gesetzt werden, so daß der opfernde 
Christus selber gegenwärtig ist, wirklich, aber unblutig. Wie sonst ein sakramen- 
tales Zeichen eine verborgene Gnade andeutet und innerlich bewirkt, so bezeichnet 
und enthält hier das sakramentale Zeichengeschehen das Geschehen des Todes 
Christi selber, an unserem Ort, in unserer Zeit, in dieser Stunde. So geschieht ein 
reales Verkünden des Todes des Herrn (1 Kor 11, 26), ein wirkliches Gegenwärtig- 
setzen der Opferhingabe am Kreuz, für uns, für diesen Tag, für diese unsere neuen 
Sünden. 

Indem aber so Christi Tod für uns auf sakramentale Weise im Handeln der Kir- 
che immer neu geschichtlich wird, trifft uns die Sendung Jesu Christi ganz persön- 
lich. •Sooft die Gedächtnisfeier dieser Opfergabe begangen wird, vollzieht sich das 
Werk unserer Erlösung"5; es vollzieht sich für uns hier, durch die sakramentale Er- 
neuerung. So wird auch die Sendung Jesu, des Erhöhten, durch die Kirche, in ihrem 
Priestertum und in ihren Sakramenten weiterhin geschichtlich erfüllt. Nach dem hl. 
Thomas von Aquin ist es gewiß das Wesen eines jeden Sakramentes, ein Erinne- 
rungszeichen dessen zu sein, was vorausgegangen ist, nämlich des Leidens Christi 

6 Missale, Sekret d. 9. Sonntags nach Pfingsten. 



Missio Eucharistica oder Eudiaristie und Dreifaltigkeit 171 

(mit seinem ganzen Kommen in die Welt); ferner ein Anzeichen und Auf weis des- 
sen, was dieses Leiden hier und jetzt bewirkt; schließlich ein Vorzeichen des Kom- 
menden, der Teilnahme an Christi Herrlichkeit (des Auferstandenen und Aufge- 
stiegenen) beim himmlischen Festmahle8. Die Hl. Eucharistie übertrifft hierin aber 
alle anderen Sakramente. Sie ist sozusagen der sakramentale Griff nach dem Ganzen 
der Sendung Jesu, von ihrem Ausgang vom Vater bis zu seiner Heimkehr. Wir ver- 
künden real und vollgültig, hier und jetzt, im eucharistischen Geschehen den einma- 
ligen, vergangenen und doch durch eben dieses Geschehen gegenwärtigen Tod des 
Herrn bis er wiederkommt (1 Kor 11, 26). Dann wird Er der Geschichte und Ge- 
schichtlichkeit ein Ende setzen. Alsdann ruft er zur unvergänglichen Liturgie des 
Lammes (Apoc 21,22; vgl. Hebr 8, 1-13). Wenn wir aber diesen Ruf hören und 
verwirklichen können, dann nur in der Kraft Gottes, im Heiligen Geist. 

.   III. Der Geist ist es, der lebendig macht 

Das ganze Heilswirken Gottes ist trinitarisch geprägt und getragen. Nicht frei- 
lich so, daß der einen Person dieses Werk, der anderen jenes ausschließlich zu- 
käme. Jede Person handelt in der anderen und mit der anderen. Jedes Werk trägt 
also den Stempel des Dreifaltigen. Auf jede Person ist das Ganze des Heilswerkes 
bezogen. Der Ursprung des Heils, der Entschluß, den verlorenen Menschen zu su- 
chen, wird dem Vater zugeschrieben. Der •ursprungslose Ursprung" ist die Quelle 
jeder Begnadung. Der Vater schafft, erwählt, beruft. Er ist das Ziel des Glaubens 
und unserer Bekehrung. Ihm übergibt Christus, der Gesandte, das Reich am Ende 
der Tage (1 Kor 15, 28). Dieser Vater tritt als solcher nicht in die Geschichte ein. 
Er handelt, wie wir gesagt haben, im Sohne und im Geiste. Der Sohn aber ist durch 
die Menschwerdung der eigentlich geschichtlich gewordene Gott. Ihm obliegt der 
•Vollzug", das •Ausführen" des Planes des Vaters. Ihm gehört die ganze Heils- 
ökonomie als dem geschichtlich Handelnden, wie sie dem Vater als dem ursprüng- 
lich Sendenden gehört. Aber eben dieses ganze Heilswerk gehört auch dem Heiligen 
Geiste, weil er nun der Aneigner des geschichtlich-objektiv Vollzogenen im Men- 
schen und in der Kirche ist. Seine Aufgabe ist es, das von Christus bereitgestellte 
Heil zu verinnerlichen und so eben dasselbe Heil noch einmal zu wirken. Wenn 
darum vom Geiste die Rede ist, so hören wir die Worte koinonia, communio, unio, 
Einigung, Verinnerlichung, Aneignung. 

Weil nun die Hl. Eucharistie das ganze Heilswerk Christi ist, so hat der Geist 
auch seine Aufgabe im Vollzuge dieses Geschehens. Eucharistie will ja gerade •com- 
munio", also •intimatio", Verinnerlichung und Aneignung sein. In ihr •essen" wir 
Christus. Wir •verleiben ihn uns ein", wir •assimilieren" die göttliche Speise • 
nicht leiblich, sondern durch das leiblich-zeichenhafte Genießen hindurch innerlich 
geistig. •Der Geist ist es, der lebendig macht. Das Fleisch nützt nichts", ruft Chri- 
stus dem Unverständnis der Juden zu (Joh 6, 63). Kommunion ist ein Tun des Hei- 
ligen Geistes Christi. Er bereitet uns vor, dieses Brot im Glauben und in der Gnade 
überhaupt lebenswirkend aufnehmen zu können. Im Augenblick des sakramentalen 

8 •Sacramentum est Signum rememorativum eius quod praecessit, sc. passionis Christi, et 
demonstrativum eius quod in nobis efficitur per Christi passionem, sc. gratiae, et progno- 
sticum, id est praenuntiativum futurae gloriae." Summa Theologica III q 60 a 3 corp. 



172 Aloys Grillmeier 

Genusses ist er derjenige, welcher das Band zwischen Christus und uns schafft, das 
für uns Erlösung bedeutet. Er ist es ja, der uns durch die Mitteilung seiner selbst, 
als des Geistes des Sohnes, das Bild eben diese Sohnes aufprägt, so daß wir vor dem 
Vater stehen und rufen Abba, Vater (Gal 4, 4•6; Rom 8, 14•17). In ihm kommt 
es zur innerlich-persönlichen Begegnung mit Christus und durch Christus mit dem 
Vater. Der bloß tatsächliche, äußerliche Genuß des eucharistischen Brotes nützt 
nichts. In diesem natürlichen Sinne haben etwa Heiden von Christen die Hl. Eucha- 
ristie als Talisman erbeten. Wenn wir als Christen Eucharistie feiern, so muß sie 
mitvollzogen werden, persönlich, lebendig, gläubig, liebend • im Hl. Geiste! 

Auch dieser Genuß der Hl. Eucharistie •im Geiste" bleibt noch dem Gesetze unse- 
rer Pilgerschaft unterworfen. Er bleibt noch •geschichtlich", endlich, und ruft darum 
nach Wiederholung. Das darf uns nicht enttäuschen. Wir glauben in der Hl. Eucha- 
ristie dem •Unendlichen" gegenübergestellt und vereinigt zu sein • und dies mit 
Recht. Oftmals erwarten wir davon eine plötzliche Heilung unserer Schäden und 
Neigungen, nicht nur geistig, sondern auch leiblich. Wenn diese •Wunder" nicht 
eintreten, verlieren wir den Glauben und bleiben fort. Dadurch beweisen wir, daß 
uns das Geheimnis der Gnadenwirksamkeit Gottes nicht aufgegangen ist. Gott er- 
wartet von uns, daß wir Früchte in Geduld bringen (Lk 8, 15). Er selber wartet in 
Geduld auf die Frucht in uns. Das Gesetz des Wachstums ist über uns gebreitet. Wir 
werden durch jede Teilnahme an der Hl. Eucharistie vor die Unendlichkeit Gottes 
gestellt, die Seele und Leib in uns ergreifen und für die ewige Auferstehung im 
Geiste bereiten will. Cyrill von Alexandrien sagt es • in der Erläuterung des Hohen- 
priesterlichen Gebetes Jesu bei Johannes: •In uns hinein kommt der Sohn, dem 
Leibe nach als Mensch, uns vermischt und vereint durch die heilige Eucharistie; dem 
Geiste nach hingegen als Gott. Durch die Kraft und die Gnade des ihm eigenen 
Pneuma schafft er unseren Geist um zu neuem Leben und macht uns seiner gött- 
lichen Natur teilhaft... Wie ist es im übrigen nicht jedem völlig klar, daß wir 
gleichsam unser eigenes Leben verleugnen und die übernatürliche Gestalt des mit 
uns vereinigten Heiligen Geistes anlegen? So sind wir fast in eine andere Natur 
verwandelt und heißen nicht mehr bloß Menschen, sondern Söhne Gottes und himm- 
lische Wesen, weil wir als der göttlichen Natur teilhaft erscheinen. Eins sind wir 
darum alle im Vater und im Sohne und im Heiligen Geiste, eins sage ich, sowohl 
in der Gleichgestaltung, in der Frömmigkeit und in der Gemeinschaft des heiligen 
Fleisches Christi und in der Gemeinschaft des einen und Heiligen Geistes"7. 

Nur die eucharistischen Hüllen müssen fallen und die Hüllen unserer Leiblich- 
keit und Geschichtlichkeit, um vor dem Dreifaltigen Gott im Eucharistischen Ge- 
heimnis zu stehen • so sehr enthält dieses Sakrament des Leibes Christi den Drei- 
faltigen, Vater, Sohn und Geist8. 

7 Cyrill v. Alexandrien, Johanneskommentar, PG 74, 564C; 561BC. 
8 Wie diese trinitarische Bezogenheit der Hl. Eucharistie sich im liturgischen Kult selber 

ausprägt, zeigt J. Pascher, Encharistia. Gestalt und Vollzug (Münster 19532) 316ff.; 
vgl. J. A.  Jungmann,  Die Stellung Christi im liturgischen Gebet (Münster 1925). 




