M:ichte und Gewalten nach dem Neuen Testament

Von Univ.-Prof. Dr. Heinrich Schlier, Bonn

Wer heute von Didmonen und Michten spricht, begegnet Skepsis und Abneigung.
,Man kann“ — so formulierte einmal vor Jahren ein heriihmter evangelischer Theo-
loge — ,nicht elektrisches Licht und Radioapparat benutzen, in Krankheitsfallen
medizinische und klinische Mittel in Anspruch nehmen und gleichzeitig an die
Geister- und Wunderwelt des NT glauben®!, Und auch dort, wo man die Existenz
solcher bdsen Midchte, wie man sagt, ,dogmatisch® festhdlt, scheut man sich.
vielleicht aus demselben Gefithl des Unbehagens iiber diimonische Michte in der
Zeit der Naturwissenschaft und Technik und des geschlossenen Weltbildes, von
ihnen zu reden. Man spiirt, wie fremd einem diese Dinge sind und fiirchtet, sich mit
Absurdititen aufzuhalten.

Anderseits wird man ohne Zweifel gerade in unseren Tagen das Gefiihl nicht
los, dafl die Rechnung der Welt und unserer Geschichte nicht recht aufgeht, wenn
man nur die bekannten Biologischen und soziologischen und héchstens noch mora-
lischen Faktoren einsetzt. Noch mehr: das Empfinden wichst, dafl mit der zuneh-
menden Beherrschung des Lebens auf der Erde und der Weltverhiltnisse ein dro-
hendes Unbeherrschbares sich erhebt, daf} trotz immer feineren Kalkils ein listig
Unberechenbares jedenfalls mit dem einzelnen Menschen immer béser umspringt.
Was hilft da schon Wissenschaft und modernes Selbstverstandnis, das sich gegen
jeden ,Zugriff supranaturaler Machte“2 wehrt, wenn da nun eben doch irgend
etwas Unverfiigbares iiber mich verfiigt und mir zwar meine ganze Modernitit 1aft,
aber das Leben flach, elend und unheimlich macht?

In solcher zwiespiltigen Situation 1aft es sich vielleicht doch rechtfertigen, wenn
wir einmal versuchen, das Phinomen der Michte und Gewalten so ins Auge zu
fassen, wie es sich in den Schriften des Neuen Testamentes zeigt, die ja offenbar viel
von ihm aus Erfahrung wufiten. Wir konnen dabei freilich hier nicht ins einzelne
gehen, sondern nur die wichtigsten Sachverhalte kurz beleuchten.

1.

Was dem Leser des NT zuerst auffillt, ist die Fiillle von Bezeichnungen fiir
solche damonischen Michte3. Sie heiflen eben nicht nur ,Michte und Gewalten”,
sondern etwa auch Krifte, Herrschaften, Gotter, Herren, Engel, Damonen, Geister, .
Elemente u. a. m. Fs ist ein Phinomen in einer Vielzahl von Namen, die mitein-
ander ausgetauscht werden konnen. Offenbar ist das Phinomen in den einzelnen
Namen, die im iibrigen schon eine lange Geschichte haben, nicht recht zu fassen und
liegt sozusagen zwischen und jenseits von ihnen. Die Namen sind nur ihre Chiffren.
Nur eine sehr deutliche Unterscheidung gibt es unter ihnen. Diese Ddmonen und

1 R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie, in: Kerygma und Mythos, Theo-
logische Forschung 1, hrsg. von H. W. Bartsch, 21951, S. 18.

2 2.2.0. S. 19.

3 Vgl. die niheren Nachweise und iiberhaupt zum Ganzen H. Schlier, Mddite und
Gewalten im Neuen Testament, Quaestiones disputatae 3, Freiburg i. Br. 1958.



174 Heinrich Schlier

Geister, bosen Engel und Gewalten usw. sind dem Satan oder Teufel, der auch
selbst eine Reihe von Namen und Beinamen trigt, untergeordnet. Sie sind offen-
bar Entfaltungen seiner Macht, sie sind seine Krifte. Als die Jinger — so erzihlt
der Evangelist Lukas (10,17 f.) — zu Jesus sagen: ,Herr, auch die Dédmonen sind
uns untertan in deinem Namen®, antwortet er ithnen: ,Ich sah den Satan wie einen
Blitz vom Himmel fallen®.

Diese einheitliche und doch diffuse satanische Macht ist nach dem Apostel Paulus
wesensméﬁig »in den Himmeln* beheimatet. Damit sind die Himmel der Erde
gemeint und nicht Gottes Himmel. Es ist die unsichtbare Tiefe der Welt, aus der
die Krifte die Erde und die Menschen bedrdngen, es ist die Grenzdimension des
Irdischen, avs der sie hereinbrechen. Es ist das Transzendente in der lmmanenz,
das , Jenseits im Diesseits“4, in dem sie hansen und das in ihrem Wesen mitgegeben
ist. In den didmonischen Michten rihrt den Menschen, der ,Blut und Fleisch®
(Eph 6,12) ist, immer seine und seiner Welt unsichtbare, unfafibare, unnennbare,
dunkle und tiefe Grenze an.

Sie riihrt sie aber an in Wesen personaler Macht. Das ist vielleicht ein seltsamer
Ausdruck. Aber ich wiiite nicht, wie man sonst die Vereinigung zweier fiir unsere
Vorstellung einander widersprechender Erscheinungsformen in diesen Wesen anders
bezeichnen konnte. Denn einerseits ist der personale Charakter der Michte eindeu-
tig. Nicht nur solche Bezeichnungen wie Gétter, Weltherrscher, Versucher, Wider-
sacher u. a. verraten ihn. Sondern all ihr Wirken wird als zielbewnfites Wirken
einer iiberlegenen Intelligenz und eines eigenmichtigen Willens erfahren. Eben
diese spiegeln sich in dem scheinbar Grundlosen und jedenfalls fiir den Menschen
Irrationalen ihres Auftretens und Eingreifens wider. Wo die Michte ihre Hand
im Spiel haben, entsteht der unmittelbare Eindruck, daf} die Sitnationen und die
Menschen von einem undurchsichtigen und ritselhaften Wissen und Willen
gelenkt werden. Anderseits: wer lenkt? Offenbar personale Wesen, die in der
Form und in der Weise von ,Michten®, von ,Vermégen®, von ,Geist*, von
-Kraft, von ,Energien® am Werke sind. Es ist bezeichnend, dafl so nicht nur
ithre Namen heiflen, sondern dafl sie im NT auch neben anderen Daseinsmichten,
z. B. Leben und Tod, Gegenwart und Zukunft, Héhe und Tiefe zu stehen kom-
men (vgl. Rom 8,38; 1 Kor 15,23 f[.). Diese damonischen Méchte haben nicht nur
Macht und Gewalt und Geist, sie sind, so wie sie begegnen, Macht, Gewalt, Geist.
Sie werden also insgesamt im Wesen intelligenter Willensmacht erfahren,

2.

Aber in welcher Weise treiben diese seltsamen Machte nun ihr seltsames Spiel in
der Welt und unter den Menschen? Die allgemeine Antwort auf diese Frage ist die:
sie bemichtigen sich der Menschen und der Welt in ihrem Geist, aber bis ins Leib-
liche hinein, um an ihnen und durch sie ihre Macht zu erweisen. Dafiir nur ein paar
Beispiele: Denken wir an die Fille von Besessenheit, die uns in den Evangelien
hiufig geschildert werden. Der Dédmon bemichtigt sich als der ,unreine Geist*

4 Vgl. Heimito von Doderer's Roman ,Die Dimonen®, in dem das hinter-

grindig wirksame Spiel der Didmonen im scheinbar Alltiglichen des Wien der zwanziger
Jahre dberaus greifbar dargestellt wird, ohne dafl sie auch nur einmal direkt fixiert werden.



Mdchte und Geu)alten nach dem Neuen Testament 175

des Menschen, um durch des Menschen nun zerfallenden Geist (und zerstérten Leib)
seinen, des DAmons, bosen Geist in die Welt auszuatmen. Hier werden nicht primitive
medizinische Kenntnisse ausgebreitet, sondern hier wird die Geisteskrankheit, welche
somatischen und psychischen und soziologischen Ursachen sie auch haben mag, vor-
medizinisch und iibermedizinisch aus der gesamten Geschichtlichkeit des Menschen,
die mit mehr rechnen muf als mit ,Blut und Fleisch“, verstanden.

Fin ganz anderes Beispiel fiir das Wirken der Machte ist dieses: im vierten
Kapitel des Galaterbriefes erinnert der Apostel Paulus die galatischen Christen
daran, in welcher Weise sie, als sie noch Heiden waren, das Gesetz erfuhren. Sie
nehmen, sagt er, voll Angst Weisungen von den ,armen und schwachen Elementen®
entgegen. Unter den ,Elementen* verstand der Apostel die Gestirne, aber nicht als.
solche, wie sie aus des Schopfers Hand Zeugen seiner Schopfung sind, sondern als
solche, wie die Machte sie als ihre Wesen begegnen lassen, als ,Gétter”, die doch
von ,Natur® keine Gétter sind (Gal 4,8 {.), oder — der Name wechselt! — als ,En-
gel“ (Kol 2,18), oder eben — denn sie verstecken sich sogar in ihrem Namen — als
,Elemente“. Die Michte lassen den Heiden die Gestirne als Gesetze gebietende
Gétter erfahren. Sie lassen sich darin erfahren.

Noch ein drittes Beispiel. Erinnern wir uns an die unheimliche Darstellung der
Erfiillung des politischen und staatlichen Lebens und seiner Institutionen und Per-
sonen durch den sie fiir sich miflbrauchenden satanischen Geist in Apk 13. Der Satan
— im Ideogramm des ,Drachens* (12,9) — ,gibt* dem ,Tier aus dem Meer® —
die apokalyptische Chiffre des antichristlichen Imperiums — ,sein Vermdgen und
seinen Thron und grofle Gewalt®. Er treibt sein Wesen in der Macht der politischen
Micdhte, die sich von ihm beherrschen lassen. Wenn die ,Erdbewohner®, wic die
Menschen dort heiflen, vor dem , Tier“, der ins Tierhafte entarteten Herrschaft des
antichristlichen Staates, ,niederfallen“ und in den enthusiastischen Ruf ausbrechen:
.Wer ist gleich dem Tier, und wer kann mit ihm Krieg fithren?“, dann fallen sie
zugleich und eigentlich vor dem ,Drachen® nieder, der ,dem Tier Gewalt gegeben”
hat (18,4). Doch in welcher Weise hat er ihm Gewalt gegeben? Durch ein anderes
,Tier“, das die Inkorporation des Geistes des ersten Tieres ist, der es zu dem wer-
den und sich als das erweisen 1ift, was es aus der Kraft des Satans ist. Der ,Geist”
des Staates, dessen sich die satanische Macht beméchtigt hat, bringt durch Wunder
und Zeichen die Erdbewohner dazu, dem ersten Tier, also dem satanisch beherrsch-
ten ,Staat® ,ein Bild“ zu machen. Der Staatsgeist projiziert den Staat in ein Staats-
bild. Er bildet eine Staatsanschauung aus, er entwirft eine Staatsideologie, durch die
die Herrschaft dieses Staates iiberall hindringt und sich festigt. ,Es wurde ihm
(dem zweiten Tier) gegeben, dem Bild des (ersten) Tieres Odem einzufléfen, dafl
das Bild sogar spriache und bewirke, dafl die, die das Bild nicht anbeteten, getotet
wiirden® (13,15). Dieser Geist der totalen, antichristlichen Herrschaft, in der die
satanische Gewalt zu sich kommt, bringt dann auch alle ,Erdbewohner* dazu, ,die
Groflen und die Kleinen, die Reichen und die Armen, die Freien und die Sklaven,
sich einen Stempel zu machen auf der rechten Hand oder ihrer Stirn, damit niemand
kaufen oder verkaufen konne, der nicht den Stempel habe mit dem Namen des Tie-
res oder der Zahl seines Namens“ (13,16 f.). Der antichristliche Geist des totalen
Staates nivelliert alle Unterschiede der Menschen und differenziert diese nur mehr



176 o " ' Heinrich Schlier

in Freunde und Feinde des herrschenden Systems. Seine Unterscheidung und Schei-
dung zwischen solchen, die das Brandmal der neuen, die alte transzendierenden
Sklaverei aufweisen, und den anderen, die es unter Einsatz des Lebens verweigern,
seine Sammlung der Sklavenelite einer Staatspartei dient dem Entzug der primi-
tivsten Lebensgrundlage fiir die zu Feinden erkliarten Gegner. Alles in allem: das
NT sieht, dafl sich die satanische Macht auch des Politischen bemichtigen kann, und
zwar so, daf sie die Herrschaftstrager, -mittel und -rdume durch den von ihr
inspirierten Geist mit ihrem Machtwillen erfiillt und zu tédlicher Auswirkung
kommen lafit.

An diesem letzten Beispiel kann uns aber noch ein besonderer Sachverhalt an-
schaulich werden, namlich die Rolle, die in dem Treiben der Michte die Offentlich-
keit und Allgemeinheit bzw. der Geist der Uffentlichkeit und Allgemeinheit spie-
len. Das wird uns durch eine paulinische Aussage bestitigt. In Eph 2,2 ist ,der
Herrscher dieser Welt“ seltsamerweise ,der Herrscher des Machtbereiches der Luft*
genannt. Und der Apostel gibt selbst eine Interpretation dieser ,Luft. Sie ist fiir
ihn ,der Geist, der jetzt am Werk ist in den S6hnen des Ungehorsams®, d. h. den
Menschen, die das Evangelium abgelehnt haben. Danach verfigt also der Satan iber
die Welt in der Weise, dafl er den Geist bestimmt, der in den Ungldubigen herrscht.
Er wirkt in diesem Geist, dessen er sich bemachtigt hat. Er halt sich in thm auf. Er

" wohnt und wirkt in solcher geistigen Atmosphire und iibt durch sie, wie wir ja auch
noch sagen, seinen ,Einflu}“ aus. Von ihr aus und durch sie, die sein unmittelbarer
Machtbezirk und, wie wir sehen, geradezu seine ,,Heimat“ ist, gewinnt er iber die
Menschen Gewalt und dringt in sie ein. Das ist freilich nicht sein einziger Weg, aber
offenbar ein bevorzugter und, was die Ausdehnung seiner Macht betrifft, sein wirk-
samster. So wird er nimlich zu einem geschichtlich intensiven Geist, dem kaum einer
sich entziehen kann. Man richtet sich ja nach dem Allgemeingeist, man empfindet ihn
als selbstverstindlich. Gegen ihn zu handeln oder zu denken oder etwas zu sagen,
gilt als unsinnig oder gar als Unrecht bzw. als Verbrechen. Man traut sich dann gar
nicht mehr, die Dinge und Situationen und tberhaupt das Leben anders entgegen-
zunehmen, als er sie entgegenbringt. Jener verborgene — eben n der geistigen Luft,
der jeweiligen Atmosphire verborgene — Herrscher dieser Welt 148t durch die von
ihm beherrschte Atmosphire Welt und Dasein in seiner Darstellung erscheinen.

Dabei ist noch eines zu bedenken, was indirekt nun auch schon berithrt wurde:
diese Michte bleiben bei ihrem Treiben immer im Hintergrund. So sieht es aus, als
seien es gar nicht sie, die da die Geschichte und Natur zu einem grofien Teil bestim-
men. Indem sie sich und ihre Macht durch Menschen, Institutionen, Situationen, Ele-
mente u. a. m., deren sie sich beméchtigt haben, durchsetzen, ziehen sie sich ja ge-
rade in dieselben zurlick. Der Schein der Nichterscheinung gehort wesentlich zu
ihrem Wesen. Wenn der loyale Biirger von Pergamum damals zu seiner Akropolis
hinaufsah, stand da oben fiir ihn und alle anderen selbstverstindlich nur der Tem-
pel des Augustus und der Roma. Aber der Seher schreibt an die Gemeinde von Per-
gamum: ,Ich weifl, wo du wohnst. Dort, wo der Thron des Satans ist* (Apk 2. 13).
Er sieht nicht nur den Tempel der Gétter wie alle Welt. Er sieht gleichsam durch den
Tempel hindurch und erblickt das verborgene Wesen, den Geist, der aus ihm spricht
und ihm seine unheilvolle Bedeutsamkeit verleiht.



Miichte und Gewalten nach dem Neuen Testament 177
3.

Wenn es nun das Treiben der dimonischen Machte ist, sich des Menschen und sei-
ner Welt zu bemdchtigen, um verborgen ihr Machtwesen durchzusetzen, was ge-
schieht dann eigentlich unter solcher Bemachtigung? Das konnen wir noch etwas
deutlicher sagen und dabei uns nun auch dem Kern ihres Wesens nahern. Es ist ihr
Wesen, dafl sie die Menschen, die Natur, die geschichtlichen Situationen und auch
Institutionen, aber auch die geistigen Realititen, deren sie sich bemichtigen, zu der
Erscheinung ermichtigen, die sie ihnen auferlegen. Es ist das Wesen dieser seltsa-
men Wesen, da sie Welt und menschliches Dasein in ihrer Weise auslegen. Dieses
~Auslegen® meint, dafl sie die Dinge nicht nur in einem bestimmten Ansehen vor-
kommen, sondern auch in einer bestimmten Verfassung begegnen lassen. Auslegen
meint hier nicht nur in bestimmter Weise vorstellen, sondern auch in bestimmter
Weise herstellen. Auslegen meint, sie in bestimmter Weise darstellen. Auslegen als
erschliefende Darstellung ist die Wesensart des Geistes tiberhaupt, sie ist auch die
Wesensart des Geistes, von dem wir reden. Solche Auslegung gibt — um ein Bei-
spiel zu nennen — den Gotterbildern, die in der Tat doch ,Nichtse“ sind, wie die
Bibel sie nennt, das Hinreiflende und Zwingende von Gibermachtig Seiendem. Solche
Auslegungen — um ein niheres Beispiel zu nennen — 1488t die Welt in ihrer Ge-
samtheit dem Menschen als das einzig und ewig Reale trotz alles Selbstwiderspru-
ches erscheinen.

Diese Auslegung von Welt und Dasein durch die Méchte, die sie verborgen be-
herrschen, geschieht aber in einer bestimmten Intention. Man kann auch sagen: die
Michte legen Welt und Dasein nach bestimmten Kategorien fest, die ihre Grund-
intention verraten. Die eine Kategorie ist der Tod. Sie bemdachtigen sich eines Men-
schen oder seines Geistes in der Weise, daf sie ihn zum Tod ermiachtigen. d. h. daf§
er, selbst durch sie zerstort, anderen zur Zerstorung wird.. Darin und iberhaupt im
Verstoren, Vereiteln, Verderben, Vernichten, Verwesen erfiillt und erweist sich die
Tendenz ihres Wesens. Der Teufel hat, wie Hebr 2, 15 sagt, ,die Gewalt des To-
des“. Seine Gewalt ist der Tod. Und somit hilt er auch die Menschen ,durch Todes-
furcht das ganze Leben in Sklaverei“. Seine andere Kategorie, in der er die Dinge
erscheinen 1df}t, ist , Versuchung“. Personen und ihre Handlungen. ihre Gestalt, ihr
Wort, ihre Gebirde, ihr Denken usw., Sitvationen, geistige Bewegungen und ihr
Niederschlag, kurz die ganze Fiille des stindig wechselnden Lebens (und Sterbens!)
erscheinen auf einmal kraft eines sie auslegenden Geistes verlockend und drohend.
Das Zutrigliche und Abtrigliche, Abbruch und Steigerung des Lebens sind Mittel
und Weisen des Teufels, sein versucherisches Wesen durchzusetzen und den Men-
schen sich verfallen zu lassen in der Siinde zum Tod. Bei solchem verfiihrerischem
Entwurf der Welt im ganzen und einzelnen gebraucht er noch eine dritte Kategorie:
die Lige. Im Johannesevangelium sagt Jesus vom Teufel: ,Wenn er Liige redet,
spricht er aus eigenem, denn er ist ein Liigner® (8, 44). Sein Wesen ist schon als das
des Verderbers und Versuchers bewufit tduschende und in die Irre fithrende Vor-
und Verstellung der Dinge in seinem Geist. Denn der Tod, den er présentiert. und
die Welt, die er darstellt, sind Liige. Aber auch abgesehen davon ist alles Licht, das
er aufleuchten 14Bt, das Aufgehenlassen eines tduschenden Scheines iber der Wirk-



B i V

178 . Heinridh. Schlier

lichkeit, das Erwecken ungeheurer Illusionen, die z. B. den antichristlichen Staat,
»die Konige der ganzen Erde“, zum Krieg gegen Gott bewegen (Apk 16, 14), und
iiberhaupt die Aufrichtung der Herrschaft des Undurchsichtigen (Apg 26, 18; Kol
1, 18), in der die Menschen leben oder vielmehr untergehen sollen. Bei allem aber
kennt der Satan zuletzt eigentlich nur eine Kategorie, in der er Welt und Dasein
darstellt. Sie wird im NT nur einmal und zwar dort genannt, wo er ,der Ankliger
unserer Briider, der sie vor unserem Gott anklagt Tag und Nacht* (Apk 12, 10),
heifit. Sie offenbart die Tiefe der anderen Kategorien und ihr eigentliches Ziel. Dic
téduschende, von Gott versucherisch 16sende und dem Tod anheimgebende ,Interpre-
tation® der Welt und des Menschen hat den teuflischen Ton einer Anklage vor Gott.
Das menschliche Leben, vom Tod verblendet und sich selbst zugefallen, steht darin
auf als absolute Schuld.

Doch worin griindet der Gebrauch solcher Kategorien, in denen die ddmonischen
Machte sich sozusagen aussprechen? Sie griinden in der ihnen wesenhaften Eigen-
michtigkeit und Gegenmaichtigkeit gegen Gott, auf die sie sich festgelegt haben.
Auch diese Michte verdanken ihr Sein Gott und sind ihrer Wesensherkunft nach
gut (vgl. Rom 8, 38; Kol 1, 16). Auch ihre Macht, die sie sind, lebt aus der Macht
des Schopfers. Macht als solche steht nicht im Gegensatz zu Gottes Willen, sondern
ist ihm konform. Aber diese Michte vollziehen nach einer Randbemerkung des NT
(Jud 6; 2 Petr 2,4) ihr von Gott ihnen an- und zugewiesenes Macht-Wesen nicht
mehr als solches, sondern sind im Zuge eines ritselhaften Begehrens wesenhaft
eigenmaichtig geworden. Auch der Teufel hat seine Macht und ist nach wie vor
Macht von Gott. Aber er verwest sie nun als selbstmachtiges Wesen gegen Gott. Sol-
ches ,Gegen Gott“ ist nun ein Ingredienz seines Wesens, das in all seinem Treiben,
in all seiner Auslegung der Welt auf den Tod, die Versuchung, die Lige, die An-
klage hin, zur Auswirkung kommt. Diese Selbstmachtigkeit der Auflehnung gegen
den allmichtigen Gott, in der die ddmonischen Machte Welt und Dasein, das sich
doch Gott verdankt, erscheinen ldf}t, machen sie und ihr Treiben ,bdse“. Denn bose
ist letztlich nur eins: die Selbstherrlichkeit.

4

Diese Méchte, Kriafte, Herrschaften des Bosen, die sich unaufhorlich der Welt und
der Menschen beméchtigen, um sie eigenmachtig zum Tode zu verwesen, sind aber
nach dem NT von Jesus Christus iberwunden worden zur endgiiltigen Vernichtung
ihrer Macht. Achten wir nur auf eine einzige Erzihlung aus den Evangelien, die uns
diesen Sachverhalt paradigmatisch zeigt. In Mk 1, 21—28 lesen wir folgenderma-
fen: ,Und sie ziehen hinein nach Kapharnaum. Und alsbald ging er am Sabbat in die
Synagoge und lehrte. Und sie waren betroffen tiber seine Lehre. Denn er lehrte sie
wie einer, der Vollmacht hat, und nicht wie die Schriftlehrer. Und alsbald war in
ihrer Synagoge ein Mensch mit einem unreinen Geist. Der schrie auf: ,Was willst
du von uns, Jesus von Nazareth? Bist du gekommen, uns zu verderben? Wir wissen,

~wer du bist: der Heilige Gottes.* Und Jesus bedrohte ihn: ,Verstumme und fahre
aus von ihm.* Und der unreine Geist verzerrte ihn und fuhr mit lautem Geschrei
von ihm aus. Und alles war voll Staunen, man fragte sich, was ist das? Eine ncue
Lehre mit Vollmacht! Auch den unreinen Geistern gebietet er, und sie gehorchen



Mdchte ind Gewalten nach dem Neuen Testament ! V 179

ihm.“ Wir sehen: Jesus erscheint mit der Vollmacht des messianischen Lehrers. Das
zieht den vom unreinen Geist Besessenen ,sofort an. Der Ddmon mufl dem nach-
geben, aber er erfahrt sich durch Jesu Anwesenheit sofort bedriangt. Er wittert, dafl
ihm in diesem ,Heiligen Gottes“ der Untergang droht. Er spiirt sein hier in Jesus
nahendes Verderben, das Ende seiner Macht. Und er tiuscht sich nicht. Er mufl
trotz heftiger Gegenwehr der Macht Jesu ohnmichtig weichen. Was aber ist
das fiir eine Macht, oder um mit dem Evangelisten Lukas zu fragen: ,Was ist das
fir ein Wort, dafl Er mit Macht und Vermégen den unreinen Geistern gebietet, und
sie fahren aus?“ (4, 36). Es ist, wie die Evangelien zeigen, die Macht Gottes selbst.
die er, Jesus, in Gebet und Gehorsam in sich michtig sein und durch sich wirken
148t (vgl. Lk 11, 20; Mt 12, 28; Mk 9, 23, 29). Gehorsam gegen Gott, das heif’t aber
zugleich Hingabe an die Menschen um Gottes Willen. Hingabe an die Menschen
heifit aber: sie in Liebe aushalten. ,O ungliubiges Geschlecht, wie lange werde ich
bei euch sein? Wie lange werde ich euch aushalten?” (Mk 9, 19). Daf daran auch
die dimonische Macht, die Selbstmichtigkeit, zerbricht, eben das hat Matthius vor -
Augen, wenn er folgendermaflen erzdhlt und reflektiert: ,Als es Abend geworden
war® — heifit es 8, 16 f. — ,brachte man ihm viele Ddmonische. Und er trieb die
Geister aus durch sein Wort. So wurde der Spruch des Propheten Isaias erfiillt: ,Er
hat unsere Schwachheiten auf sich genommen und die Krankheiten getragen'.“ Die
Damonen fliehen also vor dem Befehlswort dessen, der als der Knecht Gottes auch
die Auswirkungen ihres zerstérenden Treibens als eine Schwiéche und Krankheit der
Menschen sich auferlegen 1af8t bis zur Passion. Die Macht des Bésen, das Wesen
des Eigenmichtigen, das zerstérende Walten des selbstherrlichen Geistes, sie 16sen
sich auf unter dem aus der gehorsamen Liebe machtigen Machtwort Jesu.

Solche selbstlose, an Gott und den ihm zugewiesenen Menschen gebundene Liebe
Jesu entlarvt und iiberwindet den Geist der Selbstsucht und entreifit ihm die von
ithm miflbrauchte Welt. Sie aber vollendet sich am Kreuz. An ihm, und d. h. in dem
ja zuletzt auch von den Damonen ihm bereiteten Leiden und Sterben, versinkt die
Eigenmacht des Satans in der auch sie in ihren Folgen aushaltenden allmichtigen
Liebe gegen Gott. An ihm wird auch der Geist der Selbstherrlichkeit besiegt. A
Kreuz Jesu wird die Macht der Méachte zerbrochen durch die unzerbrechliche Macht
der tragenden Liebe. Denn daf} diese Liebe nicht im Tod zerbrach, erweist die Aunf-
erweckung Jesn Christi von den Toten, der darin auch ,iiber alle Macht und Ge-
walt® ,erhoht* wurde (vgl. Eph. 1,20 f.; Phil 2, 9ff.). In dem Gott gehorsamen
Jesus Christus — auferweckt von den Toten, aufgefahren gen Himmel, sitzend zur
Rechten Gottes — triumphiert Gottes Macht, der er sich anvertrante bis in den

" Tod, iiber alle Machte. So ist ,jetzt“, sagt Jesus in Joh 12, 81, jetzt niamlich, da er,
Jesus, ans Kreuz geht und sich ganz Gottes Macht iiberlafit, jetzt, da er in seinem
Untergang aufgeht in das Leben, ,das Gericht, die Krisis, ,iber diese Welt® ge-
kommen. , Jetzt wird der Herrscher dieser Welt hinausgeworfen®. Und der Apostel
Paulus stimmt ein: ,Und hat ausgezogen die Méachte und Gewalten, hat sie offen
zum Spott gemacht, da er iiber sie triumphierte durch dasselbe“ (das Kreuz) (Kol
2, 15). Und so steht ihnen, wenn einmal alles, was in dieser Welt geschehen ist und
geschehen wird, offenbar und endgiiltig erscheint, nur noch die Erfahrung ihrer Un-
terwerfung in der ewigen Verwerfung bevor. Sie haben keine andere Aussicht mehr



180 Heinrich Schlier

als die Erfiilllung des Gerichtes, das diber sie in Christi Kreuz und Auferstehung
schon ergangen ist.

Das wissen sie. Und daf sie es wissen, 138t sich an dem Charakter der Geschichte
zwischen Jesu Christi Tod und Auferstehung und seiner Parusie deutlich, aber frei-
lich, da sie gerade jetzt alles aufbieten, um ihre Ohnmacht durch scheinbare Stirke
zu tarnen, unbeweisbar erkennen. Diese Geschichte nach Christus ist nimlich von
einer eigentimlichen und zunechmenden Scharfe. Diese Schirfe, die sich in ihrer
geistigen, politischen, aber auch religiésen Situation bemerkbar macht, beruht letzt-
lich darauf, dafl die Position der Welt gerade in ihrer michtigen Tiefe erschiittert
ist und sie in ihren Herrschern im Wissen um ihre zerbrochene Macht vor der Zu-
kunft erzittert. Horen wir das Lied, das nach Apk 12,12 ,eine grofle Stimme im
Himmel“ sang: ,Darum seid frohlich, ihr Himmel, und die ihre Hiitte in ihnen ha-
ben! Wehe der Erde und dem Meer! Denn herabgekommen ist der Teufel zu euch
mit grofer Wut. Er weiff, daf er nur noch wenig Zeit hat.“ Er weif}, kénnte man
im Sinn der Geheimen Offenbarung sagen, dafl er nur noch die Zeit und nicht mehr
die Ewigkeit hat (vgl. 12,8b. 10). Und dies Wissen um seine Endlichkeit erfiillt ihn
mit Angst vor der unendlichen Verdammnis. Diese Angst. die erselbstherrlich ja nicht
annimmt, schligt um in ,Wut“. Im Geist der Wut aber birgt sich z. B. der Geist
wiitender Eile, der aus ihr ausbricht als der Geist der Zeit. die er noch hat. Die Zeit,
ausgelegt, und d.h. her- und vor- und zugestellt durch den Geist der Weltangst,
fingt nun an zu cilen. Grofle Anstrengungen werden spiirbar, Zeit zu gewinnen,
in der Zeit und mit der Zeit mitzukommen, die Zeit einzuholen, die immer schneller
entrinnt. Zeitangst erfillt mehr und mehr die Atmosphire der Geschichte. Wissen
um die ,verlorene Zeit* und Suchen nach ihr und scheinbares Finden und vergeb-
liches Fixieren erfiillt die Luft und die Herzen der Menschen. Da man sie nicht ver-
loren geben will, verloren wie sie ist. da man sich nicht verloren geben will (und
damit retten!), setzt sich die Zeitangst der geheimen Weltmichte wieder um in Ak-
tionen der Waut, der sie entsprang. Die mit jener ,metaphysischen® Waut geladene
Atmosphire entlddt sich in jenen ungeheuren und sich steigernden Ausbriichen der
Geschichte. Das sagt das NT deutlich gegen alle Klagen und Anklagen, dafl die
Welt in der Zeit der Kirche nicht sanfter und .besser® geworden sei. Man lese nur,
wie in der Apokalypse der drei ersten Evangelien die menschliche Situation zuletzt
so bedrangend gesehen ist, dafl die endliche Verkiirzung der Zeit durch Gott als die
einzige Chance selbst fiir die Gliubigen erscheint, ,gerettet* zu werden (vgl. Mk
13,19 £.).

Diese Wut, die den ohnmichtig gewordenen Geist der Eigenmacht in der Tiefe
der Welt erfiillt und mit der er diese Welt inspiriert. richtet sich nun im Innersten
gegen den, der Zeit hat und denen gewahrt, die sie von Ihm annehmen. Sie richtet
sich deshalb vor allem gegen die Kirche und ihre Glieder, die mitten in der Zeit von
der Hoffnung auf die Zukunft Gottes leben. Deshalb ist die Geschichte — und das
ist ihr anderes Kennzeichen seit Christi Tod und Auferstehung — aufs Ganze und
auf ihren Grund gesehen. ein grofler Kampf der Michte, die, wie es heifit, ,zu-
grunde gehen® (1. Kor 2, 6) gegen die Stadt, die ,bleibt“ (Hebr 13, 14). Dieser
Kampf ist nicht ein romantischer Traum der Kirche, die sich selbst gern als Mittel-
punkt der Geschichte sehen méchte. Er ist nur selten ein Kampf im Vordergrund. Er



Mdchte und Gewalten nach dem Neuen Testament 181

spielt sich meist verdeckt und mit verdeckten Zielen ab. Er spielt sich zuerst und
iiberhaupt meist im Kleinen ab, in der Brust des Menschen. Aber er ist das Signum
aller nach Christus dem Ende zueilenden Geschichte. Das ganze irdische Leben Jesa
ist, wie wir sehen kénnen, von den Machten umlauert. Und nicht anders kennen sie
zuletzt nur einen Gegner, den sie mit groteskem Aufwand von Mitteln und Kraf-
ten zu vernichten trachten, — um mit den anschaulichen Chiffren der Offenbarung
Johannis zu reden: der Weltendrache will — ,das Kind* verschlingen und ,das
Weib und seinen Samen* (Apk 12, 4. 13 ff.).

5.

Damit kommen wir noch zu einem letzten Gesichtspunkt, bei dessen Erwigung wir
uns aber sehr kurz fassen miissen. Wir sagten, dafl nach dem NT die Michte des
Bésen in Jesu Christi Tod und Auferweckung von den Toten besiegt worden sind.
In welcher Weise stellt sich aber nun sein Sieg, der sich ja erst in seiner Zukunft
offenbaren wird, in der verbleibenden Zeit der Geschichte dar? Wie kommt die Ent-
michtigung der Méachte durch Christus Jesus in der Frist unserer Tage zur Erschei-
nung? Nicht anders als so, ist die allgemeine Antwort, dafl die Menschen sich von

- diesem Sieger in seinen Sieg einholen lassen und darin verharren. Nicht anders also
als durch ein Leben in Christus und seinem ,Leib“, wie der Apostel Paulus sagt,
in der Kirche auf Erden. Weil Jesus die Damonen besiegthat, gibt es, bis er erscheint,
Erweise solchen Sieges nur, wie es heifit, ,im Namen“ Jesu. Im Namen Jesu aber
heifit: mit dem ganzen Leben unter diesem Namen. Die Welt auch nur im kleinen Um-
kreis, erst recht natiirlich im ganzen, die Welt auch nur im kleinsten Bezirk, etwa in
mir, wird nicht anders aus dem Bann der Méachte gelostund leuchtet nicht anders wie-
derals die gute Schopfung Gottes, die sie ist, hie und da auf, entrissen der ddmonischen
Verstellung und Versehrung, als iiber dem Umweg dieses oder jenes menschlichen
Herzens, zuletzt und zuerst nicht anders als iiber den Umweg meines Herzens. Hier
entscheidet sich ihre Geschichte, die Welt-Geschichte, und nirgends anders. Und so
miifiten wir, wenn wir fragen, wie kommt der Sieg Christi und die Ohnmacht der
besiegten Machte durch ihn zutage, eigentlich antworten mit der Beschreibung des
Lebens, das in Christus sich hilt, angefangen mit der Taufe, in der es ja in die Ge-
schichte Christi eingelassen wird, iber alle die Gaben des Heils, die es instand
setzen, in Christus zu verharren, bis zu den Entscheidungen, die solches Verharren
in Christus erfordert. Aber lassen wir das alles, was hier zu sagen wire, vom Glau-
ben, der die Abwendung von den Géttern und die Zuwendung zu dem lebendigen
und wirklichen Gott einschliet und die Uberzeugung: ,fiir uns gibt es nur einen
Gott, den Vater, von dem her alles ist und wir zu ihm hin, und einen Herrn, Jesus
Christus, durch den alles ist und wir durch ihn“ (1 Kor 8,4—6; 1 Thess 1,9), vom
Gehorsam der Werke der Liebe, die ,alles ertriagt, alles glaubt, alles hofft, alles
duldet” und darin auch die ddmonischen Auswirkungen auffangt und in sich ver-
sinken 148t, die ja ,bleibt“ (vgl. 1. Kor 13, 7. 13), und von vielem anderem mehr,
nicht zuletzt vom Gebet, in dem der Betende dem Geber aller Macht allein zuge-
wandt und seiner Gabe offen, die scheinbar undurchdringliche Sphire des Bannes
durchdringt, den der Geist der Selbstherrlichkeit um Welt und Mensch legt.



182 o - Heinrich Schlier

Lassen wir alles, was hier zu sagen wire und erinnern wir uns nur noch.an zwei
entscheidende Dinge: einmal an das, was wir eben schon allgemein andeuteten, daff
der Kampf um das Sichtbarwerden und Wirksamwerden der geschehenen Entmich-
tigung des ddmonischen Geistes der Welt und des Daseins grundsitzlich nur immer
in einem Streit gegen mich selbst gefiihrt werden kann. Denn die Michte haben
einen Bundesgenossen in mir: die eigenméichtige Zuneigung zu mir selbst und meine
Abneigung gegen Gott und den Néichsten, die sich immer von neuem festigen in der
Siinde der Ungerechtigkeit und Selbstgerechtigkeit. Der Apostel Paulus zeigt diesen
Zusammenhang zwischen den Maichten und der Siinde deutlich auf: eben diese
Atmosphire der Eigenmichtigkeit, die die Welt erfiillt, wird fiir mich dann maf-
gebend, wenn ich meiner Selbstsucht, meinem eigenwilligen Aussein auf mich selbst,
meiner ,Begierde, nachgebe. Und umgekehrt: wenn ich meinem selbstsiichtigen Be-
gehren folge, so tue ich das nicht anders als so, dafl ich mich der Welt anheimgebe,
wie sie mir von den Michten mit allen ihren Illusionen présentiert wird. Die Siinde
— generell gesprochen die Selbstgerechtigkeit und Ungerechtigkeit —, die der ein-
zelne Mensch tut und in der er praktisch die Auslegung des Daseins durch die Méchte
annimmt, stirkt immer wieder das schon vergehende Wesen der bosen Gewalten.
Deshalb kann es z. B. in einem Atemzug so scheinbar iibertrieben heifien: ,Die Sonne
gehe nicht unter {iber eurem Zorn, gebt nicht Raum dem Teufel (Eph 4, 26 f.). Was
hat der Zorn eines Menschen — der ,zornigen jungen Ménner® etwa — mit dem
Teufel zu tun? Nun im Zorn rdumt der Zornige dem Teufel bei sich selbst einen
‘Raum ein und schafft ihm bzw. seiner zerstorenden Herrschaft in sich und dadurch
in der Welt an einem Punkt iberhaupt Platz. Im Zorn arbeitet der Zornige sozu-

- sagen an der Verdichtung der tenflischen Atmosphire mit. Daf} der Teufel den Zor-
nigen dafiir heute in sentimentaler Weise literaturfdhig macht, ist eine Sache fiir
sich und wohl nur eine Mode aus Langeweile. Solche Aussagen wie die iiber den Zu-
sammenhang von Zorn und Teufel, oder auch von Eitelkeit und Teufel (1 Tim
3,6 £.), oder auch von Unverséhnlichkeit und Teufel (2 Kor 2, 10 {.), sind nicht iiber-
steigerter Moralismus und eine Denkweise, die einen sogenannten ,einfachen® mo-
ralischen Sachverhalt zu einem religiosen hinaufsteigert, weshalb man solche Uber-
treibungen am besten 1a8t. Vielmehr weisen sie auf den eigentlichen Ort der Siinde
hin, auf ihre Tragweite und auf die Tiefe ihrer Auswirkung.

Das andere aber, woran wir uns vom NT in unserem Zusammenhang noch erin-
nern lassen wollen, sind zwei Mahnungen, die die Apostel fiir diesen Kampf um
das Sichtbarmachen des Sieges Christi tiber die Méachte geben. Die eine steht 1 Petr
5, 8: ,Seid niichtern und wachsam, euer Widersacher, der Teufel, geht umher wie
ein briillender Lowe und sucht, wen er verschlinge; ihm widersteht fest im Glan-

- ben®. Niichternheit ist hier die Illusionslosigkeit, die mit dem Teufel und seinen

Méchten rechnet und daher mit der von ihm bereiteten Situation der Versuchung

und des Leidens in dieser Welt, die ihn aber und das Risiko der von ihm beherrsch-
ten Welt nicht firchtet. Wachsamkeit aber heifit in solchem Zusammenhang die
aus dem furchtlosen Wissen um die Realitit und Wirksamkeit dieser Machte er-
wachsende unermiidliche Achtsamkeit auf die Schliche dieses Geistes und also die
gespannte und gelassene Aufmerksamkeit anf die wirklichen und hintergrindigen
Vorginge in dieser Welt. Sie entspringt dem Bewufitsein von der Zweideutigkeit,



Miichte und Gewalten nach dem Neuen ‘Testmhent ' 183

in die seine Atmosphire, jene Luft der Selbstherrlichkeit, alle Dinge .und Ge-
schehnisse einhiillt. Sie hat auch das Wissen um die vielen, wechselnden Tarnun-
gen bei sich, die sich der Mensch von ihm gefallen 148t, und um die Schwéchung
des Willens, ihn zu durchschauen.

Mit dieser gebotenen Nuchternheit und Wachsamkeit hingt aber eine zweite
Mahnung zusammen: - ,Priifet die Geister* (1 Joh 4, 1). Danach gilt es immer wie-
der, das Charisma der Unterscheidung der Geister zu wecken, zu dben und zu be-
wahren (1 Kor 12, 10). Um diese Unterscheidung der Geister, die eine der Gaben
des Heiligen Geistes ist, soll man, wie um jede solcher Gaben ,eifern® (1 Kor 14, 1).
Denn nur sie 148t die oft haarscharfe Grenze zwischen dem guten nnd bésen Geist -
erkennen, und durchdringt jene bewuft erzeugte Zweidentigkeit der Dinge. Wo
diese Gabe wenig waltet, ist die Gefahr, dal man entweder die finstere Energie des
Teufels tberall am Werke sieht und sie dann eben doch nirgends erkennt oder so
harmlos ist und auch dann ihn nicht sieht, wenn er schon mitten nnter nns weilt.

Freilich gilt es bei allen diesen und dhnlichen Erwédgungen immer anch das zu
bedenken, was Jesus den Siebzig, die zu ihm zuriickgekehrt waren und sich freuten,
daf ihnen in seinem Namen selbst die Ddmonen untertan seien, sagt. Jesus besta-
tigt ihnen, daf Satan wie ein Blitz vom Himmel gefallen ist, und daf er ihnen,
seinen Jingern, Gewalt tber alle Macht des Satans gegeben hat und nichts sie ver-
sehren kann. Aber dann fahrt er fort: ,Doch nicht dartber freut euch, dafl euch die
Geister untertan sind. Freuet euch aber, dafl eure Namen in den Himmeln ein-
geschrieben sind“ (Lk 10, 17—20). ‘






