Ist die Bergpredigt fiir Christen in der Welt realisierbar ?

Von Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Die Formulierung ist fir jeden, der sich auch nur ein wenig mit der Bergpredigt
beschiftigt hat, unmittelbar einleuchtend. Man braucht sich nur an einige ihrer
scharf pointierten und oft antithetisch geprigten Spruchworte zu erinnern. »Selig
seid ihr, wenn euch die Menschen hassen und wenn' sie euch ausschliefen und
schmihen und evern Namen als einen schlechten ausstofien um des Menschensohnes
willen. Freut euch an jenem Tage und hiipft (vor Freude); denn siche, euer Lohn
ist grof} im Himmel“ (Lk 6,22 f). ,Ihr seid das Salz der Erde. Wenn aber das Salz
schal wird, womit soll man es salzen? Es taugt zu nichts mehr, als weggeworfen und
von den Leuten zertreten zu werden® (Mt5,18). ,Ihr habt gehért, daf zu den
Alten gesagt worden ist: ,Du sollst nicht toten; wer aber tétet, soll dem Gericht
verfallen sein. Ich aber sage euch: Jeder, der seinem Bruder (auch nur) ziirnt, soll
dem Gericht verfallen sein; wer aber zu seinem Bruder sagt: ,Du Dummkopf*, soll
dem Hohen Rat verfallen sein; und wer zu ihm sagt: .Du Narr, soll der Fenerhélle
verfallen sein“ (Mt 5,21-22). ,Wenn dich dein rechtes Auge drgert, dann reiff es
aus und wirf es von dir! Denn es ist besser fiir dich, dafl eines von deinen Gliedern
verloren geht, als dal dein ganzer Leib in die Hélle geworfen wird“ (Mt 5,29).
»lhr habt gehort, dafl gesagt worden ist: ,Auge um Auge, Zahn um Zahn!‘. Ich
aber sage euch: Thr sollt euch dem Bésen nicht widersetzen“ (Mt 5,88-3%a). .Dem,
der dich auf die Wange schldgt, halte auch die andere hin. und dem, der dir den
Mantel nimmt, verweigere auch den Rock nicht. Jedem, der dich bittet, gib, und
von dem, der das deine wegnimmt, fordere es nmicht zuriick“ (Lk 6,29-30). ,Liebet
eure Feinde, tut wohl denen, die euch hassen, segnet, dic euch fluchen, betet fiir die,
die euch miflhandeln® (Lk 6,27). ,Verkauft eure Habe und gebt (damit) Almosen!
Macht euch Geldbeutel, die nicht alt werden, einen unerschopflichen Schatz im
Himmel, wo kein Dieb herankommt und keine Motte zerstort“ (Lk 12,38). ,Eng
ist die Pforte und schmal der Weg, der ins Leben fithrt und wenige sind es, die ihn
finden“ (Mt 7,14).

Wir lesen fiir gew6hnlich mit einigem Unbehagen iiber solche Sitze hinweg. Wer
1483t sich schon ernstlich mit ihnen ein, wer 148t sic an sein Herz heran? Und wer
es tut, der erschrickt — tber die Hirte der Forderungen Jesu und iiber das eigene
Unvermoégen, sie zu erfiillen. Mein Gott, so miifite er sprechen, wie soll ich das
konnen, was Du von mir verlangst? Kein Wunder, daf auch die Theologen und
Exegeten bis heute mit dem Problem der Erfiillbarkeit der Bergpredigt gerungen
haben und zu den verschiedensten Lésungen gekommen sind.

Einige suchen die radikalen Formulierungen Jesu dem menschlichen Denken
durch den Hinweis verstindlich zu machen, sie seien nicht wortlich zu nehmen. son-
dern miifiten geistig verstanden werden, oder sie stellten keine Gebote dar, sondern
seien nur Ausdruck innerer Haltungen, oder aber sie hitten keine objektive. aus
dem Wesen der Sache hervorgehende und darum allgemeinverpflichtende Giiltig-
keit, sondern wiirden erst in der konkreten Situation, auf den jewciligen Anruf
Gottes hin, akut.



Ist die Bergpredigt fiir Christen in der Welt realisierbar? ' 185

Andere wiederum sagen, die Bergpredigt sei nur fir einen kleinen Kreis von
Menschen ausfithrbar, fiir solche, die Gott zur engeren Nachfolge Christi berufe,
also fiir die Monche und Asketen, die der Welt entsagen, oder sogar nur fir solche,
denen Gott eine ganz besondere Gnade, ein Charisma, verleihe, also fiir die Heiligen,
die in ihrer grenzenlosen Giite, in ihrer mystischen Christus- und Gottverbundenheit
fiir den Durchschnittsmenschen unerreichbar seien. Man hat in diesem Zusammen-
hang gern die Unterscheidung von Gebot und Rat gemacht. Die Bergpredigt gehe
in vielen ihrer Forderungen, so sagt man, weit iiber den Dekalog hinaus und gehore
darum in den Bereich der Rate.

Aber mit all dem trifft man nicht den Kern der Sache. Zunichst einmal ist daran
festzuhalten, dafl die Bergpredigt als Inbegriff der neutestamentlichen Ethik alle
Christen in gleicher Weise angeht. Sie macht keinen Unterschied zwischen Jiingern
und Volk und also auch nicht zwischen Ménchen und Laien; es gibt keine doppelte
Moral und ebensowenig einen doppelten Bereich des menschlichen Handelns, einen
profanen und einen religiésen. Mag die konkrete Anwendung mancher ihrer Satze,
etwa iiber die Armut, in den einzelnen christlichen Stinden sehr verschieden sein.
Die Grundverpflichtung auf die Ethik der Bergpredigt ist fiir alle Christen die
gleiche. Die Unterscheidung zwischen Gebot und Rat — die durchaus schriftgemaf}
ist (,Wer es fassen kann, der fasse es!“, Mt 19,12) — hat unmittelbar in ihr keine
Stiitze. Thre Forderungen haben insgesamt strengen Gebotscharakter. Die bildliche,
absichtlich ibertreibende Ausdrucksweise ist nur eine Frage des Stils — sie gehort
zur Eigenart des orientalischen Spruchs —, berithrt aber nicht die Sache. Wohl
stellen die Forderungen Jesu keine neuen Gebote dar, als ob sie dem Gesetz, das
in die Herzen der Menschen eingeschrieben ist (Rom 2,15) und das Gott auf dem
Sinai in seinen Grundziigen noch einmal ausdriicklich verkiindet hat, inhaltlich
etwas hinzufiigen wollten!. Sie wollen vielmehr eben dieses Gesetz zur Erfiillung
(Mt 5,17), zu seiner Vollendung bringen. Aber indem Jesus der dufierlichen Geset-
zesethik der Pharisder eine Gesinnungsethik entgegenstellt, fordert er den Men-
schen viel tiefer und unbedingter fiir Gott an. In der Bergpredigt verkiindet er
den reinen, absoluten, uneingeschrankten Gotteswillen, unbekiimmert um die kon-
kreten Verhiltnisse in dieser Welt und um die Schwiche des Menschen. ,Ihr habt
gehort, dafl gesagt worden ist ... Ich aber sage euch ...“ :

»50 miissen wir (also) die Sitze Jesu in ihrer Héirte und Schroffheit stehen lassen.
Jede noch so gut gemeinte Erweichung ist ein Angriff auf seine sittliche Botschaft“2.
Damit stellt sich aber noch dringlicher die Frage: Sind solche Sdtze — von Aus-
nahmen abgesehen — in dieser Welt iiberhaupt realisierbar? Neuere protestan-
tische Exegeten verneinen das, und zwar nicht nur wegen der tatsichlichen Schwiche
des Durchschnittsmenschen, sondern grundsitzlich, aus theologischen Erwigungen.
,Die Bergpredigt®, sagt R. Bultmann, ,fordert Unmdgliches, und sie zur Norm
des innerweltlichen Handelns machen wollen bedeutet deshalb nicht nur, etwas

! Edouard Hamel SJ: Loi naturelle et loi du Christ, in: Sciences Ecclésiastiques
10 (1958) 72: ,... les moralistes affirment que le Christ n’a donné aucune précepte moral
spécifiquement neuf*.

t Rudolf Schnackenburg: Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes, Miin-
chen 1954, S. 55. .



186 ' , Friedridh Wulf
Aussichtsloses tun, sondern ihren Charakter als Skandalon (Argernis) verkennen“s,
Ahnlich E. Thurneysen: Dem Leser der Bergpredigt ,wird es angesichts der Schil-
derung der neuen Haltung des neuen Menschen ... gehen wie einem, der in den
"Alpen vor einer grifflosen Wand steht. Sein Weg bricht ab. Und nun wird ihm
_ gesagt: da oben, tausend Meter iiber dir geht der Weg weiter“s. Der Mensch kann
den radikalen, unbedingten Willen Gottes nicht erfillen. Nur Jesus konnte es, und
er hat es fir alle getan. An seiner Gerechtigkeit und seinem Gehorsam kdnnen alle
teilnehmen. Was darum vom Christen vor allem gefordert wird, ist Glaube und
Nachfolge. M. Dibelius dehnt die Unerfillbarkeit der Bergpredigt sogar auf Jesus
aus. ,Die Bergpredigt®, schreibt er, ,stellt zu anspruchsvolle Forderungen, als dafl
sie je im irdischen Leben erfillt werden konnten, nicht einmal im Leben des Erlosers
selbst, weil auch sein Leben an irdische Verhiltnisse gebunden war“s, Erst in dem
mit Christus schon nahe herbeigekommenen Reich Gottes ist ihre Erfiillung moglich,
und nur im Blick auf dieses wurden sie iiberhaupt verkiindet. Thre Paradoxie in
der gegenwirtigen Situation soll den Menschen aufhorchen lassen, damit er sich
“auf die bevorstehende Vollendung ausrichte und vorbereite. Wer sich so durch die
in ihrer urspriinglichen Form unerfilllbaren Forderungen Jesu anrufen lafit, der
wird durch sie umgewandelt und beféhigt, auch jetzt schon ,ein Leben nach Gottes
Willen, aber in den Grenzen der irdischen Existenz“8 zu fithren.
- Kann man solche Thesen annehmen? Stellt wirklich der Herr die Menschen —
bewufit! — vor unrealisierbare Forderungen? Widerspricht das nicht dem ganzen
Tenor seiner Verkiindigung, der Frohbotschaft von der Erlésung, jenem wunder-
‘baren Wort ,Kommet alle zu mir, die ihr voller Miithsal und beladen seid, ich will
euch erquicken ... mein Joch ist mild und meine Last ist leicht* (Mt 11,28.30)?
.Anderseits ist nicht zu leugnen, dafl die Bergpredigt den Menschen, aufs Ganze
gesehen, tiberfordert und, wenn er sie ernst nimmt, in eine grofle Not und in
Gewissenskonflikte bringen kann. Wo ist der Ausweg aus diesem Dilemma? Wo
liegt ihr Geheimnis! Wo ist der Schliissel zu ihrem wahren Verstindnis?

Das Entscheidende ist dieses: Die Bergpredigt zeigt in den Grundlinien, was es
um die Ethik des Neuen Bundes, um die Erlésungsordnung in Christus, um den
erlosten Menschen ist. Darum kann sie auch nur vom Wesen der Erlosung her
erhellt werden. Worin besteht denn diese, jetzt nicht als geschichtlich einmalige,
in der Gnade der Verzeihung und der Heiligung immer wieder wirksam werdende
Tat des gekreuzigten Herrn, sondern als Ergebnis dieser Tat, als Zustand gesehen?
Darin, dafl der Gott der Gnade, der Vater unseres Herrn Jesus Christus, der sich
uns in seinem menschgewordenen Sohn mitgeteilt und geschenkt hat, in unserem
Fleisch unter uns anwesend ist, und wir auf Grund der Hingabe Jesu am Kreuz,
unmittelbar wie dieser selbst, in der Liebe des Vaters leben, an dieser Liebe Anteil
erhalten und dadurch mit allen Geschopfen in Liebe verbunden sein konnen. In der
W Josef Schmid: Das Evangelium nach Mt (Regensburg NT) 31956,

4153%6‘ Bergpredigt, in: Theologische Existenz heute, Helt 46, Miinchen 1936, S. 21.

5 Botschaft und Geschichte. Gesammelte Aufsitze. Bd. 1: Zur Evangelienforschung, Tii-
bingen 1953, S. 136; ebda. S. 91: ,In ihrem urspringlichen Wortlaut waren manche Aus-
spruche Jesu keine Gebote, die fiir das gewdhnliche Leben pafiten. .. Sie scheinen zu para-
dox, um befolgt werden zu kénnen. Sie waren nicht realisierbar.”

8 ebda. S. 147.



Ist die Bergpredigt flir Christen in der Uelt realisierbar? ‘ 187

Erlésung wird somit nicht nur die wesentliche Gnade des Paradieses wieder-
geschenkt, sondern auch das Zukiinftige, die Ewigkeit, die Seligkeit des Himmels
schon vorweggenommen; die Gnade, sagen die Theologen, sei der Anfang der .
jenseitigen und endgiiltigen Herrlichkeit. Im Glaoben, in der Hoffnung und in der
Liebe soll der Christ mit Gott als seinem Vater in allen Stunden und auf allen -

Wegen seines Lebens einen so vertranten Umgang haben wie die Stammeltern im

Paradies (die vor dem Siindenfall ihrem Gott wie Kinder voll Freude entgegen-
sprangen, wenn sie ihn ,im Garten bei der Tageskihle einherwandeln hérten®
[Gen 3,8]7) und wie die Seligen des Himmels (von deren Seligkeit der Seher auf -
Patmos das Wort vernahm: ,Siche das Zelt Gottes unter den Menschen! Er wird
bei ihnen wohnen, und sie werden sein Volk sein, und Gott selbst wird bei ihnen
sein“ [GehOffb 21, 8]). Mit dem leibhaften Kommen Gottes in seine Schopfung
hinein ist offenkundig geworden, dafl der Mensch der von Gott unter Schmerzen,
bis in den blutigen Tod hinein, Gesuchte und Geliebte ist. Der Mensch mofl darom
auch seinerseits den ﬂeischchordenen Gott suchen, nicht nur in der sichtbaren
Kirche und ihren Sakramenten, jenen besonderen Zeichen seiner Gnadengegenwart,
sondern mitten in seinem Alltag, in seinen Plinen, seiner Arbeit, seinem Beruf,
seinem liebenden und leidenden Umgang mit den Menschen, in seinen Wunden
und seinem Sterben. Immer und iiberall muf} jener Gott, der sich in die Welt hinein
entiufert hat, mit dabei sein. Immer und in allem mufl ER der Erstgenannte und
-gemeinte sein. Wo das der Fall ist, da ist Reich Gottes oder Himmelreich, wie
Matthius sagt. Denn dieses gnadenhafte Reich ist nichts anderes als die voll-
kommene Durchsetzung der Herrschaft Gottes in der Welt und unter den Men-
schen, die Durchsetzung der Herrschaft seiner Liebe. In Christos hat der Vater jene
Konigsherrschaft aufgerichtet, die seine triumphierende Liebe ,alles in allem®
(1 Kor 15,28) sein 1afit.

Nur vom Geheimnis des eschatologischen, jenseitigen und doch schon gegen-
wirtigen und in Christus offenbar gewordenen Himmelreiches her ist es zu ver-
stehen, wenn in der Bergpredigt der Mensch so unmittelbar, so unbedingt, so
ungeteilt und ganz fiir Gott beansprucht und angefordert wird; wenn das Trach-
ten nach diesem Reich und seiner Gerechtigkeit (Mt 6,33) so sehr im Vordergrund
alles menschlichen Uberlegens und Handelns stehen soll, dafl selbst nicht-sindhafte
irdische Ricksichten, ja sogar unumstrittene Rechte des einzelnen dagegen zuriick-
zustehen haben (vgl. Mt 5,89a; Lk 6,29-30). Die Bergpredigt verkiindet die reli-
gibsen und sittlichen Haltungen, die das Herz der Erl6sten in der zukiinftigen Welt
erfiillen, als schon hier und jetzt gefordert. Wer darum in dieses Reich gelangen,
wer zu ihm gehéren will, der muf sich auf das Eine Notwendige (Lk 10,42), auf
das Neue, das mit Christus gekommen ist, vmstellen. Das aber verlangt ein volliges
Umdenken, eine Umkehr (Mk 1,15 par), eine Abkehr nicht nur von aller Siinde
und aller Begierde, sondern auch von einem nur natirlichen Denken, das immer
wieder die Erde zur eigentlichen Heimat des Menschen machen méchte und eine -
Selbstvollendung in dieser Welt anstrebt. Die Kluft, die dadurch zwischen dem
Erfiiller des Gesetzes (Mt 5,17) im Gottesreiche und dem Heiden (Mt 5,47; 6,32)

7 Das Bild macht deutlich, dafl die Stammeltern urspriinglich eine sehr unmittelbare
Gotteserfahrung hatten, die fiir sic nicht den Charakter des Auflergewdhnlichen besall.



188 ‘ Friedrich Wulf

aufgerissen wird, ist uniiberbriickbar. Man hat geradezu den Eindruck, als iiber-
springe der Herr in seinen radikalen Forderungen selbst die unumginglichen und
durchaus legitimen Ordnungen dieser Welt, indem er schon im Hier und Jetzt jene
himmlische Wirklichkeit als bestechend voraussetzt, die Johannes im 21. Kapitel
der Geheimen Offenbarung beschreibt. Man braucht nur einmal konsequent durch-
zudenken, was in einzelnen Spriichen der Bergpredigt iiber das Verhaltnis des
Menschen zum Besitz, zum Mitmenschen und zu seinem eigenen Selbst, also zu den
drei grundlegenden Bereichen seines Lebens, gesagt wird.

Das neue Uerhiltnis des Christen zum Besitz

- Die hiesige Welt beruht im Bereich der materiellen Giiter auf der Ordnung des
Eigentums. Denn der Mensch hat zur Erhaltung seines leiblichen Lebens sowie zur
Entfaltung seciner Personlichkeit Besitz notwendig, der nur ihm gehért und dber
den er nach freiem Ermessen, was nicht heifit nach Willkiir, verfiigen kann. Ohne
angemessenes Eigentum wiirde er nicht nur ein diirftiges Dasein fristen, sondern —
was noch schlimmer wiegt — in Gefahr sein, als Mensch zu verkiimmern. Die
Sorge um Nahrung, Kleidung und Wohnung, um das Fortkommen im Beruf und
den Unterhalt der Familie gehort also notwendig zu seinem Leben; er kann ihr
gar nicht entraten. Und nun wird ihm nicht nur gesagt, er solle sich keine Schitze
auf Erden sammeln (Mt 6, 19), er solle sich nicht dngstlich um die tigliche Notdurft
sorgen (Mt 6,25 1ff.). Es wird ihm sogar geraten, seine Habe zu verkaufen und
damit Almosen zu geben (Lk 12,33). Es sollen ihn eine Sorglosigkeit und Unbe-
kimmertheit um die Dinge des tiglichen Lebens kennzeichnen (Mt 6,25 ft. par),
die weder in den Verhiltnissen dieser Welt noch im Vertrauen auf den Gott einer
blofl natiirlichen Gotteserkenntnis ihre Begriindung haben, sondern sich daraus
ergeben, dafl der himmlische Vater nach den Worten Jesu allen in Uberflufl spen-
det. Das alles setzt aber das jenseitige, endgiiltige Leben als schon existent voraus,
in dem es kein Eigentum mehr gibt, sondern alle alles gemeinsam haben. Will man
ndmlich da Gleichniswort von den Vogeln des Himmels, die der himmlische Vater
ernihrt, und den Lilien auf dem Felde. die er in unvergleichlicher Pracht kleidet,
nicht im Sinne einer frommen Redensart oder einer religiésen Schwirmerei ver-
stehen, sondern ernst nehmen, dann bleibt gar keine andere Lésung moglich. Aus
einem solchen Verstindnis der Botschaft Christi heraus hat denn auch dic christ-
liche Urgemeinde zu Jerusalem in vollkommener Giitergemeinschaft gelebt (Apg
4.32). Was sie dazu bewegte, war kein kommunistischer Messianismus, keine sek-
tiererhafte Weltverbesserungsidee, sondern der lebendige Glaube an das in Chri-
stus angekommene und nie mehr untergehende Reich Gottes, in dem es niemandem
an etwas fehlt.

Das neue Uerhdiltnis des Christen zum Mitmenschen

Das Verhiltnis des Menschen zu seinem Mitmenschen ist in dieser Welt zunichst
einmal durch sichtbare und umgrenzte Ordnungen geregelt, die bestimmte Rechte
und PHlichten mit sich bringen. Es sind die Ordnungen von Ehe und Familie, von
Volk und Nachbarschaft, von Freundschaft und freigewihlter Gemeinschaft. Selbst



Ist die Bergpredigt fiir Christen in der Welt .realisierbar? 189

das Alte Testament hat das Gebot, dafl man seinen Néichsten lieben solle wie sich
selbst (Lev 19, 18) unmittelbar als fiir den Volksgenossen geltend verstandens. Erst
Jesus hat im Gleichnis vom barmherzigen Samariter jeden Menschen ohne Unter-
schied als ,meinen Nichsten“ bezeichnet (vgl. Lk 10, 29). Man darf dieses Wort
aber nicht dadurch nivellieren, dal man es im Sinne einer allgemeinen Philanthro-
pie oder einer hoher entwickelten Humanitit versteht, Es steckt mehr dahinter. Es
weist auf das hin, was im Reiche Gottes sein wird, auf die Vorbehaltlosigkeit und
Universalitit der Liebe zum Mitmenschen, auf jenes gnadenhafte Geheimnis, von
dem Christus im Abendmahlsaal spricht, wenn er den Vater bittet: ,dafl sie alle
eins seien, wie Du, Vater, in mir und ich in Dir; daf sie eins seien in uns, damit die
Welt glaubt, dafl Du mich gesandt hast* (Joh 17, 21). In diesem Reiche fallen alle
volkischen, stindischen und geschlechtlichen Ordnungen und damit Begrenzungen
der Liebe fort, denn ,ihr alle, die ihr in Christus hinein getauft wurdet, habt Chri-
stus angezogen. Da gilt nicht mehr Jude und Hellene, nicht Sklave und Freier,
nicht Mann und Frau; denn alle seid ihr einer in Christus“ (Gal 8, 27 f.). Was im
besonderen die Ehe betrifft, so hat Christus ausdriicklich das Gesetz dieser Welt
dem Gesetz des Reiches Gottes gegeniibergestellt, wenn er sagt: ,Die Kinder dieser

* Welt heiraten und lassen sich heiraten. Die aber gewiirdigt sind, an jener Welt
und an der Auferstehung von den Toten Anteil zu haben, heiraten weder noch
lassen sie sich heiraten; denn sie konnen ja auch nicht mehr sterben* (Lk 20,
35—36a). Im Himmel gibt es die Ehe als Urzelle der menschlichen Lebens- und
Liebesgemeinschaft nicht mehr. Da zahlt nur noch die Gemeinschaft in Christus. Die
Anteilnahme an ihr aber wird einzig durch das Mafi selbstloser, uneingeschrink-
ter Liebe bestimmt, das sich ein Mensch in der Kraft des gekreuzigten Herrn durch
die Hingabe seines Herzens hier auf Erden erworben hat — womit zugleich gesagt
ist, dafl das liebende Verhiltnis der Seligen untereinander von je unvertauschbarer
Einmaligkeit ist.

Von solchen Voranssetzungen geht nun wieder die Bergpredigt aus, wenn sie eine
Liebe zum Nichsten fordert, die keine Begrenzung durch gesellschaftliche Riick-
sichten oder persénliche Rechtsanspriiche mehr kennt. Nicht einmal die Bésen, die
Gewalttatigen, die Betriiger, die Undankbaren und die persénlichen Feinde sollen
von der Liebe ausgeschlossen sein. ,Liebet eure Feinde, tut wohl denen, die euch
hassen, segnet, die euch fluchen, betet fiir die, die euch mihandeln* (Lk 6, 27 £.).
Wie sehr es bei all dem um eine iibernatiirliche, gleichsam himmlische Liebe, um
die Vorwegnahme der vollkommenen Liebe der Seligen geht, zeigt eindeutig die
Begriindung, die Jesus seinen Forderungen hinzufiigt: denn auch der ,Vater im
Himmel® . .. 138t seine Sonne aufgehen itber Gute und Bése und 148t regnen iiber
Gerechte und Ungerechte® (Mt 5, 45); ,er ist giitig (auch) gegen die Undankbaren
und Bdsen. Seid (darum auch ihr) barmherzig, wie ener Vater barmherzig ist* (Lk
6, 35 b—36); ,seid vollkommen, wie euer himmlischer Vater vollkommen ist* (Mt
5, 48). Kein irdisches Motiv kénnte den Menschen zu jener Liebe befligeln, die das
Reich Gottes von dieser Welt unterscheidet.

& J. Schmidt, aaO., S. 110.
? Es wird also nicht nur auf den Schépfer-Gott, sondern auf den Gott der Gnade und
Erlésung hingewiesen.



190 o . . Friedrich Wulf

Das neue Uerhdltnis des Christen zu sich selbst

Der Mensch als personales Wesen steht im Rahmen der in Gott begriindeten sitt-
lichen Ordnung in dieser Weltzeit unter dem Gesetz der freien Selbstbestlmmung,
sie ist seine Wiirde und seine Aufgabe. Er muf} sein Leben selbst in die Hand neh-
men und gestalten. In den eigentlichen und entscheidenden Fragen seines Lebens
kann ihn niemand davon befreien, auch nicht eine freiwillig iibernommene Bin-
dung im Gehorsam, er horte sonst auf, ein Mensch zu sein. Nur wer seinen eige-
nen Weg sucht und findet, wer seine Krifte dafiir einsetzt, diesen Weg zu gehen,
wer die Verantwortung nicht scheut, wer etwas wagt und sich entscheiden kann, der
gelangt zu jenem ausgeglichenen Selbstgefithl und Selbstbewulltsein, das den Ge-
sunden vom Kranken, die Personlichkeit vom Durchschnittsmenschen unterscheidet.
Dieses natiirliche Selbstbewnfitsein beruht infolgedessen ganz wesentlich mit auf
- dem Wissen um die eigene Freiheit, die eigene Kraft, die eigenen Werte und Lei-
stungen, was nicht notwendig heifit, dal man sich deren rihmt oder darin spiegelt.
Das ist auch bei einem religiésen Menschen so, mag er auch mittelbar all seine
Krafte und Talente und was er mit ihnen erreicht hat auf den Schéopfergott als den
Spender und Erhalter alles Lebens zuriickfihren. Diesem auf dem eigenen persona-
len Wert, auf dem Sich-selbst-Bestimmen-wollen, auf den eigenen Leistungen
. aufruhenden Selbstbewufitsein stellt Jesus eine andere Haltung entgegen. Der
Mensch soll sich verleugnen (Mt 16, 24 par), d. h. nicht mehr kennen, sich wie einen
Gestorbenen (und in Christus Auferstandenen) betrachten. Er soll nur noch einen
kennen und bekennen (Mt 10, 32; 1 Joh 2, 23; 4, 2), lhn, Jesus, der von sich gesagt
hat: ,Ich bin das Licht der Welt“ (Joh 8, 12), ,ich bin der Weg, die Wahrheit und
das Leben“ (Joh 14, 6), ,,ohne mich kénnt ihr nichts tun“ (Joh 15, 5). Er soll darum
immer mehr mit Paulus sprechen kénnen: ,Ich lebe nicht mehr als ich, es lebt in mir
Christus“ (Gal 2,20). Wo das wirklich gelebt wiirde, da wire der Christ gleichsam
durchscheinend geworden fiir die Person und das Leben des Herrn, fiir den lebendi-
gen Gott und seinen heiligen Willen; er wiirde nicht mehr sich selbst bestimmen wol-
len, sondern iiber sich verfiigen lassen; der Wille Gottes immer und in allem wire
seine Seligkeit. Ist eine solche Vollkommenheit aber nicht der zukiinftigen Welt
vorbehalten?

Eben diese Vollendung ist aber vorausgesetzt, wenn Jesus in der Bergpredigt
denen, die an ihn glanben, zurnft: ,Ihr seid das Salz der Erde... Ihr seid das
Licht der Welt* (Mt 5, 13 {.). Was nur Er, der vom Himmel gekommen ist, von sich
- sagen konnte, soll auch von denen gelten, die hier anf Erden mit ihm verbunden
sind: sie sollen die Erde reinigen und vor der letzten Faulnis bewahren, sie sollen
die Sinnerhellung der Welt und ihrer Geschichte, der Dunkelheiten und Rétselhaf-
tigkeiten des menschlichen Lebens sein. Hier ist der Christ mit Christus eins gewor-
den. Nur so darf auch der Satz verstanden werden: ,So soll euer Licht vor den
Menschen leuchten, damit sie eure guten Werke sehen und euren Vater im Him-
mel preisen“ (Mt 5, 16). Die ,guten Werke®, die sie tun, schreiben sie nicht mehr
sich, sondern dem ,Vater im Himmel‘ zu. Thr Selbstbewufitsein vor Gott beruht nicht
auf der eigenen Kraft und Leistung, sondern auf dem Wissen um das eigene Nichts
und auf dem, was Christus in ihnen und durch sie tut. Sie denken, was Christus ge-



Ist die Bergpredzgt fiir Chrzsten in der Welt realisierbar? - 191

dacht hat, als er auf die Erde kam (Phll 2, 5), sie geben alles auf und erachten es
als Unrat, um Christus zu gewinnen und in ihm erfunden zu werden (Phil 3, 8), sie
haben nur noch das eine Verlangen, bei Christus zu sein (Phil 1, 23). Das aber ist
der Himmel.

So ist also die Bergpredigt die Verkindigung von dem, was im Reiche Gottes, im
JHimmelreich® ist und sein soll. Sie enthilt keine neuen Gebote — denn die Gebote
sind im Wesen der geschaffenen Dinge, insbesondere des Menschen, und letztlich
im Wesen Gottes begriindet und darum uniiberholbar —, aber sie setzt ein neues
Ereignis voraus, das alle irdischen Begrenzungen fir die Erfiillung der Gebote
aufhebt und neue Méglichkeiten ihrer Erkenntnis und ihrer Verwirklichung fiir den
Menschen schafft. Dieses Ereignis ist das Geheimnis der Inkarnation, der Mensch-
werdung Gottes. Indem Gott eine menschliche Natur annahm, ist er gleichsam
selbst ein Stiick Welt geworden und diese hinwiederum Welt des Sohnes, des
.Vaters unseres Herrn Jesus Christus’. Dadurch sind die natiirlichen Ordnungen von
Besitz, Ehe und Staat, die dem geschopflichen Figenleben, seiner Entfaltung und
Vollendung dienen, im Grunde schon iiberholt, wenn sie auch nach wie vor in Kraft
bleiben und den Willen Gottes in der Jetztzeit verkiinden, ja sogar — wie die Ehe
— unmittelbar in die Erlésungsordnung hineingenommen werden. Denn wo Gott
personhaft gegenwirtig ist, da kann alles nur noch um seinetwillen da sein, da muf}
alles, was Geist hat, die Herrlichkeit seiner grenzenlosen Liebe bezeugen und aus-
strahlen. Darum wird nun vom Menschen cine neue Einstellung zur Welt: zu den
Dingen, zum Mitmenschen und zu sich selbst gefordert. Er muf alles Irdische auf
den ,Gott-mit-uns’, auf den in Christus in dieser Welt anwesenden Gott hin durch-
scheinend machen. Das aber ist nur im Glauben erfahrbar und vollziehbar. Das
besagt ein dreifaches, und damit versuchen wir zugleich eine Antwort zu geben auf
die Frage, ob und in welcher Weise die Bergpredigt fiur Christen in der Welt
realisierbar ist.

Glaube ist zunichst einmal Gnade, ein Geschenk Gottes, das dem Menschen die
Welt des Herzens Gottes erschlieBt. Ohne gnadenhafte Erkenntnis 148t sich die
Bergpredigt nicht verstehen. Man kann sie nicht von einer natiirlichen Ethik her
,erkliren‘ und auch nicht einfach aus dem Willen des Schopfergottes ableiten —
obwohl sie diesem Willen vollkommen entspricht und die héchste Vollendung der
menschlichen Natur im Auge hat —, sie miifite sonst als eine mafllose Ubertreibung
erscheinen und die Vorstellung von Recht und Gerechtigkeit empfindlich storen. Es
bedarf vielmehr der ,alles Gberragenden Erkenntnis Christi“ (Phil 3,8), seiner

Erloserliebe bis zum Tod am Kreuz, um die Forderungen Jesu und ihre Erfullbar- -

keit zu begreifen. Gnadenhaft geschenkt ist auch alles, was der Christ im Hinblick
auf die Erfillung dieser Forderungen tut. Auf seine eigene Kraft angewiesen,
miuflte er tatsichlich vor der Bergpredigt wie vor einer ,grifflosen Wand in den
Alpen’ stehen. ,Leichter kommt ein Kamel durch ein Nadel6hr hindurch als ein
Reicher ins Reich Gottes hinein* (Mk 10,25), lautet ein Herrnwort. Als die Jinger
tiber diese Worte erschraken und zueinander sagten: ,,Ja, wer kann (dann iiber- .
haupt) noch gerettet werden’, blickte Jesus sie an und sprach: ,Bei den Menschen

ist es unmdglich, aber nicht bei Gott; denn bei Gott ist alles méglich*“ (ebda. 26-28). .~



192 Friedrich Wulf

Das erste, was darum von einem Christen angesichts der unersteigbar scheinenden
Hoéhe der sittlichen Botschaft Jesu verlangt wird, ist ein lebendiger Glaube an das
in der Gnade schon gegenwirtige Reich Gottes und aus diesem Glauben heraus die
Nachfolge des Herrn. Die Bergpredigt ist nicht nur ein moralischer Appell, sondern
noch mehr ein Aufruf zu Glaube und Nachfolge.

Die Tatsache, dafl das Geheimnis der Bergpredigt nur im Glauben erfaft wird
und ihre Forderungen nur im Glauben erfillt werden kénnen, bedingt weiterhin,
daf von ihr zunichst immer nur der Einzelne angesprochen wird und in der Gnade
zu einem neuen Menschen in Christus umgewandelt werden soll. Denn die Glau-
bensgnade ist ein personlicher Ruf Gottes, der aus keinem allgemeinen Gesetz ab-
geleitet werden kann. Auch wenn Jesus sich mit seiner Verkiindigung an das ganze
Volk wendet, so will er doch nicht das Leben der menschlichen Gesellschaft als
solcher und iiberhaupt nicht die Welt in ihrer hiesigen Struktur veridndern; er ist
kein Weltverbesserer. Die Bergpredigt ist darum auch nicht Setzung von Recht in
dieser Welt. Sie will das Naturrecht weder erginzen, noch macht sie es iberfliissig.
Man erfahrt aus ihr weder, was in Fragen des Besitzes und des Eigentums noch im
Bereich von Staat und Gesellschaft rechtens ist. Sie regelt nicht die Beziechungen der
Volker untereinander und sagt nichts Gber die Erlaubtheit oder Unerlaubtheit des
Krieges. Anderseits soll aber die Ethik der Bergpredigt nicht auf den einzelnen
Christen und sein personliches Leben beschrankt bleiben, sondern das menschliche
Gemeinschaftsleben erfassen und sichtbar umwandeln. Tatsichlich werden es aber
aufer Einzelnen immer nur kleine Gemeinschaften: Familien, Freundeskreise und
die Orden sein, die das Reich Gottes im Sinne der Forderungen Jesu zu verwirk-
lichen suchen, und auch die Kirche als die sichtbare Gemeinschaft der Glaubigen in
Christus bleibt in dieser Welt immer nur die ,kleine Herde".

Und endlich noch ein drittes: Glaube besagt immer auch Ordnung des Kreuzes.
Glaube ist nicht nur ein Licht, sondern auch eine Dunkelheit, eine .Gefangennahme
aller Gedanken (der Vernunft) hinein in den Gehorsam Christi* (2 Kor 10, 5); er ist
»die feste Zuversicht auf das, was wir erhoffen, die Uberzeugung von dem, was wir
nicht sehen® (Hebr 11,1). Dadurch kommt in das Leben des Christen eine Span-
nung und eine Schwere — ebenso natiirlich eine neve Sinnerfilllung und Beglik-
kung —, die der Nichtglaubige nicht kennt. Die sichtbare, unmittelbar erlebte und
die geglaubte Wirklichkeit fallen fiir die menschliche Erfahrung nicht zusammen,
und das um so weniger, als die konkrete Welt, in der wir leben, ohne Unterlafl von
der Siinde verunstaltet wird, von Leiden und Tod gekennzeichnet ist und auch
nach dem Sieg Christi am Kreuz noch immer unter dem EinfluR des Teufels steht.
Es gilt darum oft gegen allen dufleren Schein zu glauben und gegen alle mensch-
liche Hoffnung zu hoffen, wie es der Hebréerbrief von den groflen Glaubenden des
Alten Bundes bezeugt: ,Sie, deren die Welt nicht wert war, irrten umher in Wiisten
und Gebirgen, in Héhlen und Kliften der Erde. Und sie alle, obwohl durch das
Zeugnis des Glaubens bewahrt, starben, noch bevor sie die erfiilllte Verheiflung
erlebten; sie sahen sic nur von ferne und griifiten ihr zu und mufiten bekennen, dafl
sie Pilger und Fremdlinge auf Erden seien® (11,38.389a. 18). Zu solchen Erfah-
rungen fithrt auch die Bergpredigt. Man braucht nur an die Seligpreisungen zu
denken, die in ihrer lukanischen und wahrscheinlich urspriinglichen Fassung (Lk



Ist die Bergpredigt fir Christen in der Welt realisierbar? 193

6,20b-23) den Gegensatz zwischen der hiesigen Welt und dem Reich Gottes aufs
hochste steigern. Die Armut und der unerschopfliche Schatz im Himmel (Lk 12,33),
das Weinen und das Lachen, der Hunger und die Séttigung, das Verfolgtwerden
und die Freude stehen einander fiir die menschliche Erfahrung entgegen. Diese
Spannung im eigenen Leben realisieren zu missen, bedeutet fir den Christen immer
wieder eine schmerzliche Glaubensprifung. Wird sie aber von ihm als solche an-
genommen und im Geist der Sithne, in der Kraft des Kreuzes Christi, getragen,
dann zeigt sich, daf sie eine duflerst wirksame, gnadenhafte Moglichkeit ist, um das
Herz von irdischer Gesinnung, von aller siindhaften, selbstsiichtigen Begehrlichkeit
zu reinigen und so fir die Welt des Reiches Gottes, ihre Wirklichkeit und ihre
Reichtiimer, immer mehr zu erschliefen.

Aus der unnléslichen Beziehung der Bergpredigt zum Glauben folgt, dafl im
Grunde nur der Glaubende beunrteilen kann, ob die radikalen Forderungen Jesu
in dieser Welt und fir Christen in der Welt erfillbar sind oder nicht. Man kann
nicht apriori und rein theoretisch giltig dber die Bergpredigt sprechen. Man muf§
sich schon zuvor mit ihr im Glauben real eingelassen haben, man muf} einmal, wenn
auch nur anfinglich, erfahren und geschmedkt haben, wie es ist, wenn man im
Vertrauen auf das Wort des Herrn und in seiner Nachfolge etwas tut, was ,unver-
niinftig’ zu sein scheint im Sinne der Klugheit dieser Welt oder sogar einer berech-
tigten Umsicht — wie es ist, wenn man aus Liebe zam Herrn und zum Nachsten
einmal einen irdischen Vorteil nicht wahrnimmt, auch wenn man es erlaubterweise
kénnte, oder sich nicht durchsetzt, auch wenn man im Recht wire. Dann wiirde man
aus einem inneren Wissen zu verstehen beginnen, was Christus mit der Sorglosig-
keit, mit der uneingeschrinkten, sich selbst vergessenden Liebe zum Mitmeénschen
mit dem Wort vom ,Salz der Erde® und vom ,Licht der Welt' eigentlich gemeint hat.
Man wiirde begreifen, daf} die Sorglosigkeit der Bergpredigt nichts za tun hat mit
einer natiirlichen Unbekiimmertheit um die zem Leben notwendigen Dinge, wie
man sie bei gewissen, oft sehr liebenswerten Menschen bisweilen antrifft, daf die
von Jesus geforderte alle umfassende Liebe nicht das gleiche ist, wie ecine iiber-
schwengliche, sich verstrémende Menschenfreundlichkeit, und dafl die ,guten
Werke®, die wie ein Licht vor den Menschen leuchten sollen (Mt 5, 16), nicht jene
sind, die dem Tdter Lob einbringen und seine Leistung hervorheben, sondern die
den Blick auf den Vater im Himmel als ihren Urheber lenken. Daraus wiirde sich
dann von selbst ergeben, dafl man die in der Bergpredigt geforderten Haltungen
nicht erwerben kann, wie man sonst menschliche Haltungen erwirbt, durch guten
Willen und eigene Anstrengung, sondern dafi sie von Gott dem Glaubenden und
Jesus Nachfolgenden geschenkt werden miissen. Und ebenso wird klar, da man
diese Haltungen nicht anf einmal erwirbt, sondern hier ein Ziel vor Aungen gestellt
wird, das zwar unbedingt angestrebt werden mufl, dem man aber nar in kleinen
Schritten niherkommt. Und gerade hierin wird das eigentliche Geheimnis der Berg-
predigt deutlich. Niemand kann von sich aus sagen: ich kann das, was da gefordert
wird, oder: ich kann es nicht. Denn das liegt gar nicht in seiner Hand. Er kann nur
eines: glauben und dem Herrn folgen, denn daza hat ihn der Herr durch sein Wort,
das an alle gerichtet ist, gnadenhaft berufen und befihigt. Wer wirklich glaubt,
wer sich um eine tiefere Erkenntnis Christi miiht und sein Herz dem Erléser



194 Friedrich Wulf

erschlieft, der erhélt soviel Licht und Kraft, dafl er den ersten Schritt anf dem
Wege der Losschilung von den Giitern dieser Welt und von sich selbst, anf dem
Wege der Demut und Liebe tun kann, und das geniigt, um sagen zn kdnnen, er
erfille die Forderungen Jesn. Denn die inneren Erfahrungen, die er dabei madcht,
befidhigen ihn zu immer weiteren Schritten auf einem oft schmerzlichen, aber im
Grunde seligen Wege, der in diesem Leben nie zn Ende geht.

Ist also die Bergpredigt fiir Christen in der Welt realisierbar? Ja, sie ist es, aber
nur im Glauben. Der Weltchrist wird darum mehr als der Christ des Ritestandes
zu bedenken haben, dafl die Glaubenserfahrungen den Erfahrungen und Notwen-
digkeiten des gewdhnlichen Lebens widerstreiten kénnen. Wer hier nicht zu unter-
scheiden gelernt hat, kénnte beunruhigt werden und in seinem religidsen Streben
den Mut verlieren. Da bemiiht sich z. B. wirklich einer, der Mahnung des Herrn
nachzukommen: ,Fragt nicht, was ihr essen und was ihr trinken sollt, und dngstigt
euch nicht! Denn nach all dem trachten die Heiden (in) der Welt. Euer Vater aber
weifl, daf ihr das braucht® (Lk 12,29-80). Er versucht immer wieder, das Wort des
Apostels zu befolgen: ,All eure Sorgen werfet auf ihn; denn er sorgt fiir euch®
(1 Petr 5, 7). Aber die Sorgen in Familie und Bernf wollen ihn nicht loslassen. Eine
ungeniigende Wohnung, ein zu schmales Einkommen, eine wirtschaftliche Krisen-
zeit, mangelnde Gesundheit, Terminarbeit, alles das lastet anf ihm. Kommt dazu
noch eine in seiner Natur liegende oder anerzogene Angstlichkeit, dann kann er
sich schon gar nicht mehr dem Ansturm der auf ihn eindringenden Sorgen erwehren.
Und trotzdem kann er im Innersten seines Herzens im Sinne des Herrnwortes ohne
Sorge sein. Denn Glaubenserfahrungen brauchen nicht notwendig ins Erlebnis-
bewuftsein aufzusteigen, sie konnen in der Tiefe der Seele, im Verborgenen blei-
ben, sie konnen gefithlsmiflig kalt lassen und gegeniiber den gewShnlichen, sinnen-
haft bedingten Erfahrungen des tiglichen Lebens blafl und fast unwirklich erschei-
nen. Wenn es sich aber um echte Erfahrungen eines lebendigen Glaubens handelt,
dann werden sie den Menschen tragen, dann werden sie, nicht das Urteil des blof
natiirlich oder gar begehrlich denkenden Menschen, nicht die zwar intensiven, aber
vordergriindigen Erlebnisse, seine Entscheidungen bestimmen. An dem Licht, der
Klarheit, der Ruhe, dem Frieden, der Kraft, der inwendigen Freude, die von ihnen
ausgehen, weifl der Glaubende, dafl er sich keiner Tauschung hingibt und daf es
keine Illusion ist, was er im Glauben umfingt. Er kann von Sorgen aufgerieben
werden und dennoch sorglos und von einem tiefen Frieden erfiillt sein. Ent-
scheidend ist nur, ob er sich innerlich von allem gelést hat und das Vertrauen auf
die Sorge des himmlischen Vaters wachhalt.

Schmerzlicher noch sind die Spannungen zwischen den Forderungen der Berg-
predigt und den Gegebenheiten bzw. Notwendigkeiten des diesseitigen Lebens im
Bereich der Liebe. Auch sie wird der Weltchrist mehr als der Christ des Rite-
standes auszutragen haben. Wo gibe es eine Ehe, in der nicht aus selbstloser Liebe
und um des Herrn willen geschwiegen, geduldet und auf die Durchsetzung des
eigenen Rechts verzichtet werden miifite, und wie oft geschicht es, daR der eine
Ehepartner den anderen nur noch blutend und im Vertraven auf die géttliche
Verheiflung der Liebe aushilt. Aber dann kommt immer wieder der Augenblick,
wo Zweifel aufsteigen, ob man ein Recht aufgeben darf, ob das bloRe Dulden



Ist die Bergpredigt fiir Christen in der Welt realisierbar? 195

noch erlaubt, ob etwas gottgewollte Liebe oder Schwiche ist. — Da mochte einer
im Sinne der Bergpredigt verzeihen, aber er darf ein Vergehen nicht stehen lassen;
er mochte Geliehenes nicht zuriickfordern, aber diejenigen, fir die er zu sorgen
hat, verpflichten ihn dazu; er méchte sich gegen eine Verleumdung nicht recht-
fertigen, aber seine Stellung in Familie und Beruf duldet es nicht; er mochte den
Menschen belfen und seine ganze Zeit fiir sie opfern, aber er darf seine Frau und
seine Kinder nicht vernachlissigen, auch nicht wegen einer sozialen oder karita-
tiven oder sonstwie kirchlichen Arbeit. — Es wire gewiff heroisch, um der Ver-
meidung eines Atomkrieges und seiner Schrecknisse willen sich dem Feinde aus-
zuliefern, die kommunistische Diktatur, Hunger und Bedriickung und den Ver-
lust der Freiheit auf sich zu nehmen, wenn es aus Liebe zu Gott und zum Mit-
menschen geschihe. Aber dagegen steht die Verantwortung eines jeden fir die
Seinen, fiir die vielen Schwachen, fiir ein ganzes Volk, steht die Pflicht, offenes
Unrecht abzuwehren, die unaufgebbaren Giiter des Menschen zu schiitzen und das
Heil der vielen nicht aufs Spiel zu setzen. — Der Moglichkeiten eines Konfliktes
zwischen dem Ethos der Bergpredigt und der diesseitigen Giter- und Rechts-
ordnung im Leben des Weltchristen sind viele. An der Art und Weise, wie einer
sein Recht verficht, Recht und Gerechtigkeit schafft oder wiederherstellt, zeigt sich,
wovon sein Herz im tiefsten geprdgt und erfallt ist. Wer auch in der Durch-
setzung des Rechts die Liebe nicht verletzen, sondern sogar iben will, muf} die
zahllosen grofien und kleinen Maglichkeiten des Alltags zur wortlichen Befolgung
der Bergpredigt oft und oft ergriffen haben.

Am schwierigsten ist wohl die Vereinbarung des natirlichen Selbstbehaup-
tungswillens, ohne den man in dieser Welt nicht bestehen kann, mit der Mahnung
Christi, sich selbst und seine eigenen Interessen nicht mehr zu kennen, um durch-
lassig fir den reinen Gotteswillen zu werden. Aber auch hier sind beide Haltun-
gen in der gleichen Seele nebeneinander moglich, da sie verschiedenen Erfahrungs-
bereichen angehéren; nur miissen Demut und Gehorsam immer mehr das eigent-
liche Antlitz des Menschen prigen und seine Grundgesinnung bestimmen. Dazu
bedarf es allerdings einer lingeren Lebenserfahrung. Der junge Christ, der sich
seinen Platz an der Sonne noch erobern mufl, hat Vertrauen auf seine eigene Kraft
und auf seine Fahigkeiten und ebenso Erfolg notwendig. Sein Gehorsam dem
Willen Gottes gegeniiber wird sich zunidchst auf die Substanz der Gebote und auf
das willige Ertragen und Hinnehmen der Schikungen des Lebens beschrinken.
Aber allmihlich und immer schneller setzt die Entzauberung der Welt ein. Hier
will einem etwas nicht gelingen, dort wird eine Hoffnung zerschlagen und der-
jenige, dem man seine ganze Liebe schenkte, entspricht nicht dem Ideal, das man
von ihm in seinem Herzen trug. Dieser Prozef der Enttduschungen hort nie auf.
Stuck fiir Stiick wird einem mit zunehmendem Alter aus der Hand genommen. So
lernt der glaubige Mensch aus Erfahrung, dafl im Grunde ein anderer sein Leben
in ‘der Hand hat, und er beginnt zu erkennen, dafl der vollkommene christliche
Gehorsam wohl darin bestiinde, nicht mehr sich selbst bestimmen zu wollen, son-
dern Gott iiber sich verfiigen zu lassen, um so mehr, als er selbst ein Siinder ist, der
stindig der verzeihenden Liebe seines Gottes bedarf. Das ist der Augenblick, wo
ihm gesagt werden miifite, dafl die Erlésung in Christus aus dieser an sich



196 Friedrich (Dulf

schmerzlichen Erfahrung jedes Menschenlebens eine wunderbare; neue Moglich-
keit gemacht hat, zu einer Vollendung zu kommen, die unendlich weit iber alle
natiirlichen Moglichkeiten hinausliegt. Der Christ ist berufen, an der Vollkom-
menheit Gottes selber teilzunchmen und seine Herrlichkeit auszustrahlen. Wer
aus diesem Glaubenswissen lebte, wirde die Erfahrung machen, da man sich
selbst verleugnen kann — um nur noch Christus den Herrn zu kennen —, ohne sein
Selbstbewufitsein in den Anforderungen und Auseinandersetzungen dieser Welt
zu verlieren. Wer eine andere Erfahrung machte, wiirde zu sehr bei seinem San-
denbewufitsein stehen bleiben und nicht genug zu dem in Christus geschenkten
neuen Beruf vordringen. Eine Demut, die den Menschen seines Selbstvertrauens
beraubte, wire keine christliche Tugend. Wohl mufl die Art und Weise, in dieser
Welt aufzutreten und zu reagieren, gerade in den Schwierigkeiten des Lebens und
wenn man sich zu behaupten und durchzusetzen hat, bei einem Christen eine andere
sein als bei einem blof naturlich denkenden Menschen. Es sollte im Umgang mit
ihm offenkundig werden, daf} er die Welt und sich selbst Gberwunden hat und aus
einer Tiefe lebt, die der Durchschnittsmensch nicht kennt. Eben das bewirkt ja den
Einflufl einer wahrhaft christlichen Personlichkeit und gar eines Heiligen auf andere.
— Damit diirfte wohl einigermaflen ersichtlich geworden sein, wie die Erfullung
der Bergpredigt fur Weltchristen aussieht.

Wenn wir fiir unsere ganzen Uberlegungen jene Forderungen und Seligpreisun-
gen Jesu herausgegriffen haben, die sich auf das Verhéltnis des Menschen zu den
drei Grundbereichen seines Lebens beziehen, so soll am Schluf nicht vergessen wer-
den, dafl wir damit zugleich das gefafit haben, was den Kern der Evangelischen
Rite ausmacht, der fiir alle Christen ohne Unterschied gilt. Nur haben wir hier
diese Rate von der Seite ihrer Erfiillung her in den Blick bekommen. Mit der Drei-
heit von Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam ist auf das Kreuz Christi verwiesen,
auf die Kreuzigung dieser Welt, auf das Dahinschwinden ihrer jetzigen Gestalt
(1 Kor 7,31). Aber diesem gleichsam negativen Geheimnis unserer Erldsung ent-
spricht ein positives, wie es uniiberholbar in jenem wunderbaren Wort der Didache
ausgesprochen ist: ,Es komme die Gnade und es gehe voriiber diese Welt“ (10, 6).
Gnade sagten wir, sei anfiangliche Glorie. Dem Untergehen der Gestalt dieser Welt
entspricht die schon beginnende Herrlichkeit. Und so kdnnen wir nun sagen: Der
Glanz der um Christi willen erwihlten Armut ist die Sorglosigkeit. Der Glanz dex
Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen ist die Liebe, die keine Schranken mehr
kennt. Der Glanz des in der Nachfolge des Gekreuzigten geiibten Gehorsams ist das
Leuchten des Christen und seiner ,guten Werke' im Lichte des auferstandenen und
erhohten Herrn. Wir sollten viel mehr, als es fur gew6hnlich geschieht, von diesem
Glanz sprechen, in dem sich die Ewigkeit schon ankindigt. Zwar ,sind wir noch
nicht zur Herrlichkeit selbst wiedergeboren, sondern nur zur Hoffnung auf die
Herrlichkeit* (Trident. sess. 6), aber dicse Hoffnung ist nicht eine rein mensch-
liche, die das ersehnte Gut noch in gar keiner Weise besitzt. Denn da wir schon
»vom Tode hiniibergegangen sind zum Leben® (1 Joh 3,14), ,haben wir (auch
schon) das Licht des Lebens® (Joh 8, 12). In der Glaubenserfahrung wirft es seine
ersten Strahlen in unsere Welt voraus. Diese Erfahrung sollte unser christliches Be-



Ist die Bergpredigt fiir Christen in der Welt realisierbar? 197

wufltsein erfiillen. So erst wiirden wir den Vater bezeugen und den, der von sich
gesagt hat: ,Ich habe die Herrlichkeit, die du mir gegeben hast, ihnen gegeben®
(Joh 17, 22).

Damit enthiillt sich die Bergpredigt, die uns zunachst als das Schwerste erschien,
das Christus uns aufgegeben, als geradezu unausfithrbar fur unscre schwache Na-
tur, mn ihrer Realisierung aus dem Glauben als die Fiille Christi, als Reichtum und
Herrlichkeit der Erldsung. Thr erster Geschmack ist bitter. Er erinnert an die via
crucis, an den Gang des Herrn nach Golgotha. Das ist unser Anteil, der aus der
Stinde stammt. Aber man muf} ihre Schale aufbrechen. ,Denn Gott, der befahl,
dafl aus der Finsternis Licht sich entziinde, hat auch in unseren Herzen ein Licht
entziindet, um aufleuchten zu lassen den Glanz Gottes auf dem Antlitz (Jesu)
Christi® (2 Kor 3,6). Das ist Gottes Tat. , Wir aber tragen diesen Schatz in zer-
brechlichen Gefdflen, damit das Ubermafl an Kraft auf seiten Gottes sei und nicht
bei uns® (ebda. 7). ,O Tiefe des Reichtums, der Weisheit und der Erkenntnis
Gottes! Wie unerforschlich sind seine Ratschlisse und wie unergriindlich seine
Wege ... Aus ihm und durch ihn und fiir ihn ist alles. Ihm sei die Ehre in Ewig-
keit!* (Rém 11, 33. 36).






