
Ist die Bergpredigt für Christen in der Welt realisierbar ? 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Die Formulierung ist für jeden, der sich auch nur ein wenig mit der Bergpredigt 
beschäftigt hat, unmittelbar einleuchtend. Man braucht sich nur an einige ihrer 
scharf pointierten und oft antithetisch geprägten Spruchworte zu erinnern. •Selig 
seid ihr, wenn euch die Menschen hassen und wenn sie euch ausschließen und 
schmähen und euern Namen als einen schlechten ausstoßen um des Menschensohnes 
willen. Freut euch an jenem Tage und hüpft (vor Freude); denn siehe, euer Lohn 
ist groß im Himmel" (Lk 6,22 f). •Ihr seid das Salz der Erde. Wenn aber das Salz 
schal wird, womit soll man es salzen? Es taugt zu nichts mehr, als weggeworfen und 
von den Leuten zertreten zu werden" (Mt5,13). •Ihr habt gehört, daß zu den 
Alten gesagt worden ist: ,Du sollst nicht töten'; wer aber tötet, soll dem Gericht 
verfallen sein. Ich aber sage euch: Jeder, der seinem Bruder (auch nur) zürnt, soll 
dem Gericht verfallen sein; wer aber zu seinem Bruder sagt: ,Du Dummkopf, soll 
dem Hohen Rat verfallen sein; und wer zu ihm sagt: ,Du Narr', soll der Feuerhölle 
verfallen sein" (Mt 5,21-22). •Wenn dich dein rechtes Auge ärgert, dann reiß es 
aus und wirf es von dir! Denn es ist besser für dich, daß eines von deinen Gliedern 
verloren geht, als daß dein ganzer Leib in die Hölle geworfen wird" (Mt5,29). 
•Ihr habt gehört, daß gesagt worden ist: ,Auge um Auge, Zahn um Zahn!'. Ich 
aber sage euch: Ihr sollt euch dem Bösen nicht widersetzen" (Mt 5,38-39a). •Dem, 
der dich auf die Wange schlägt, halte auch die andere hin. und dem, der dir den 
Mantel nimmt, verweigere auch den Rock nicht. Jedem, der dich bittet, gib, und 
von dem, der das deine wegnimmt, fordere es nicht zurück" (Lk 6,29-30). •Liebet 
eure Feinde, tut wohl denen, die euch hassen, segnet, die euch fluchen, betet für die, 
die euch mißhandeln" (Lk 6,27). •Verkauft eure Habe und gebt (damit) Almosen! 
Macht euch Geldbeutel, die nicht alt werden, einen unerschöpflichen Schatz im 
Himmel, wo kein Dieb herankommt und keine Motte zerstört" (Lk 12,33). •Eng 
ist die Pforte und schmal der Weg, der ins Leben führt und wenige sind es, die ihn 
finden" (Mt 7,14). 

Wir lesen für gewöhnlich mit einigem Unbehagen über solche Sätze hinweg. Wer 
läßt sich schon ernstlich mit ihnen ein, wer läßt sie an sein Herz heran? Und wer 
es tut, der erschrickt • über die Härte der Forderungen Jesu und über das eigene 
Unvermögen, sie zu erfüllen. Mein Gott, so müßte er sprechen, wie soll ich das 
können, was Du von mir verlangst? Kein Wunder, daß auch die Theologen und 
Exegeten bis heute mit dem Problem der Erfüllbarkeit der Bergpredigt gerungen 
haben und zu den verschiedensten Lösungen gekommen sind. 

Einige suchen die radikalen Formulierungen Jesu dem menschlichen Denken 
durch den Hinweis verständlich zu machen, sie seien nicht wörtlich zu nehmen, son- 
dern müßten geistig verstanden werden, oder sie stellten keine Gebote dar, sondern 
seien nur Ausdruck innerer Haltungen, oder aber sie hätten keine objektive, aus 
dem Wesen der Sache hervorgehende und darum allgemeinverpflichtende Gültig- 
keit, sondern würden erst in der konkreten Situation, auf den jeweiligen Anruf 
Gottes hin, akut. 



1st die Bergpredigt für Christen in der Welt realisierbar? 185 

Andere wiederum sagen, die Bergpredigt sei nur für einen kleinen Kreis von 
Menschen ausführbar, für solche, die Gott zur engeren Nachfolge Christi berufe, 
also für die Mönche und Asketen, die der Welt entsagen, oder sogar nur für solche, 
denen Gott eine ganz besondere Gnade, ein Charisma, verleihe, also für die Heiligen, 
die in ihrer grenzenlosen Güte, in ihrer mystischen Christus- und Gottverbundenheit 
für den Durchschnittsmenschen unerreichbar seien. Man hat in diesem Zusammen- 
hang gern die Unterscheidung von Gebot und Rat gemacht. Die Bergpredigt gehe 
in vielen ihrer Forderungen, so sagt man, weit über den Dekalog hinaus und gehöre 
darum in den Bereich der Räte. 

Aber mit all dem trifft man nicht den Kern der Sache. Zunächst einmal ist daran 
festzuhalten, daß die Bergpredigt als Inbegriff der neutestamentlichen Ethik alle 
Christen in gleicher Weise angeht. Sie macht keinen Unterschied zwischen Jüngern 
und Volk und also auch nicht zwischen Mönchen und Laien; es gibt keine doppelte 
Moral und ebensowenig einen doppelten Bereich des menschlichen Handelns, einen 
profanen und einen religiösen. Mag die konkrete Anwendung mancher ihrer Sätze, 
etwa über die Armut, in den einzelnen christlichen Ständen sehr verschieden sein. 
Die Grundverpflichtung auf die Ethik der Bergpredigt ist für alle Christen die 
gleiche. Die Unterscheidung zwischen Gebot und Rat • die durchaus schriftgemäß 
ist (•Wer es fassen kann, der fasse es!", Mt 19,12) • hat unmittelbar in ihr keine 
Stütze. Ihre Forderungen haben insgesamt strengen Gebotscharakter. Die bildliche, 
absichtlich übertreibende Ausdrucksweise ist nur eine Frage des Stils • sie gehört 
zur Eigenart des orientalischen Spruchs •, berührt aber nicht die Sache. Wohl 
stellen die Forderungen Jesu keine neuen Gebote dar, als ob sie dem Gesetz, das 
in die Herzen der Menschen eingeschrieben ist (Rom 2,15) und das Gott auf dem 
Sinai in seinen Grundzügen noch einmal ausdrücklich verkündet hat, inhaltlich 
etwas hinzufügen wollten1. Sie wollen vielmehr eben dieses Gesetz zur Erfüllung 
(Mt 5,17), zu seiner Vollendung bringen. Aber indem Jesus der äußerlichen Geset- 
zesethik der Pharisäer eine Gesinnungsethik entgegenstellt, fordert er den Men- 
schen viel tiefer und unbedingter für Gott an. In der Bergpredigt verkündet er 
den reinen, absoluten, uneingeschränkten Gotteswillen, unbekümmert um die kon- 
kreten Verhältnisse in dieser Welt und um die Schwäche des Menschen. •Ihr habt 
gehört, daß gesagt worden ist ... Ich aber sage euch ..." 

•So müssen wir (also) die Sätze Jesu in ihrer Härte und Schroffheit stehen lassen. 
Jede noch so gut gemeinte Erweichung ist ein Angriff auf seine sittliche Botschaft"2. 
Damit stellt sich aber noch dringlicher die Frage: Sind solche Sätze • von Aus- 
nahmen abgesehen • in dieser Welt überhaupt realisierbar? Neuere protestan- 
tische Exegeten verneinen das, und zwar nicht nur wegen der tatsächlichen Schwäche 
des Durchschnittsmenschen, sondern grundsätzlich, aus theologischen Erwägungen. 
•Die Bergpredigt", sagt R. Bultmann, •fordert Unmögliches, und sie zur Norm 
des innerweltlichen Handelns machen wollen bedeutet deshalb nicht nur, etwas 

1 Edouard HamelSJ: Loi naturelle et loi du Christ, in: Sciences Ecclesiastiques 
10 (1958) 72: •... les moralistes affirment que le Christ n'a donne aucune precepte moral 
sp£cifiquement neuf". 

* Rudolf Schnackenburg: Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes, Mün- 
chen 1954, S. 55. 



186 Friedrich Wulf 

Aussichtsloses tun, sondern ihren Charakter als Skandalon (Ärgernis) verkennen"3. 
Ähnlich E. Thurneysen: Dem Leser der Bergpredigt •wird es angesichts der Schil- 
derung der neuen Haltung des neuen Menschen ... gehen wie einem, der in den 
Alpen vor einer grifflosen Wand steht. Sein Weg bricht ab. Und nun wird ihm 
gesagt: da oben, tausend Meter über dir geht der Weg weiter"4. Der Mensch kann 
den radikalen, unbedingten Willen Gottes nicht erfüllen. Nur Jesus konnte es, und 
er hat es für alle getan. An seiner Gerechtigkeit und seinem Gehorsam können alle 
teilnehmen. Was darum vom Christen vor allem gefordert wird, ist Glaube und 
Nachfolge. M. Dibelius dehnt die Unerfüllbarkeit der Bergpredigt sogar auf Jesus 
aus. •Die Bergpredigt", schreibt er, •stellt zu anspruchsvolle Forderungen, als daß 
sie je im irdischen Leben erfüllt werden könnten, nicht einmal im Leben des Erlösers 
selbst, weil auch sein Leben an irdische Verhältnisse gebunden war"5. Erst in dem 
mit Christus schon nahe herbeigekommenen Reich Gottes ist ihre Erfüllung möglich, 
und nur im Blick auf dieses wurden sie überhaupt verkündet. Ihre Paradoxie in 
der gegenwärtigen Situation soll den Menschen aufhorchen lassen, damit er sich 
auf die bevorstehende Vollendung ausrichte und vorbereite. Wer sich so durch die 
in ihrer ursprünglichen Form unerfüllbaren Forderungen Jesu anrufen läßt, der 
wird durch sie umgewandelt und befähigt, auch jetzt schon •ein Leben nach Gottes 
Willen, aber in den Grenzen der irdischen Existenz"6 zu führen. 

Kann man solche Thesen annehmen? Stellt wirklich der Herr die Menschen • 
bewußt! • vor unrealisierbare Forderungen? Widerspricht das nicht dem ganzen 
Tenor seiner Verkündigung, der Frohbotschaft von der Erlösung, jenem wunder- 
baren Wort •Kommet alle zu mir, die ihr voller Mühsal und beladen seid, ich will 
euch erquicken ... mein Joch ist mild und meine Last ist leicht" (Mt 11,28.30)? 
Anderseits ist nicht zu leugnen, daß die Bergpredigt den Menschen, aufs Ganze 
gesehen, überfordert und, wenn er sie ernst nimmt, in eine große Not und in 
Gewissenskonflikte bringen kann. Wo ist der Ausweg aus diesem Dilemma? Wo 
liegt ihr Geheimnis! Wo ist der Schlüssel zu ihrem wahren Verständnis? 

Das Entscheidende ist dieses: Die Bergpredigt zeigt in den Grundlinien, was es 
um die Ethik des Neuen Bundes, um die Erlösungsordnung in Christus, um den 
erlösten Menschen ist. Darum kann sie auch nur vom Wesen der Erlösung her 
erhellt werden. Worin besteht denn diese, jetzt nicht als geschichtlich einmalige, 
in der Gnade der Verzeihung und der Heiligung immer wieder wirksam werdende 
Tat des gekreuzigten Herrn, sondern als Ergebnis dieser Tat, als Zustand gesehen? 
Darin, daß der Gott der Gnade, der Vater unseres Herrn Jesus Christus, der sich 
uns in seinem menschgewordenen Sohn mitgeteilt und geschenkt hat, in unserem 
Fleisch unter uns anwesend ist, und wir auf Grund der Hingabe Jesu am Kreuz, 
unmittelbar wie dieser selbst, in der Liebe des Vaters leben, an dieser Liebe Anteil 
erhalten und dadurch mit allen Geschöpfen in Liebe verbunden sein können. In der 

3 Zit. nach Josef Schmid: Das Evangelium nach Mt (Regensburg NT) 31956, 
S. 154. 

4 Die Bergpredigt, in: Theologische Existenz heute, Heft 46, München 1936, S. 21. 
5 Botschaft und Geschichte. Gesammelte Aufsätze. Bd. I: Zur Evangelienforschung, Tü- 

bingen 1953, S. 136; ebda. S. 91: •In ihrem ursprünglichen Wortlaut waren manche Aus- 
sprüche Jesu keine Gebote, die für das gewöhnliche Leben paßten ... Sie scheinen zu para- 
dox, um befolgt werden zu können. Sie waren nicht realisierbar." 

6 ebda. S. 147. 



1st die Bergpredigt für Christen in der Welt realisierbar? 187 

Erlösung wird somit nicht nur die wesentliche Gnade des Paradieses wieder- 
geschenkt, sondern auch das Zukünftige, die Ewigkeit, die Seligkeit des Himmels 
schon vorweggenommen; die Gnade, sagen die Theologen, sei der Anfang der 
jenseitigen und endgültigen Herrlichkeit. Im Glauben, in der Hoffnung und in der 
Liebe soll der Christ mit Gott als seinem Vater in allen Stunden und auf allen 
Wegen seines Lebens einen so vertrauten Umgang haben wie die Stammeltern im 
Paradies (die vor dem Sündenfall ihrem Gott wie Kinder voll Freude entgegen- 
sprangen, wenn sie ihn •im Garten bei der Tageskühle einherwandeln hörten" 
[Gen 3,8]7) und wie die Seligen des Himmels (von deren Seligkeit der Seher auf 
Patmos das Wort vernahm: •Siehe das Zelt Gottes unter den Menschen! Er wird 
bei ihnen wohnen, und sie werden sein Volk sein, und Gott selbst wird bei ihnen 
sein" [GehOffb 21,3]). Mit dem leibhaften Kommen Gottes in seine Schöpfung 
hinein ist offenkundig geworden, daß der Mensch der von Gott unter Schmerzen, 
bis in den blutigen Tod hinein, Gesuchte und Geliebte ist. Der Mensch muß darum 
auch seinerseits den fleischgewordenen Gott suchen, nicht nur in der sichtbaren 
Kirche und ihren Sakramenten, jenen besonderen Zeichen seiner Gnadengegenwart, 
sondern mitten in seinem Alltag, in seinen Plänen, seiner Arbeit, seinem Beruf, 
seinem liebenden und leidenden Umgang mit den Menschen, in seinen Wunden 
und seinem Sterben. Immer und überall muß jener Gott, der sich in die Welt hinein 
entäußert hat, mit dabei sein. Immer und in allem muß ER der Erstgenannte und 
-gemeinte sein. Wo das der Fall ist, da ist Reich Gottes oder Himmelreich, wie 
Matthäus sagt. Denn dieses gnadenhafte Reich ist nichts anderes als die voll- 
kommene Durchsetzung der Herrschaft Gottes in der Welt und unter den Men- 
schen, die Durchsetzung der Herrschaft seiner Liebe. In Christus hat der Vater jene 
Königsherrschaft aufgerichtet, die seine triumphierende Liebe •alles in allem" 
(1 Kor 15,28) sein läßt. 

Nur vom Geheimnis des eschatologischen, jenseitigen und doch schon gegen- 
wärtigen und in Christus offenbar gewordenen Himmelreiches her ist es zu ver- 
stehen, wenn in der Bergpredigt der Mensch so unmittelbar, so unbedingt, so 
ungeteilt und ganz für Gott beansprucht und angefordert wird; wenn das Trach- 
ten nach diesem Reich und seiner Gerechtigkeit (Mt 6,33) so sehr im Vordergrund 
alles menschlichen Uberlegens und Handelns stehen soll, daß selbst nicht-sündhafte 
irdische Rücksichten, ja sogar unumstrittene Rechte des einzelnen dagegen zurück- 
zustehen haben (vgl. Mt5,39a; Lk 6,29-30). Die Bergpredigt verkündet die reli- 
giösen und sittlichen Haltungen, die das Herz der Erlösten in der zukünftigen Welt 
erfüllen, als schon hier und jetzt gefordert. Wer darum in dieses Reich gelangen, 
wer zu ihm gehören will, der muß sich auf das Eine Notwendige (Lk 10,42), auf 
das Neue, das mit Christus gekommen ist, umstellen. Das aber verlangt ein völliges 
Umdenken, eine Umkehr (Mk 1,15 par), eine Abkehr nicht nur von aller Sünde 
und aller Begierde, sondern auch von einem nur natürlichen Denken, das immer 
wieder die Erde zur eigentlichen Heimat des Menschen machen möchte und eine 
Selbstvollendung in dieser Welt anstrebt. Die Kluft, die dadurch zwischen dem 
Erfüller des Gesetzes (Mt5,17) im Gottesreiche und dem Heiden (Mt5,47; 6,32) 

7 Das Bild macht deutlich, daß die Stammeltern ursprünglich eine sehr unmittelbare 
Gotteserfahrung hatten, die für sie nicht den Charakter des Außergewöhnlichen besaß. 



188 Friedrich Wulf 

aufgerissen wird, ist unüberbrückbar. Man hat geradezu den Eindruck, als über- 
springe der Herr in seinen radikalen Forderungen selbst die unumgänglichen und 
durchaus legitimen Ordnungen dieser Welt, indem er schon im Hier und Jetzt jene 
himmlische Wirklichkeit als bestehend voraussetzt, die Johannes im 21. Kapitel 
der Geheimen Offenbarung beschreibt. Man braucht nur einmal konsequent durch- 
zudenken, was in einzelnen Sprüchen der Bergpredigt über das Verhältnis des 
Menschen zum Besitz, zum Mitmenschen und zu seinem eigenen Selbst, also zu den 
drei grundlegenden Bereichen seines Lebens, gesagt wird. 

Das neue Verhältnis des Christen zum Besitz 

Die hiesige Welt beruht im Bereich der materiellen Güter auf der Ordnung des 
Eigentums. Denn der Mensch hat zur Erhaltung seines leiblichen Lebens sowie zur 
Entfaltung seiner Persönlichkeit Besitz notwendig, der nur ihm gehört und über 
den er nach freiem Ermessen, was nicht heißt nach Willkür, verfügen kann. Ohne 
angemessenes Eigentum würde er nicht nur ein dürftiges Dasein fristen, sondern • 
was noch schlimmer wiegt • in Gefahr sein, als Mensch zu verkümmern. Die 
Sorge um Nahrung, Kleidung und Wohnung, um das Fortkommen im Beruf und 
den Unterhalt der Familie gehört also notwendig zu seinem Leben; er kann ihr 
gar nicht entraten. Und nun wird ihm nicht nur gesagt, er solle sich keine Schätze 
auf Erden sammeln (Mt 6,19), er solle sich nicht ängstlich um die tägliche Notdurft 
sorgen (Mt 6,25 ff.). Es wird ihm sogar geraten, seine Habe zu verkaufen und 
damit Almosen zu geben (Lk 12,33). Es sollen ihn eine Sorglosigkeit und Unbe- 
kümmertheit um die Dinge des täglichen Lebens kennzeichnen (Mt 6,25 ff. par), 
die weder in den Verhältnissen dieser Welt noch im Vertrauen auf den Gott einer 
bloß natürlichen Gotteserkenntnis ihre Begründung haben, sondern sich daraus 
ergeben, daß der himmlische Vater nach den Worten Jesu allen in Überfluß spen- 
det. Das alles setzt aber das jenseitige, endgültige Leben als schon existent voraus, 
in dem es kein Eigentum mehr gibt, sondern alle alles gemeinsam haben. Will man 
nämlich da Gleichniswort von den Vögeln des Himmels, die der himmlische Vater 
ernährt, und den Lilien auf dem Felde, die er in unvergleichlicher Pracht kleidet, 
nicht im Sinne einer frommen Redensart oder einer religiösen Schwärmerei ver- 
stehen, sondern ernst nehmen, dann bleibt gar keine andere Lösung möglich. Aus 
einem solchen Verständnis der Botschaft Christi heraus hat denn auch die christ- 
liche Urgemeinde zu Jerusalem in vollkommener Gütergemeinschaft gelebt (Apg 
4.32). Was sie dazu bewegte, war kein kommunistischer Messianismus, keine sek- 
tiererhafte Weltverbesserungsidee, sondern der lebendige Glaube an das in Chri- 
stus angekommene und nie mehr untergehende Reich Gottes, in dem es niemandem 
an etwas fehlt. 

Das neue Verhältnis des Christen zum Mitmenschen 

Das Verhältnis des Menschen zu seinem Mitmenschen ist in dieser Welt zunächst 
einmal durch sichtbare und umgrenzte Ordnungen geregelt, die bestimmte Rechte 
und Pflichten mit sich bringen. Es sind die Ordnungen von Ehe und Familie, von 
Volk und Nachbarschaft, von Freundschaft und freigewählter Gemeinschaft. Selbst 



Ist die Bergpredigt für Christen in der Welt realisierbar? 189 

das Alte Testament hat das Gebot, daß man seinen Nächsten lieben solle wie sich 
selbst (Lev 19, 18) unmittelbar als für den Volksgenossen geltend verstanden1*. Erst 
Jesus hat im Gleichnis vom barmherzigen Samariter jeden Menschen ohne Unter- 
schied als •meinen Nächsten" bezeichnet (vgl. Lk 10, 29). Man darf dieses Wort 
aber nicht dadurch nivellieren, daß man es im Sinne einer allgemeinen Philanthro- 
pie oder einer höher entwickelten Humanität versteht. Es s.teckl mehr dahinter. Es 
weist auf das hin, was im Reiche Gottes sein wird, auf die Vorbehaltlosigkeit und 
Universalität der Liebe zum Mitmenschen, auf jenes gnadenhafte Geheimnis, von 
dem Christus im Abendmahlsaal spricht, wenn er den Vater bittet: •daß sie alle 
eins seien, wie Du, Vater, in mir und ich in Dir; daß sie eins seien in uns, damit die 
Welt glaubt, daß Du mich gesandt hast" (Joh 17, 21). In diesem Reiche fallen alle 
völkischen, ständischen und geschlechtlichen Ordnungen und damit Begrenzungen 
der Liebe fort, denn •ihr alle, die ihr in Christus hinein getauft wurdet, habt Chri- 
stus angezogen. Da gilt nicht mehr Jude und Hellene, nicht Sklave und Freier, 
nicht Mann und Frau; denn alle seid ihr einer in Christus" (Gal 3, 27 f.). Was im 
besonderen die Ehe betrifft, so hat Christus ausdrücklich das Gesetz dieser Welt 
dem Gesetz des Reiches Gottes gegenübergestellt, wenn er sagt: •Die Kinder dieser 
Welt heiraten und lassen sich heiraten. Die aber gewürdigt sind, an jener Welt 
und an der Auferstehung von den Toten Anteil zu haben, heiraten weder noch 
lassen sie sich heiraten; denn sie können ja auch nicht mehr sterben" (Lk 20, 
35•36a). Im Himmel gibt es die Ehe als Urzelle der menschlichen Lebens- und 
Liebesgemeinschaft nicht mehr. Da zählt nur noch die Gemeinschaft in Christus. Die 
Anteilnahme an ihr aber wird einzig durch das Maß selbstloser, uneingeschränk- 
ter Liebe bestimmt, das sich ein Mensch in der Kraft des gekreuzigten Herrn durch 
die Hingabe seines Herzens hier auf Erden erworben hat • womit zugleich gesagt 
ist, daß das liebende Verhältnis der Seligen untereinander von je un vertausch barer 
Einmaligkeit ist. 

Von solchen Voraussetzungen geht nun wieder die Bergpredigt aus, wenn sie eine 
Liebe zum Nächsten fordert, die keine Begrenzung durch gesellschaftliche Rück- 
sichten oder persönliche Rechtsansprüche mehr kennt. Nicht einmal die Bösen, die 
Gewalttätigen, die Betrüger, die Undankbaren und die personlichen Feinde sollen 
von der Liebe ausgeschlossen sein., •Liebet eure Feinde, tut wohl denen, die euch 
hassen, segnet, die euch fluchen, betet für die, die euch mißhandeln" (Lk 6, 27 f.). 
Wie sehr es bei all dem um eine übernatürliche, gleichsam himmlische Liebe, um 
die Vorwegnahme der vollkommenen Liebe der Seligen geht, zeigt eindeutig die 
Begründung, die Jesus seinen Forderungen hinzufügt: denn auch der •Vater im 
Himmel8 ... läßt seine Sonne aufgehen über Gute und Böse und läßt regnen über 
Gerechte und Ungerechte" (Mt 5, 45); •er ist gütig (auch) gegen die Undankbaren 
und Bösen. Seid (darum auch ihr) barmherzig, wie euer Vater barmherzig ist" (Lk 
6,35 b•36); •seid vollkommen, wie euer himmlischer Vater vollkommen ist" (Mt 
5, 48). Kein irdisches Motiv könnte den Menschen zu jener Liebe beflügeln, die das 
Reich Gottes von dieser Welt unterscheidet. 

8 J. Schmidt, aaO., S. 110. 
• Es wird also nicht nur auf den Sdiöpfer-Gott, sondern auf den Gott der Gnade und 

Erlösung hingewiesen. 



190 Friedridi Wulf 

Das neue Verhältnis des Christen zu sich selbst 

Der Mensch als personales Wesen steht im Rahmen der in Gott begründeten sitt- 
lichen Ordnung in dieser Weltzeit unter dem Gesetz der freien Selbstbestimmung; 
sie ist seine Würde und seine Aufgabe. Er muß sein Leben selbst in die Hand neh- 
men und gestalten. In den eigentlichen und entscheidenden Fragen seines Lebens 
kann ihn niemand davon befreien, auch nicht eine freiwillig übernommene Bin- 
dung im Gehorsam, er hörte sonst auf, ein Mensch zu sein. Nur wer seinen eige- 
nen Weg sucht und findet, wer seine Kräfte dafür einsetzt, diesen Weg zu gehen, 
wer die Verantwortung nicht scheut, wer etwas wagt und sich entscheiden kann, der 
gelangt zu jenem ausgeglichenen Selbstgefühl und Selbstbewußtsein, das den Ge- 
sunden vom Kranken, die Persönlichkeit vom Durchschnittsmenschen unterscheidet. 
Dieses natürliche Selbstbewußtsein beruht infolgedessen ganz wesentlich mit auf 
dem Wissen um die eigene Freiheit, die eigene Kraft, die eigenen Werte und Lei- 
stungen, was nicht notwendig heißt, daß man sich deren rühmt oder darin spiegelt. 
Das ist auch bei einem religiösen Menschen so, mag er auch mittelbar all seine 
Kräfte und Talente und was er mit ihnen erreicht hat auf den Schöpfergott als den 
Spender und Erhalter alles Lebens zurückführen. Diesem auf dem eigenen persona- 
len Wert, auf dem Sich-selbst-ßestimmen-wollen, auf den eigenen Leistungen 
aufruhenden Selbstbewußtsein stellt Jesus eine andere Haltung entgegen. Der 
Mensch soll sich verleugnen (Mt 16, 24 par), d. h. nicht mehr kennen, sich wie einen 
Gestorbenen (und in Christus Auferstandenen) betrachten. Er soll nur noch einen 
kennen und bekennen (Mt 10, 32; 1 Joh 2, 23; 4, 2), Ihn, Jesus, der von sich gesagt 
hat: •Ich bin das Licht der Welt" (Joh 8, 12), •ich bin der Weg, die Wahrheit und 
das Leben" (Joh 14, 6), •ohne mich könnt ihr nichts tun" (Joh 15, 5). Er soll darum 
immer mehr mit Paulus sprechen können: •Ich lebe nicht mehr als ich, es lebt in mir 
Christus" (Gal 2,20). Wo das wirklich gelebt würde, da wäre der Christ gleichsam 
durchscheinend geworden für die Person und das Leben des Herrn, für den lebendi- 
gen Gott und seinen heiligen Willen; er würde nicht mehr sich selbst bestimmen wol- 
len, sondern über sich verfügen lassen; der Wille Gottes immer und in allem wäre 
seine Seligkeit. Ist eine solche Vollkommenheit aber nicht der zukünftigen Welt 
vorbehalten? 

Eben diese Vollendung ist aber vorausgesetzt, wenn Jesus in der Bergpredigt 
denen, die an ihn glauben, zuruft: •Ihr seid das Salz der Erde... Ihr seid das 
Licht der Welt" (Mt 5, 13 f.). Was nur Er, der vom Himmel gekommen ist, von sich 
sagen konnte, soll auch von denen gelten, die hier auf Erden mit ihm verbunden 
sind: sie sollen die Erde reinigen und vor der letzten Fäulnis bewahren, sie sollen 
die Sinnerhellung der Welt und ihrer Geschichte, der Dunkelheiten und Rätselhaf- 
tigkeiten des menschlichen Lebens sein. Hier ist der Christ mit Christus eins gewor- 
den. Nur so darf auch der Satz verstanden werden: •So soll euer Licht vor den 
Menschen leuchten, damit sie eure guten Werke sehen und euren Vater im Him- 
mel preisen" (Mt 5, 16). Die ,guten Werke', die sie tun, schreiben sie nicht mehr 
sich, sondern dem ,Väter im Himmel' zu. Ihr Selbstbewußtsein vor Gott beruht nicht 
auf der eigenen Kraft und Leistung, sondern auf dem Wissen um das eigene Nichts 
und auf dem, was Christus in ihnen und durch sie tut. Sie denken, was Christus ge- 



* Ist die Bergpredigt für Christen in der Welt realisierbar? • 191 

dacht hat, als er auf die Erde kam (Phil 2, 5), sie geben alles auf und erachten es 
als Unrat, um Christus zu gewinnen und in ihm erfunden zu werden (Phil 3, 8), sie 
haben nur noch das eine Verlangen, bei Christus zu sein (Phil 1,23). Das aber ist 

der Himmel. 

So ist also die Bergpredigt die Verkündigung von dem, was im Reiche Gottes, im 
,Himmelreich' ist und sein soll. Sie enthält keine neuen Gebote • denn die Gebote 
sind im Wesen der geschaffenen Dinge, insbesondere des Menschen, und letztlich 
im Wesen Gottes begründet und darum unüberholbar •, aber sie setzt ein neues 
Ereignis voraus, das alle irdischen Begrenzungen für die Erfüllung der Gebote 
aufhebt und neue Möglichkeiten ihrer Erkenntnis und ihrer Verwirklichung für den 
Menschen schafft. Dieses Ereignis ist das Geheimnis der Inkarnation, der Mensch- 
werdung Gottes. Indem Gott eine menschliche Natur annahm, ist er gleichsam 
selbst ein Stück Welt geworden und diese hinwiederum Welt des Sohnes, des 
.Vaters unseres Herrn Jesus Christus'. Dadurch sind die natürlichen Ordnungen von 
Besitz, Ehe und Staat, die dem geschöpflichen Eigenleben, seiner Entfaltung und 
Vollendung dienen, im Grunde schon überholt, wenn sie auch nach wie vor in Kraft 
bleiben und den Willen Gottes in der Jetztzeit verkünden, ja sogar • wie die Ehe 
• unmittelbar in die Erlösungsordnung hineingenommen werden. Denn wo Gott 
personhaft gegenwärtig ist, da kann alles nur noch um seinetwillen da sein, da muß 
alles, was Geist hat, die Herrlichkeit seiner grenzenlosen Liebe bezeugen und aus- 
strahlen. Darum wird nun vom Menschen eine neue Einstellung zur Welt: zu den 
Dingen, zum Mitmenschen und zu sich selbst gefordert. Er muß alles Irdische auf 
den ,Gott-mit-uns', auf den in Christus in dieser Welt anwesenden Gott hin durch- 
scheinend machen. Das aber ist nur im Glauben erfahrbar und vollziehbar. Das 
besagt ein dreifaches, und damit versuchen wir zugleich eine Antwort zu geben auf 
die Frage, ob und in welcher Weise die Bergpredigt für Christen in der Welt 
realisierbar ist. 

Glaube ist zunächst einmal Gnade, ein Geschenk Gottes, das dem Menschen die 
Welt des Herzens Gottes erschließt. Ohne gnadenhafte Erkenntnis läßt sich die 
Bergpredigt nicht verstehen. Man kann sie nicht von einer natürlichen Ethik her 
,erklären' und auch nicht einfach aus dem Willen des Schöpfergottes ableiten • 
obwohl sie diesem Willen vollkommen entspricht und die höchste Vollendung der 
menschlichen Natur im Auge hat •, sie müßte sonst als eine maßlose Übertreibung 
erscheinen und die Vorstellung von Recht und Gerechtigkeit empfindlich stören. Es 
bedarf vielmehr der •alles überragenden Erkenntnis Christi" (Phil 3,8), seiner 
Erlöserliebe bis zum Tod am Kreuz, um die Forderungen Jesu und ihre Erfüllbar- 
keit zu begreifen. Gnadenhaft geschenkt ist auch alles, was der Christ im Hinblick 
auf die Erfüllung dieser Forderungen tut. Auf seine eigene Kraft angewiesen, 
müßte er tatsächlich vor der Bergpredigt wie vor einer ,grifflosen Wand in den 
Alpen' stehen. •Leichter kommt ein Kamel durch ein Nadelöhr hindurch als ein 
Reicher ins Reich Gottes hinein" (Mk 10,25), lautet ein Herrnwort. Als die Jünger 
über diese Worte erschraken und zueinander sagten: •,Ja, wer kann (dann über- 
haupt) noch gerettet werden', blickte Jesus sie an und sprach: ,Bei den Menschen 
ist es unmöglich, aber nicht bei Gott; denn bei Gott ist alles möglich'" (ebda. 26-28). 



192 Friedridi Wulf 

Das erste, was darum von einem Christen angesichts der unersteigbar scheinenden 
Höhe der sittlichen Botschaft Jesu verlangt wird, ist ein lebendiger Glaube an das 
in der Gnade schon gegenwärtige Reich Gottes und aus diesem Glauben heraus die 
Nachfolge des Herrn. Die Bergpredigt ist nicht nur ein moralischer Appell, sondern 
noch mehr ein Aufruf zu Glaube und Nachfolge. 

Die Tatsache, daß das Geheimnis der Bergpredigt nur im Glauben erfaßt wird 
und ihre Forderungen nur im Glauben erfüllt werden können, bedingt weiterhin, 
daß von ihr zunächst immer nur der Einzelne angesprochen wird und in der Gnade 
zu einem neuen Menschen in Christus umgewandelt werden soll. Denn die Glau- 
bensgnade ist ein persönlicher Ruf Gottes, der aus keinem allgemeinen Gesetz ab- 
geleitet werden kann. Auch wenn Jesus sich mit seiner Verkündigung an das ganze 
Volk wendet, so will er doch nicht das Leben der menschlichen Gesellschaft als 
solcher und überhaupt nicht die Welt in ihrer hiesigen Struktur verändern; er ist 
kein Weltverbesserer. Die Bergpredigt ist darum auch nicht Setzung von Recht in 
dieser Welt. Sie will das Naturrecht weder ergänzen, noch macht sie es überflüssig. 
Man erfährt aus ihr weder, was in Fragen des Besitzes und des Eigentums noch im 
Bereich von Staat und Gesellschaft rechtens ist. Sie regelt nicht die Beziehungen der 
Völker untereinander und sagt nichts über die Erlaubtheit oder Unerlaubtheit des 
Krieges. Anderseits soll aber die Ethik der Bergpredigt nicht auf den einzelnen 
Christen und sein persönliches Leben beschränkt bleiben, sondern das menschliche 
Gemeinschaftsleben erfassen und sichtbar umwandeln. Tatsächlich werden es aber 
außer Einzelnen immer nur kleine Gemeinschaften: Familien, Freundeskreise und 
die Orden sein, die das Reich Gottes im Sinne der Forderungen Jesu zu verwirk- 
lichen suchen, und auch die Kirche als die sichtbare Gemeinschaft der Gläubigen in 
Christus bleibt in dieser Welt immer nur die ,kleine Herde'. 

Und endlich noch ein drittes: Glaube besagt immer auch Ordnung des Kreuzes. 
Glaube ist nicht nur ein Licht, sondern auch eine Dunkelheit, eine .Gefangennahme 
aller Gedanken (der Vernunft) hinein in den Gehorsam Christi' (2 Kor 10,5); er ist 
•die feste Zuversicht auf das, was wir erhoffen, die Überzeugung von dem, was wir 
nicht sehen" (Hebr 11,1). Dadurch kommt in das Leben des Christen eine Span- 
nung und eine Schwere • ebenso natürlich eine neue Sinnerfüllung und Beglük- 
kung •, die der Nichtgläubige nicht kennt. Die sichtbare, unmittelbar erlebte und 
die geglaubte Wirklichkeit fallen für die menschliche Erfahrung nicht zusammen, 
und das um so weniger, als die konkrete Welt, in der wir leben, ohne Unterlaß von 
der Sünde verunstaltet wird, von Leiden und Tod gekennzeichnet ist und auch 
nach dem Sieg Christi am Kreuz noch immer unter dem Einfluß des Teufels steht. 
Es gilt darum oft gegen allen äußeren Schein zu glauben und gegen alle mensch- 
liche Hoffnung zu hoffen, wie es der Hebräerbrief von den großen Glaubenden des 
Alten Bundes bezeugt: •Sie, deren die Welt nicht wert war, irrten umher in Wüsten 
und Gebirgen, in Höhlen und Klüften der Erde. Und sie alle, obwohl durch das 
Zeugnis des Glaubens bewährt, starben, noch bevor sie die erfüllte Verheißung 
erlebten; sie sahen sie nur von ferne und grüßten ihr zu und mußten bekennen, daß 
sie Pilger und Fremdlinge auf Erden seien" (11,38. 39a. 13). Zu solchen Erfah- 
rungen führt auch die Bergpredigt. Man braucht nur an die Seligpreisungen zu 
denken, die in ihrer lukanischen und wahrscheinlich ursprünglichen Fassung (Lk 



1st die Bergpredigt für Christen in der Welt realisierbar? 193 

6, 20b-23) den Gegensatz zwischen der hiesigen Welt und dem Reich Gottes aufs 
höchste steigern. Die Armut und der unerschöpfliche Schatz im Himmel (Lk 12,33), 
das Weinen und das Lachen, der Hunger und die Sättigung, das Verfolgtwerden 
und die Freude stehen einander für die menschliche Erfahrung entgegen. Diese 
Spannung im eigenen Leben realisieren zu müssen, bedeutet für den Christen immer 
wieder eine schmerzliche Glaubensprüfung. Wird sie aber von ihm als solche an- 
genommen und im Geist der Sühne, in der Kraft des Kreuzes Christi, getragen, 
dann zeigt sich, daß sie eine äußerst wirksame, gnadenhafte Möglichkeit ist, um das 
Herz von irdischer Gesinnung, von aller sündhaften, selbstsüchtigen Begehrlichkeit 
zu reinigen und so für die Welt des Reiches Gottes, ihre Wirklichkeit und ihre 
Reichtümer, immer mehr zu erschließen. 

Aus der unlöslichen Beziehung der Bergpredigt zum Glauben folgt, daß im 
Grunde nur der Glaubende beurteilen kann, ob die radikalen Forderungen Jesu 
in dieser Welt und für Christen in der Welt erfüllbar sind oder nicht. Man kann 
nicht apriori und rein theoretisch gültig über die Bergpredigt sprechen. Man muß 
sich schon zuvor mit ihr im Glauben real eingelassen haben, man muß einmal, wenn 
auch nur anfänglich, erfahren und geschmeckt haben, wie es ist, wenn man im 
Vertrauen auf das Wort des Herrn und in seiner Nachfolge etwas tut, was unver- 
nünftig' zu sein scheint im Sinne der Klugheit dieser Welt oder sogar einer berech- 
tigten Umsicht • wie es ist, wenn man aus Liebe zum Herrn und zum Nächsten 
einmal einen irdischen Vorteil nicht wahrnimmt, auch wenn man es erlaubterweise 
könnte, oder sich nicht durchsetzt, auch wenn man im Recht wäre. Dann würde man 
aus einem inneren Wissen zu verstehen beginnen, was Christus mit der Sorglosig- 
keit, mit der uneingeschränkten, sich selbst vergessenden Liebe zum Mitmenschen 
mit dem Wort vom ,Salz der Erde' und vom ,Licht der Welt' eigentlich gemeint hat. 
Man würde begreifen, daß die Sorglosigkeit der Bergpredigt nichts zu tun hat mit 
einer natürlichen Unbekümmertheit um die zum Leben notwendigen Dinge, wie 
man sie bei gewissen, oft sehr liebenswerten Menschen bisweilen antrifft, daß die 
von Jesus geforderte alle umfassende Liebe nicht das gleiche ist, wie eine über- 
schwengliche, sich verströmende Menschenfreundlichkeit, und daß die ,guten 
Werke', die wie ein Licht vor den Menschen leuchten sollen (Mt 5,16), nicht jene 
sind, die dem Täter Lob einbringen und seine Leistung hervorheben, sondern die 
den Blick auf den Vater im Himmel als ihren Urheber lenken. Daraus würde sich 
dann von selbst ergeben, daß man die in der Bergpredigt geforderten Haltungen 
nicht erwerben kann, wie man sonst menschliche Haltungen erwirbt, durch guten 
Willen und eigene Anstrengung, sondern daß sie von Gott dem Glaubenden und 
Jesus Nachfolgenden geschenkt werden müssen. Und ebenso wird klar, daß man 
diese Haltungen nicht auf einmal erwirbt, sondern hier ein Ziel vor Augen gestellt 
wird, das zwar unbedingt angestrebt werden muß, dem man aber nur in kleinen 
Schritten näherkommt. Und gerade hierin wird das eigentliche Geheimnis der Berg- 
predigt deutlich. Niemand kann von sich aus sagen: ich kann das, was da gefordert 
wird, oder: ich kann es nicht. Denn das liegt gar nicht in seiner Hand. Er kann nur 
eines: glauben und dem Herrn folgen, denn dazu hat ihn der Herr durch sein Wort, 
das an alle gerichtet ist, gnadenhaft berufen und befähigt. Wer wirklich glaubt, 
wer sich um eine tiefere Erkenntnis Christi müht und sein Herz dem Erlöser 



194 Friedrich Wulf 

erschließt, der erhält soviel Licht und Kraft, daß er den ersten Schritt auf dem 
Wege der Losschälung von den Gütern dieser Welt und von sich selbst, auf dem 
Wege der Demut und Liebe tun kann, und das genügt, um sagen zu können, er 
erfülle die Forderungen Jesu. Denn die inneren Erfahrungen, die er dabei macht, 
befähigen ihn zu immer weiteren Schritten auf einem oft schmerzlichen, aber im 
Grunde seligen Wege, der in diesem Leben nie zu Ende geht. 

Ist also die Bergpredigt für Christen in der Welt realisierbar? Ja, sie ist es, aber 
nur im Glauben. Der Weltchrist wird darum mehr als der Christ des Rätestandes 
zu bedenken haben, daß die Glaubenserfahrungen den Erfahrungen und Notwen- 
digkeiten des gewöhnlichen Lebens widerstreiten können. Wer hier nicht zu unter- 
scheiden gelernt hat, könnte beunruhigt werden und in seinem religiösen Streben 
den Mut verlieren. Da bemüht sich z. B. wirklich einer, der Mahnung des Herrn 
nachzukommen: •Fragt nicht, was ihr essen und was ihr trinken sollt, und ängstigt 
euch nicht! Denn nach all dem trachten die Heiden (in) der Welt. Euer Vater aber 
weiß, daß ihr das braucht" (Lk 12,29-30). Er versucht immer wieder, das Wort des 
Apostels zu befolgen: •All eure Sorgen werfet auf ihn; denn er sorgt für euch" 
(1 Petr 5, 7). Aber die Sorgen in Familie und Beruf wollen ihn nicht loslassen. Eine 
ungenügende Wohnung, ein zu schmales Einkommen, eine wirtschaftliche Krisen- 
zeit, mangelnde Gesundheit, Terminarbeit, alles das lastet auf ihm. Kommt dazu 
noch eine in seiner Natur liegende oder anerzogene Ängstlichkeit, dann kann er 
sich schon gar nicht mehr dem Ansturm der auf ihn eindringenden Sorgen erwehren. 
Und trotzdem kann er im Innersten seines Herzens im Sinne des Herrnwortes ohne 
Sorge sein. Denn Glaubenserfahrungen brauchen nicht notwendig ins Erlebnis- 
bewußtsein aufzusteigen, sie können in der Tiefe der Seele, im Verborgenen blei- 
ben, sie können gefühlsmäßig kalt lassen und gegenüber den gewöhnlichen, sinnen- 
haft bedingten Erfahrungen des täglichen Lebens blaß und fast unwirklich erschei- 
nen. Wenn es sich aber um echte Erfahrungen eines lebendigen Glaubens handelt, 
dann werden sie den Menschen tragen, dann werden sie, nicht das Urteil des bloß 
natürlich oder gar begehrlich denkenden Menschen, nicht die zwar intensiven, aber 
vordergründigen Erlebnisse, seine Entscheidungen bestimmen. An dem Licht, der 
Klarheit, der Ruhe, dem Frieden, der Kraft, der inwendigen Freude, die von ihnen 
ausgehen, weiß der Glaubende, daß er sich keiner Täuschung hingibt und daß es 
keine Illusion ist, was er im Glauben umfängt. Er kann von Sorgen aufgerieben 
werden und dennoch sorglos und von einem tiefen Frieden erfüllt sein. Ent- 
scheidend ist nur, ob er sich innerlich von allem gelöst hat und das Vertrauen auf 
die Sorge des himmlischen Vaters wachhält. 

Schmerzlicher noch sind die Spannungen zwischen den Forderungen der Berg- 
predigt und den Gegebenheiten bzw. Notwendigkeiten des diesseitigen Lebens im 
Bereich der Liebe. Auch sie wird der Weltchrist mehr als der Christ des Räte- 
standes auszutragen haben. Wo gäbe es eine Ehe, in der nicht aus selbstloser Liebe 
und um des Herrn willen geschwiegen, geduldet und auf die Durchsetzung des 
eigenen Rechts verzichtet werden müßte, und wie oft geschieht es, daß der eine 
Ehepartner den anderen nur noch blutend und im Vertrauen auf die göttliche 
Verheißung der Liebe aushält. Aber dann kommt immer wieder der Augenblick, 
wo Zweifel aufsteigen, ob man ein Recht aufgeben darf, ob das bloße Dulden 



1st die Bergpredigt für Christen in der Welt realisierbar? 195 

noch erlaubt, ob etwas gottgewollte Liebe oder Schwäche ist. • Da möchte einer 
im Sinne der Bergpredigt verzeihen, aber er darf ein Vergehen nicht stehen lassen; 
er möchte Geliehenes nicht zurückfordern, aber diejenigen, für die er zu sorgen 
hat, verpflichten ihn dazu; er möchte sich gegen eine Verleumdung nicht recht- 
fertigen, aber seine Stellung in Familie und Beruf duldet es nicht; er möchte den 
Menschen helfen und seine ganze Zeit für sie opfern, aber er darf seine Frau und 
seine Kinder nicht vernachlässigen, auch nicht wegen einer sozialen oder karita- 
tiven oder sonstwie kirchlichen Arbeit. • Es wäre gewiß heroisch, um der Ver- 
meidung eines Atomkrieges und seiner Schrecknisse willen sich dem Feinde aus- 
zuliefern, die kommunistische Diktatur, Hunger und Bedrückung und den Ver- 
lust der Freiheit auf sich zu nehmen, wenn es aus Liebe zu Gott und zum Mit- 
menschen geschähe. Aber dagegen steht die Verantwortung eines jeden für die 
Seinen, für die vielen Schwachen, für ein ganzes Volk, steht die Pflicht, offenes 
Unrecht abzuwehren, die unaufgebbaren Güter des Menschen zu schützen und das 
Heil der vielen nicht aufs Spiel zu setzen. • Der Möglichkeiten eines Konfliktes 
zwischen dem Ethos der Bergpredigt und der diesseitigen Güter- und Rechts- 
ordnung im Leben des Weltchristen sind viele. An der Art und Weise, wie einer 
sein Recht verficht, Recht und Gerechtigkeit schafft oder wiederherstellt, zeigt sich, 
wovon sein Herz im tiefsten geprägt und erfüllt ist. Wer auch in der Durch- 
setzung des Rechts die Liebe nicht verletzen, sondern sogar üben will, muß die 
zahllosen großen und kleinen Möglichkeiten des Alltags zur wörtlichen Befolgung 
der Bergpredigt oft und oft ergriffen haben. 

Am schwierigsten ist wohl die Vereinbarung des natürlichen Selbstbehaup- 
tungswillens, ohne den man in dieser Welt nicht bestehen kann, mit der Mahnung 
Christi, sich selbst und seine eigenen Interessen nicht mehr zu kennen, um durch- 
lässig für den reinen Gotteswillen zu werden. Aber auch hier sind beide Haltun- 
gen in der gleichen Seele nebeneinander möglich, da sie verschiedenen Erfahrungs- 
bereichen angehören; nur müssen Demut und Gehorsam immer mehr das eigent- 
liche Antlitz des Menschen prägen und seine Grundgesinnung bestimmen. Dazu 
bedarf es allerdings einer längeren Lebenserfahrung. Der junge Christ, der sich 
seinen Platz an der Sonne noch erobern muß, hat Vertrauen auf seine eigene Kraft 
und auf seine Fähigkeiten und ebenso Erfolg notwendig. Sein Gehorsam dem 
Willen Gottes gegenüber wird sich zunächst auf die Substanz der Gebote und auf 
das willige Ertragen und Hinnehmen der Schickungen des Lebens beschränken. 
Aber allmählich und immer schneller setzt die Entzauberung der Welt ein. Hier 
will einem etwas nicht gelingen, dort wird eine Hoffnung zerschlagen und der- 
jenige, dem man seine ganze Liebe schenkte, entspricht nicht dem Ideal, das man 
von ihm in seinem Herzen trug. Dieser Prozeß der Enttäuschungen hört nie auf. 
Stück für Stück wird einem mit zunehmendem Alter aus der Hand genommen. So 
lernt der gläubige Mensch aus Erfahrung, daß im Grunde ein anderer sein Leben 
in der Hand hat, und er beginnt zu erkennen, daß der vollkommene christliche 
Gehorsam wohl darin bestünde, nicht mehr sich selbst bestimmen zu wollen, son- 
dern Gott über sich verfügen zu lassen, um so mehr, als er selbst ein Sünder ist, der 
ständig der verzeihenden Liebe seines Gottes bedarf. Das ist der Augenblick, wo 
ihm gesagt werden müßte,  daß  die Erlösung  in Christus  aus  dieser  an sich 



196 Friedrich Wulf 

schmerzlichen Erfahrung jedes Menschenlebens eine wunderbare,- neue Möglich- 
keit gemacht hat, zu einer Vollendung zu kommen, die unendlich weit über alle 
natürlichen Möglichkeiten hinausliegt. Der Christ ist berufen, an der Vollkom- 
menheit Gottes selber teilzunehmen und seine Herrlichkeit auszustrahlen. Wer 
aus diesem Glaubenswissen lebte, würde die Erfahrung machen, daß man sich 
selbst verleugnen kann • um nur noch Christus den Herrn zu kennen •, ohne sein 
Selbstbewußtsein in den Anforderungen und Auseinandersetzungen dieser Welt 
zu verlieren. Wer eine andere Erfahrung machte, würde zu sehr bei seinem Sün- 
denbewußtsein stehen bleiben und nicht genug zu dem in Christus geschenkten 
neuen Beruf vordringen. Eine Demut, die den Menschen seines Selbstvertrauens 
beraubte, wäre keine christliche Tugend. Wohl muß die Art und Weise, in dieser 
Welt aufzutreten und zu reagieren, gerade in den Schwierigkeiten des Lebens und 
wenn man sich zu behaupten und durchzusetzen hat, bei einem Christen eine andere 
sein als bei einem bloß natürlich denkenden Menschen. Es sollte im Umgang mit 
ihm offenkundig werden, daß er die Welt und sich selbst überwunden hat und aus 
einer Tiefe lebt, die der Durchschnittsmensch nicht kennt. Eben das bewirkt ja den 
Einfluß einer wahrhaft christlichen Persönlichkeit und gar eines Heiligen auf andere. 
• Damit dürfte wohl einigermaßen ersichtlich geworden sein, wie die Erfüllung 
der Bergpredigt für Weltchristen aussieht. 

Wenn wir für unsere ganzen Überlegungen jene Forderungen und Seligpreisun- 
gen Jesu herausgegriffen haben, die sich auf das Verhältnis des Menschen zu den 
drei Grundbereichen seines Lebens beziehen, so soll am Schluß nicht vergessen wer- 
den, daß wir damit zugleich das gefaßt haben, was den Kern der Evangelischen 
Räte ausmacht, der für alle Christen ohne Unterschied gilt. Nur haben wir hier 
diese Räte von der Seite ihrer Erfüllung her in den Blick bekommen. Mit der Drei- 
heit von Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam ist auf das Kreuz Christi verwiesen, 
auf die Kreuzigung dieser Welt, auf das Dahinschwinden ihrer jetzigen Gestalt 
(1 Kor 7,31). Aber diesem gleichsam negativen Geheimnis unserer Erlösung ent- 
spricht ein positives, wie es unüberholbar in jenem wunderbaren Wort der Didache 
ausgesprochen ist: •Es komme die Gnade und es gehe vorüber diese Welt" (10, 6). 
Gnade sagten wir, sei anfängliche Glorie. Dem Untergehen der Gestalt dieser Welt 
entspricht die schon beginnende Herrlichkeit. Und so können wir nun sagen: Der 
Glanz der um Christi willen erwählten Armut ist die Sorglosigkeit. Der Glanz der 
Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen ist die Liebe, die keine Schranken mehr 
kennt. Der Glanz des in der Nachfolge des Gekreuzigten geübten Gehorsams ist das 
Leuchten des Christen und seiner ,guten Werke' im Lichte des auferstandenen und 
erhöhten Herrn. Wir sollten viel mehr, als es für gewöhnlich geschieht, von diesem 
Glanz sprechen, in dem sich die Ewigkeit schon ankündigt. Zwar •sind wir noch 
nicht zur Herrlichkeit selbst wiedergeboren, sondern nur zur Hoffnung auf die 
Herrlichkeit" (Trident, sess. 6), aber diese Hoffnung ist nicht eine rein mensch- 
liche, die das ersehnte Gut noch in gar keiner Weise besitzt. Denn da wir schon 
•vom Tode hinübergegangen sind zum Leben" (1 Joh 3, 14), •haben wir (auch 
schon) das Licht des Lebens" (Joh 8, 12). In der Glaubenserfahrung wirft es seine 
ersten Strahlen in unsere Welt voraus. Diese Erfahrung sollte unser christliches Be- 



Ist die Bergpredigt für Christen in der Welt realisierbar? 197 

wußtsein erfüllen. So erst würden wir den Vater bezeugen und den, der von sich 
gesagt hat: •Ich habe die Herrlichkeit, die du mir gegeben hast, ihnen gegeben" 
(Joh 17,22). 

Damit enthüllt sich die Bergpredigt, die uns zunächst als das Schwerste erschien, 
das Christus uns aufgegeben, als geradezu unausführbar für unsere schwache Na- 
tur, in ihrer Realisierung aus dem Glauben als die Fülle Christi, als Reichtum und 
Herrlichkeit der Erlösung. Ihr erster Geschmack ist bitter. Er erinnert an die via 
crucis, an den Gang des Herrn nach Golgotha. Das ist unser Anteil, der aus der 
Sünde stammt. Aber man muß ihre Schale aufbrechen. •Denn Gott, der befahl, 
daß aus der Finsternis Licht sich entzünde, hat auch in unseren Herzen ein Licht 
entzündet, um aufleuchten zu lassen den Glanz Gottes auf dem Antlitz (Jesu) 
Christi" (2 Kor 3, 6). Das ist Gottes Tat. •Wir aber tragen diesen Schatz in zer- 
brechlichen Gefäßen, damit das Übermaß an Kraft auf Seiten Gottes sei und nicht 
bei uns" (ebda. 7). •O Tiefe des Reichtums, der Weisheit und der Erkenntnis 
Gottes! Wie unerforschlich sind seine Ratschlüsse und wie unergründlich seine 
Wege ... Aus ihm und durch ihn und für ihn ist alles. Ihm sei die Ehre in Ewig- 
keit!" (Rom 11,33.36). 




