
LITERATUR    BERICHT 

Die Handschrift der Heiligen 

1. Etwa mit der Jahrhundertwende beginnend und dann immer schneller hat sich ein 
großer Wandel in der Darstellung der Heiligen vollzogen. Malte man sie früher auf Gold- 
grund, so daß vor lauter übernatürlichem Glanz ihre menschliche Eigenart kaum noch 
erkennbar war, so will man die Heiligen jetzt sehen, •wie sie wirklich sind". Wilhelm Scha- 
moni sprach schon in dem Titel seines Buches •Das wahre Gesicht der Heiligen"1 dieses An- 
liegen klar aus. Er gab sich große Mühe, die Originalporträts der Heiligen zu finden und 
wiederzugeben. Es läßt sich nicht leugnen, daß uns die Heiligen in solchen Bildern näher- 
kommen, weil wir das Menschliche an ihnen deutlicher sehen. Ein Bild ist jedoch immer 
von fremder Hand gemalt, und wenn diese Hand nicht sehr glücklich war, so daß das Bild 
verzeichnet wurde, dann nützt es uns wenig. Selbst dort, wo es •naturgetreu" ist, bleibt es 
etwas Totes. 

Wir suchen etwas, in dem noch das Leben des Heiligen unmittelbar gespürt werden 
kann. Aber der Klang seiner Stimme ist verflogen und seine Bewegungen sahen nur die 
Menschen seiner Zeit; denn früher konnte nichts auf Tonband oder im Film festgehalten 
werden. Nur ein lebendiger Ausdruck ist von ihm geblieben, gewissermaßen eine Platte, die 
er selbst besprochen hat, seine Handschrift. In ihr lebt noch das Zittern seiner Hand, die be- 
lebt wurde von den Impulsen seiner Vitalität und geleitet von den Befehlen seines Geistes. 
Was auf dem Papier zurückblieb, sind Zeichen, aber nicht nur Schriftzeichen, die als solche 
aufgefaßt einen Sinn ergeben, sondern Zeichen vergleichbar den Zacken eines Elektro- 
kardiogramms. Diese besagen dem Laien zwar nichts, aber der Arzt versteht zu deuten, was 
in dem Auf und Ab der Kurven zum Ausdruck kommt. Er vermag auf Grund des hier fixier- 
ten Ausdrucks vieles über den Herzschlag des Patienten auszusagen, über Gesundheit und 
Krankheit, ja er kann eine Diagnose stellen über das, was jetzt vorliegt, und eine Pro- 
gnose für die Zukunft. 

Entsprechend kann man nach den Methoden der Graphologie heute auch das Auf und 
Ab, das Tempo und den Rhythmus einer menschlichen Handschrift deuten und daraus Rück- 
schlüsse ziehen auf die Gaben, die die Natur einem Menschen mitgegeben hat. Man gewinnt 
auf diese Weise ein Bild von seiner Intelligenz und den Impulsen (Trieben), die ihn vor- 
wärtsdrängen. Denn •in jeder Schrift sind die winzig kleinen Gesten der Finger und Hand 
sichtbar geworden. Jeder Mensch schreibt anders als alle anderen; denn jeder fügt die Buch- 
staben gerade aus den Gesten zusammen, die ihm besonders gemäß sind"2. 

Es hat darum etwas Verlockendes, um nicht zu sagen etwas Verführerisches, grapholo- 
gisch auch einmal die Handschriften von Heiligen zu untersuchen. Vor Jahren wurde in 
dieser Zeitschrift die Handschrift des hl. Aloisius von Gonzaga graphologisch ausgewertet*. 
Als Grundlage dienten fünf Briefe des Heiligen, die zeitlich ziemlich weit auseinander- 
lagen, so daß an ihnen der Fortschritt in seiner Charakterentwicklung gezeigt werden konn- 
te. Leider wurde damals kein Faksimile der Briefe beigegeben, sonst wäre es jedem leicht 
gewesen, das Ergebnis zu kontrollieren und sich selbst ein Urteil zu bilden4. Denn das ist 
das Gute bei einer graphologischen Unterlage, daß sie nicht wie ein Filmbild auf dem Bild- 
schirm erscheint und sogleich wieder verschwindet, sondern daß sie bleibt und man sie folg- 

1 3. Aufl. München 1950. 
* Broder-Cristiansen, Neue Grundlegung der Graphologie. München 1933, zi- 

tiert in H. Thurn, Die Handschrift als Spiegel der Seele (Stimmen der Zeit 142 [1948] 
S. 139). 

8 Anton Koch   S. J.,  Aloisius' Charakterbild aus seinen Briefen (3   [1928]   52 ff). 
4 Ein Faksimile des Briefes vom 9. Februar 1590 findet sich in: Cepari-Schröder, 

Der hl. Aloisius Gonzaga, hrsg. von E. Raitz v. Frentz. Einsiedeln 1928, S. 200 (Bei- 
lage). 



218 Literaturbericht 

lieh lange betrachten kann. So sind auch Meinungsaustausch und Diskussion möglich, so daß 
Fehlurteile und Einseitigkeiten vermieden werden können. 

Ein italienischer Franziskanerkonventuale, Girolamo M. Moretti, hat es nun unternom- 
men, die Handschrift der Heiligen gründlich zu studieren. Seine Ergebnisse legte er in 
einem umfangreichen Buch vor5. Zu einer solchen Arbeit brachte er gute Vorbedingungen 
mit. Er verfügt über große Erfahrung auf graphologischem Gebiet; kann er sich doch rüh- 
men, eine Unzahl graphologischer Analysen selbst gemacht zu haben, die z. T. von wissen- 
schaftlicher Seite höchste Anerkennung gefunden haben (S. 12). Außerdem verfaßte er ein 
Lehrbuch der Graphologie, das 1948 schon in 7. Aufl. vorlag6. Seit über 50 Jahren wandte 
er seine besondere Aufmerksamkeit den Heiligen zu. Bei einem alten italienischen Fran- 
ziskaner kann man von vorneherein erwarten, daß er an eine solche Arbeit mit der nötigen 
Ehrfurcht und Pietät herangegangen ist. Sollte er also etwas Negatives feststellen, so darf 
man dahinter keine übelwollende Kritik sehen, sondern nur den Ausdruck ehrlicher Ober- 
zeugung. Damit bleibt noch offen, ob man sich seiner Kritik anschließen kann und will. 

P. Fernando Vesprini, ein Schüler des Verfassers, schickt dem Buch eine längere Einlei- 
tung voraus, in der er schon zu einigen Punkten grundsätzlich Stellung nimmt. Er betont 
zunächst, daß die Heiligen hier ohne Heiligenschein erscheinen. Nur das Menschliche in 
ihnen solle im Lichte der Wissenschaft betrachtet werden. Sollten dabei menschliche Schwä- 
chen hervortreten, so erscheine die Macht der Gnade desto größer, weil sie aus diesem brü- 
chigen Material Heilige geformt habe, Menschen von bewundernswerter Größe, Schönheit, 
Klarheit, Willenskraft und Güte. Er hätte an das Wort des hl. Klemens von Rom erinnern 
können: •Laßt uns doch bedenken, Brüder, aus was für einem Stoff wir geworden sind, wie 
und was wir waren, als wir in die Welt eintraten, aus welchem Grab und aus welcher Fin- 
sternis heraus unser Bildner und Schöpfer uns in seine Welt einführte"7. 

In drei kleinen Kapiteln führt P. Vesprini dann weiter aus: Die Natur ist für den Men- 
schen, auch für den Heiligen, etwas von vorneherein Gegebenes, das er für seinen Lebens- 
weg mitbekommt. Sind die natürlichen Anlagen gut, dann hat der Mensch es leichter, heilig 
zu werden, als wenn sie defekt und unharmonisch sind. Trotzdem wird auch ihn die Erlan- 
gung der Heiligkeit viel Kampf und harte Anstrengung kosten. Die Hauptquelle der über- 
natürlichen Vollkommenheit ist auch für ihn die Gnade Gottes, ohne die er sein Ziel nie 
erreichen würde. Als Heilige mit glücklicher Veranlagung werden hervorgehoben Franz 
von Assisi und Katharina von Siena (nach Morettis Analysen sind die ausgeglichensten 
wohl Johannes Berchmans, Margareta Maria Alacoque und Pius X.). Schwierige Anlagen 
findet Vesprini bei Antonius von Padua, Aloisius von Gonzaga, Giacinta Mariscotti, Josef 
von Cupertino und Franz von Sales, um nur einige Namen zu nennen (S. 9). 

Um die wissenschaftliche Graphologie zu verstehen, muß man nach Vesprini klar zwischen 
dem unterscheiden, was der Mensch denkt und fühlt (Gedankeninhalt), und der Art, wie er 
diese Inhalte verarbeitet (persönliche Eigenart). Nur das Studium dieser Eigenart führt zu 
dem, was für einen bestimmten Menschen charakteristisch ist. (In der alten Temperamenten- 
lehre unterschied man ebenfalls deutlich zwischen dem Reiz und der nach Temperamenten 
sehr verschiedenen Verarbeitung desselben.) Die Art, wie ein Mensch handelt, hängt mit 
seiner Natur zusammen oder, wie die Scholastiker sagten, •operatio sequitur esse". 

Die Graphologie ist ein Zweig der Psychologie, spezieller der Ausdruckspsychologie. Sie 
beschränkt sich aber darauf, nur den Stil des graphischen Ausdrucks zu studieren. Sie deckt 
vieles auf, hat aber ihre Grenzen. Sie enthüllt die Natur, die Eigenart, aber nicht das Leben 
und den Gedankeninhalt, nicht erworbene Eigenschaften und Handlungen, erst recht nicht 
ihren sittlichen Wert und auch nicht die Zukunft. Sie weist auf Neigungen und Anlagen hin, 
offenbart aber nicht die Tugenden und Laster oder die Bildung. Ferner zeigt sie die Ge- 
fühlseigenschaften auf, die Leistungsfähigkeit der verschiedenen geistigen Funktionen, die 

5 / Santi della scrittura, Esami grafologici. Padua 1952, Verlag II Messaggero di S. Anto- 
nio. S. 408. 

6 Trattato di Grafologia, Padua 1948. Von demselben Autor stammen die Werke: 
Grafologia pedagogica, Padua 1947; Grafologia della attitudini umane, Padua 1948. 

7 Klemensbrief 38,3, nach: •Die Apostolischen Väter" griechisch-deutsch, München (1956) 
S. 75. 



Literaturbericht 219 

nervösen Depressionen, die körperliche Eignung, jedoch nicht das Lebensbild, die Biogra- 
phie des Urhebers der Schrift (S. 14). Innerhalb dieser Grenzen müssen auch die Schrift- 
deutungen Morettis verstanden werden. 

Das Leben eines Heiligen ist einmalig und unwiederholbar. Seine Natur ist etwas ganz 
Persönliches. Die Einzigartigkeit und Originalität seines Lebens kommt also von seiner 
natürlichen Konstitution und nicht von der Heiligkeit als solcher. Die Natur ist das Organ 
der Heiligkeit, wie der Körper das Organ der Seele ist. Der Unterschied besteht jedoch da- 
rin, daß die Heiligkeit ihr Organ schon vorfindet und gezwungen ist, sich dieser Struktur 
anzupassen. Die Seele dagegen bildet sich ihr Organ selbst, das sich hinwiederum ihr an- 
paßt. Jeder geistliche Weg ist in seiner Entwicklung ein Geheimnis, eine unbekannte Har- 
monie und ein unentzifferbares Meisterwerk. Ein einziger Schlüssel kann das menschliche 
Geheimnis des Heiligen aufschließen, ein einziges Licht den Weg seiner irdischen Wander- 
schaft beleuchten: das Wissen und der Scharfblick des Graphologen (S. 15). Soweit P. Ves- 
prini8. 

In einem längeren Exkurs spricht P. Moretti dann selbst mehr vom theologischen Stand- 
punkt über die Heiligen. Er schickt in Thesenform Sätze • daran erkennt man den alten 
Philosophieprofessor • über die Bestimmung des Menschen zum ewigen Glück voraus. 
Dann betont er weiter, daß die Heiligen nicht als solche geboren wurden, sondern hinein- 
gestellt waren in das Ringen zwischen •Fleisch" und •Geist". Die Graphologie zeigt nun, 
daß es Heilige von jeder Art gibt. Auch sie waren ursprünglich Menschen, die festgehalten 
wurden durch Hochmut, Ehrgeiz, durch Neigung zur Unmäßigkeit, zur Sinnlichkeit usw. Von 
hier mußten sie aufsteigen und in der Kraft der Gnade, mit einem festen Willen und durch 
viel Gebet andere werden, eben Heilige (S. 22)9. 

Es folgen weitere Ausführungen, die nicht unbedingt in einem Werk über die Handschrift 
der Heiligen behandelt werden müßten, sondern auch in allgemeinerem Zusammenhang be- 
sprochen werden könnten. Hier soll deshalb nur das Wichtigste herausgehoben werden. 
Nach einem längeren Abschnitt über die Veredelung der Natur durch die Gnade (S. 27) 
heißt es über die •Aktivität der Heiligen", daß die natürlichen Triebe, von der Gnade 
erhoben, den Heiligen die Kraft gaben, große Werke zu vollbringen (S. 30). Interessant 
ist, was über die •Heiligkeit heute" gesagt wird: Im Grunde genommen ist die Heiligkeit 
von einst und jetzt nicht verschieden. Aber die Heiligen von heute fallen weniger auf. Sie 
erfüllen den Willen Gottes wie alle anderen Heiligen, aber es geschieht schneller, weniger 
nach außen erkennbar, sie sind geschickter darin, daß man sie nicht als solche erkennt, und 
daher freier, und fallen nicht so leicht in Selbstüberschätzung. •Ich glaube, daß es nie auf 
Erden eine so große Zahl von Heiligen gegeben hat wie heute" (S. 32). Im Kapitel •Die 
Fruchtbarkeit der Heiligen" spricht Moretti ausführlich darüber, daß •die Frau eine Mit- 
arbeiterin des Mannes und der Heiligen ist" (S. 33), und hebt hervor, daß diese Zusam- 
menarbeit viel Selbstbeherrschung und Kampf verlangt. In dem Abschnitt über die •Lang- 
lebigkeit der Heiligen" weist Moretti darauf hin, daß sich die Heiligen nicht nur geistiger, 
sondern auch körperlicher Gesundheit erfreuen. •Wissenschaftlich betrachtet hat für diese 
Tatsache die Regelmäßigkeit der Körperfunktionen eine große Bedeutung. Ich weiß, daß 
die Medizin geneigt ist, diese Wahrheiten anzunehmen, sicher verteidigt die Graphologie 
sie mit gezücktem Schwert" (S. 35). Der Grund liegt in der Gleichförmigkeit mit dem Wil- 
len Gottes, aus dem die geistige Ruhe kommt, die auf den Körper überströmt. Aus der 
Übereinstimmung mit dem Willen Gottes leitet Moretti auch die •Originalität der Heili- 
gen" ab. •Der Heilige besitzt wirkliche Originalität, weil er seinen Willen und seinen Ver- 

8 Uns scheint, daß der Autor hier über das Ziel hinausschießt, insofern er die Einmalig- 
keit und Unwiederholbarkeit eines Menschen mehr oder weniger ausschließlich der indi- 
viduellen Natur zuschreibt, während er das viel Bedeutendere und geradezu Ausschlagge- 
bende für die wirkliche Originalität eines Menschen: die Person und ihre freie Entschei- 
dung unberücksichtigt läßt. Daher auch seine Überschätzung der Graphologie für die Erhel- 
lung des eigentlichen Geheimnisses eines heiligen Menschen, wie dies der letzte Satz ver- 
rät. 

9 Ob die Feststellung einer Anlage zum Hochmut usw. schon zu dem Urteil berechtigt, 
der betreffende Mensch habe irgendwann einmal dieser Anlage nachgegeben, muß wohl 
negativ entschieden werden. 



220 Literaturbericht 

stand mit dem Willen und Verstand des größten Künstlers, Gott, vereinigt hat. Er ist der 
Freund Gottes, und Gott teilt ihm von seiner Qualität mit, die das Zeichen der Originalität 
trägt. Darum ist auch der Heilige der •wahre Künstler" (S. 38). Die Heiligen sind auch die 
wirklich •Schlauen" (i veri scaltri). •Sie haben die wahre Schlauheit, weil sie die wahre 
Weisheit haben. Sie erkennen die Eitelkeit der Welt und ziehen sich deshalb langsam von 
ihr zurück" (S. 39). Im Kapitel über die •Hochherzigkeit der Heiligen" wird die Frage unter- 
sucht, wessen Heiligkeit größer ist, die eines Menschen, der die Sünde ausgekostet und sich 
dann bekehrt, oder eines anderen, der sie kaum gekannt hat. Wenn der erste seine ganze Kraft 
einsetzt, kann er den zweiten unter Umständen an Großmut übertreffen. Aber der zweite 
hat einen Schwung, den der andere nicht erreicht, denn es fehlt ihm das, was man •bräut- 
liche Liebe" nennen möchte (S. 40). Bei der •Kraft der Heiligen" handelt es sich nicht um 
physische Kraft. Diese kann fehlen. Aber die moralische und geistige Kraft ist ein beson- 
deres Unterscheidungsmerkmal der Heiligen gegenüber anderen Menschen (S. 41). Zum 
Schluß betont Moretti noch einmal •die Freiheit der Heiligen" im Gegensatz zu einem 
starren Determinismus, den er auch auf den Seiten vorher schon öfter scharf bekämpft hat. 

In einer Zeitschrift allgemeinen Inhalts hat der Pater früher einmal Artikel über die 
Heiligen veröffentlicht. Dem Herausgeber erschienen sie nicht ehrfürchtig genug. Deshalb 
kürzte und verbesserte er sie. Das war ein großes Mißverständnis, das von der Vorstellung 
ausging, die Heiligen seien schon von Natur aus erhabene Wesen, nicht erst durch die Gnade. 
Man hatte das Wort des hl. Augustinus vergessen: •Petrus erat quod tu, Paulus erat quod 
tu". Die natürlichen Triebfedern sind für den Heiligen keine Unehre. Es ehrt ihn vielmehr, 
wenn er trotz derselben den Weg der Heiligkeit gegangen ist. Der Verfasser schreibt nicht, 
um über die Heiligen etwas Schlechtes zu sagen, sondern die Wahrheit. Er will den mo- 
dernen Menschen, der in der Sünde schläft, wachrütteln, damit er sich aufraffe und den Weg 
der Heiligkeit gehe, im Vertrauen darauf, daß ihm die Gnade helfen werde. Darum hat er 
kein Bedenken, den natürlichen Untergrund eines Heiligen zu zeichnen und dann den Weg 
anzudeuten, den auch der Heilige gehen muß (S. 37). 

Es ist deshalb auch völlig falsch gesehen, wenn über eine journalistische Besprechung von 
Morettis Buch das Stichwort gesetzt wird: •Die Heiligen und ihre Laster"10. Feststellen, 
daß jemand von Natur aus einen Hang zu etwas gehabt hat oder daß ihm eine bestimmte, 
mit dem Temperament gegebene Reaktionsweise eigen war, heißt noch nicht behaupten, er 
habe diesem Hang nachgegeben. Gerade das ist ja für die Heiligen charakteristisch, daß sie 
nicht den Lastern verfallen sind, zu denen sie die Gefahr in sich trugen. 

Den Hauptteil des Buches (364 Seiten) bilden die Schriftproben und ihre Deutung. Im 
Faksimile werden 58 Textproben vorgelegt. Sie gehören sehr verschiedenen Jahrhunderten 
an. Die meisten fallen in die Zeit vom 16. bis 19. Jahrhundert, je zwei sind aus dem 13. und 
20., drei aus dem 15. Jahrhundert. Damit ist schon angedeutet, daß die graphologische Deu- 
tung hier vor keiner leichten Aufgabe stand, denn der Schriftduktus hat sich im Laufe der 
Zeit sehr gewandelt • man vergleiche etwa die lange, feine Schrift der Merowingerzeit mit 
der des ausgehenden Mittelalters • und ist auch nach Ländern sehr verschieden. Neben 
etwa 40 Italienern findet man vorwiegend noch Franzosen und Spanier, fast isoliert einen 
Deutschen (Petrus Canisius) und einen Österreicher (Klemens M. Hofbauer). Für die Beur- 
teilung einer Schrift muß man auch den Schrifttypus kennen, der dem Schreiber vorschwebte 
und den er in seiner Jugend kopieren lernte; denn es ist bedeutsam zu sehen, ob er sich 
Mühe gab, sie möglichst getreu wiederzugeben, oder ob und bis zu welchem Grade er sie 
umgestaltete, damit es seine Schrift würde. Daß Moretti diese Fragen nicht übersehen hat, 
wenn er auch nicht ausdrücklich auf sie zu sprechen kommt, zeigt sein Urteil über die Schrift 
des hl. Thomas von Aquin, bei der berücksichtigt wird, daß man damals auf die Hervor- 
hebung des Wortzwischenraumes keinen Wert legte (S. 367). Infolgedessen hat geringer 
Wortabstand bei ihm nicht denselben Zeichenwert wie in der modernen Schrift. Es wurden 
hauptsächlich Männerhandschriften untersucht, so daß neben 44 Männern nur 14 Frauen er- 
scheinen. Alle gehören dem geistlichen oder Ordensstande an. Es ist sehr zu bedauern, daß 
nicht auch Schriften von Weltchristen untersucht wurden, etwa • um bei Italienern zu blei- 
ben • die der seligen Anna Maria Taigi oder des seligen Contardo Ferrini. 

10 Der Spiegel 11 (1957) S. 54. 



Literaturbericht 221 

Jeder einzelnen Schriftdeutung stellt Moretti die Aufzählung und Gruppierung der 
Schriftmerkmale voran, auf die er sein Gutachten aufbaut. Gleichzeitig gibt er an, welchen 
Deutungsgrad er den einzelnen zuerkennt. Dabei geht er natürlich von dem graphologischen 
System aus, das er selbst entwickelt hat und das in 73 Regeln zusammengefaßt wird. Hier 
zeigt sich deutlich, daß die Kenntnis seines Lehrbuches der Graphologie •für das volle Ver- 
ständnis des vorliegenden Werkes unerläßlich ist" (S. 7). Es wäre darum neben der theolo- 
gischen sicher auch eine größere graphologische Einleitung notwendig gewesen. 

Die einzelne Schriftdeutung ist jeweils recht ausführlich. Dabei ist der Verfasser bestrebt, 
immer anzugeben, auf welches Schriftmerkmal sich seine charakterologische Auswertung 
stützt. Das regt zum Mitdenken an und ermöglicht die Nachprüfung. In diesem Punkt ist 
saubere Arbeit geleistet. 

Die Analyse nimmt den Hauptraum ein. In den meisten Fällen werden jedoch noch 
kurz die Lebensdaten der betr. Heiligen angegeben, wofern ihr Leben nicht als allgemein 
bekannt vorausgesetzt wird oder genauere Daten schwer zu erreichen waren. Im allgemei- 
nen werden auch noch aus Biographien Einzelheiten, meist in wörtlichen Zitaten, nach- 
getragen, die auf die von Moretti gegebene Charakterdeutung ein Licht werfen. 

2. Bei der Wiedergabe der Einleitungskapitel haben wir schon an der einen oder ande- 
ren Stelle einige kritische Bemerkungen eingeflochten. Fassen wir nun die graphologische 
Auswertung etwas näher ins Auge. 

Bei den dargebotenen Schriftproben ist nicht gesagt, ob sie die Originalgröße oder eine 
Verkleinerung wiedergeben; man möchte das erstere annehmen.11 Man kann auch nicht fest- 
stellen, ob sich das Gutachten des Verfassers gerade auf das dem Leser vorliegende Faksi- 
mile bezieht. Manchmal möchte man eher das Gegenteil annehmen, denn es heißt ausdrück- 
lich • was man auch verlangen muß •, daß der Verfasser im Einzelfall nicht wußte, wes- 
sen Handschrift er vor sich hatte. Bei manchen Schriftproben steht aber der Name groß 
darunter, z. B. bei Petrus Canisius und Pius X. Ferner finden sich Stücke, die genau datiert 
sind. Daraus kann man berechnen, wie alt der Schreiber bei der Niederschrift war. Es könn- 
te aber sein, daß Moretti einen Brief aus einem ganz anderen Lebensabschnitt als Grund- 
lage seiner Analyse wählte. 

In den Charakteristiken fällt auf, daß bisweilen ziemlich ausführlich auf Punkte ein- 
gegangen wird, die für den betr. Heiligen von Bedeutung sind, etwa ob die hl. Franziska 
von Chantal leicht verzeihen konnte, wie es bei Aloisius von Gonzaga mit Versuchungen 
zur Reinheit stand, welche Befehlsart für den hl. Petrus Canisius bezeichnend war. Man 
kann nicht immer sagen, daß diese Gesichtspunkte im Schriftbild die besondere Aufmerk- 
samkeit auf sich ziehen mußten. Wie kommt also der Verfasser auf diese Punkte? Vermut- 
lich sind ihm nicht nur Schriftproben vorgelegt worden, sondern auch bestimmte Fragen, die 
er beantworten sollte. Es wäre gut gewesen, diese anzudeuten. Graphologische Gutachten 
werden ja oft unter einer bestimmten Rücksicht erbeten. Es soll etwa festgestellt werden, 
ob sich der Schreiber für diesen oder jenen Beruf eignet, ob krankhafte Störungen erkenn- 
bar sind, wie sich sein Triebleben in der Ehe auswirken wird und ähnliches. 

Um die Arbeit des Graphologen zu verstehen, muß man sich ein Wort von Ludwig Klages 
vergegenwärtigen, der schreibt: •Der graphologische Könner lehnt es grundsätzlich ab, 
Handschriften von Personen zu begutachten, die er aus Eigenschau l^ennt, und wenn es sich 
um bekannte Namen handelt, kümmert er sich um die Leistungen und Verfehlungen, die 
sich daran knüpfen, zunächst gar nicht. Die geringfügigste Mitteilung, die man ihm über 
Schicksal, Lebensvorkommnisse des zu Beurteilenden machen würde, bedeutet bereits eine 
Ablenkung der diagnostischen Kompaßnadel und wird deshalb höflich, aber entschieden 
verbeten. Er vermeidet sogar sorgfältig, vom Inhalt Kenntnis zu nehmen"12. Es gibt zwar 
auch Deutungssysteme, die anraten, das Schriftstück zu lesen, ja es sich laut vorzulesen. Aber 

11 •Katholischer Digest" bringt eine Besprechung von Morettis Buch: Graphologie und 
Heiligkeit (12 [1958] S. 443) mit einer Fotomontage von Schriftproben, die fast um die 
Hälfte kleiner sind als das Original und außerdem völlig andere Texte faksimilieren als 
Moretti. 

12 L. Klages, Graphologisches Lesebuch. Leipzig 1933, S. 215. 



222 Literaturbericht 

wir nehmen an, daß Moretti ähnlich denkt wie Klages. Das würde das Tastende erklären, 
das sich an vielen Stellen zeigt. Hätte er das Lebensbild der Heiligen klar vor Augen ge- 
habt, würde er auf viele Konjekturen verzichtet haben. Hätte er z. B. gewußt, daß er die 
Schrift des hl. Ignatius von Loyola vor sich hatte, dann brauchte er nicht zu schreiben: •Es 
wäre ein ausgezeichneter Armeegeneral geworden" (S. 279). 

An graphologische Berufsberatung gewöhnt, liebt Moretti es, sich zu fragen, was der 
Schreiber oder die Schreiberin wohl hätte werden können. Von Theresia vom Kinde Jesu 
schreibt er: •Wäre sie in Armut geboren, so hätte sie ihr Leben als Modistin geführt, viel- 
leicht auch das eines Mannequins oder eines Modells, um sich den Unterhalt zu verdienen" 
(S. 359). Vom hl. Philipp Neri heißt es: •Er hätte einer jener Halsabschneider werden kön- 
nen, die man überall in der Geschäftswelt antrifft, und die sich dadurch bereichern, daß sie 
ihren Nächsten betrügen" (S. 128). Von Katharina von Ricci wird gesagt, sie gehöre zu 
einem Frauentyp, der •männliche Sportarten betreiben und wie eine Jeanne d'Arc an der 
Spitze von Soldaten stehen und sie befehligen könne" (101). 

Solche Äußerungen können falsch verstanden werden und wurden es auch. Darum bringt 
die oben erwähnte Besprechung im •Spiegel" das Bild des Verfassers mit der Unterschrift: 
•Wäre der heilige Filippo ein Halsabschneider gewesen?" Dort wird auch das Urteil über 
Theresia von Avila kurz in die Worte zusammengefaßt: •Veranlagung zur Vielmännerei", 
was ohne die erklärenden und einschränkenden Ausdrücke des Verfassers ein falsches Bild 
gibt (S. 352). Aber es ist nicht zu leugnen, daß Morettis Buch eine ganze Reihe ähnlich pikan- 
ter Kennzeichnungen enthält. Wer die Persönlichkeit des Verfassers und das hohe Ziel, das 
ihm vor Augen schwebt, unbeachtet läßt, könnte als gläubiger Christ an seinem Buch An- 
stoß nehmen. Um es richtig zu verstehen, muß man sich vergegenwärtigen, daß alle Eigen- 
schaften des Menschen ihre Kehrseite haben. Wir sind gewohnt, in den Heiligenbiographien 
die positiven Züge hervorgehoben zu sehen: Beharrlichkeit, Bescheidenheit, Fleiß, Groß- 
zügigkeit, Gerechtigkeitssinn und dergleichen mehr. Nimmt man aber hinzu, was natürlicher- 
und normalerweise mit diesen Eigenschaften auch gegeben ist, ja dasein muß, falls es nicht 
bewußt bekämpft wird, dann tauchen im Hintergrund des Bildes tiefe Schatten auf. Zur Be- 
harrlichkeit gehört z.B. der Mangel an Umstellungs- und Anpassungsvermögen sowie 
Überschätzung des Vorhandenen und Gegebenen (Konservativismus), neben der Bescheiden- 
heit sehen wir den Mangel an Selbstvertrauen und Initiative. Wo sich einer nach Brauch und 
Regel richtet, stellt sich Mangel an Objektivität und Kritik ein, sehr leicht auch Selbstgerech- 
tigkeit. So könnte man weiter nebeneinanderstellen: Fleiß • Oberschätzung des Willens- 
mäßigen; Großzügigkeit • Mangel an Gründlichkeit; Klugheit • die Neigung, andere ge- 
ring zu schätzen; Gerechtigkeitssinn • Entschlußunfähigkeit; Pflichtgefühl • Selbstgerech- 
tigkeit und Kleinlichkeit; Selbstüberwindung • Überschätzung des Willensmäßigen und 
Intoleranz gegen •Schwächen" anderer; Selbständigkeit • Rücksichtslosigkeit. Bei Affek- 
tivität findet sich schließlich die Schwierigkeit der rechten Selbsterkenntnis und die Emp- 
findigkeit gegen den Vorwurf mangelnder Selbstbeherrschung18. 

Vieles von dem, was Moretti sagt, kommt darauf hinaus, daß die negativen Seiten einer 
Anlage herausgestellt werden und der Verfasser sich ausmalt, was geschehen wäre, wenn 
ein Heiliger versäumt hätte, ein Gegengewicht gegen die negative Komponente seines Cha- 
rakters zu schaffen. Wie sich diese Methode für die Beurteilung eines Heiligen auswirkt, 
läßt sich gut am Beispiel der hl. Johanna Franziska von Chantal zeigen. Ein Freund ihres 
Mannes hatte diesen durch einen unglückseligen Mißgriff auf der Jagd erschossen. Die Bre- 
vierlesung vom 21. August weiß darüber leicht vergoldend zu berichten, daß Johanna Fran- 
ziska den Sohn des Jagdgefährten •e sacro fönte suscipere sui victrix elegit". Das sieht so 
aus, als ob sie sich fast dazu gedrängt habe und schon bald nach dem unglücklichen Ereignis 
die Taufpatin des Kleinen geworden sei. Eine genaue Quellenkenntnis ergibt aber, daß sie 
dem Schützen zuerst gar nicht verzeihen konnte und vier volle Jahre brauchte, um sich 
schließlich mit ihm zu versöhnen. Das erscheint uns sehr lang, bis uns •der Schlüssel des 
Graphologen das Geheimnis der Heiligen aufschließt" und uns Einblick in ihre Seele ge- 
währt. Wir erfahren nämlich: •Sie ist ein Typ, dem es von Natur aus nicht liegt, eine 

13 •Stimmen der Zeit" 151 (1052•53) S.392 in der Besprechung des Buches: R. P o p h a 1, 
Aus der Lebensarbeit eines Graphologen (H. Steinitzer). München 1952. 



Literaturbericht 223 

Beleidigung oder ein Unrecht zu verzeihen, das ihr oder einem andern, der ihr teuer ist, 
zugefügt wurde. Zum mindesten neigt sie dazu, den Beleidiger von sich fern zu halten wie 
einen, der es nicht verdient, ihr Nächster zu sein" (S. 135). Franziska hat sich also mit Hilfe 
der Gnade gewaltig anstrengen müssen, um den Sieg über sich zu erringen. •Bei Menschen 
ist es unmöglich", würde Christus sagen, •aber bei Gott ist alles möglich" (Mt 19, 26). Pius 
X. dagegen würde es in einem ähnlichen Fall viel leichter gehabt haben, denn •er hat eine 
so starke Neigung zum Altruismus und zur Güte, daß er alles Ressentiment unterdrückt, da- 
durch, daß er sich ganz verströmt zum Wohle anderer" (S. 338). 

Es wurde oben kurz erwähnt, daß Moretti seinen Handschriftdeutungen Auszüge aus Bio- 
graphien der Heiligen beigefügt hat. Man erwartet von ihnen eine Bestätigung für die 
graphologisch festgestellten Eigenschaften, besonders für die negativen. Das ist oft genug 
der Fall. Sehr oft werden diese Züge durch die biographischen Quellen auch nicht bestätigt; 
das Leben erweist unter Umständen sogar etwas ganz anderes. Graphologisch wurde z. B. 
festgestellt, daß der hl. Alfons von Liguori eine Tendenz hatte, Oberer zu werden. In den 
biographischen Notizen erfahren wir aber, daß er wie vom Blitz gerührt war, als ihm mit- 
geteilt wurde, er solle Bischof werden (S. 51). Hat nun der Graphologe falsch gesehen? Das 
ist damit noch nicht gesagt. Nur zeigt sich, daß es Dinge gibt, die er mit seiner Methode 
nicht erfassen kann. Nach den graphologischen Gutachten P. Morettis allein würden wir die 
Heiligen völlig falsch beurteilen, den hl. Philipp als Halsabschneider und die kleine The- 
resia vielleicht als Massenmörderin, denn ihre Handschrift hat eine auffallende Ähnlich- 
keit mit der italienischen Massenmörderin Rina Fort, wie behauptet wird. 

Etwas scheint uns bei der Schriftauswertung übersehen zu sein: das Alter des Schrei- 
bers. Bei Petrus Canisius läßt sich, weil das Datum des Briefes sichtbar ist, zufällig nach- 
rechnen, daß der wiedergegebene Brief drei Jahre vor seinem Tode geschrieben wurde, also 
mit 73 Jahren. Seine lange Verwaltungstätigkeit spiegelt sich deutlich in seinen Schrift- 
zügen wider. Würde Moretti aus der Schrift des Zwanzigjährigen genau das gleiche her- 
ausgelesen haben? P. Hubert Thurn schreibt einmal: •Wenn die Schrift Ausdruck, Spiegel 
der Seele ist, dann muß sie die seelischen Wandlungen getreu wiedergeben. Der Mensch 
ist ein anderer im Zorn und in der Ruhe, bei Nervosität und Gereiztheit, in Erregung und 
Depression, in der Jugend und im Alter, in der Krankheit und in der Gesundheit. Aber 
das Anderssein hat seine Grenze; denn der Mensch wird in den verschiedenen Lagen nicht 
ausgewechselt, sondern etwas bleibt ihm; er bleibt der bestimmt geartete Mensch, wenn auch 
in unterschiedlichen Stimmungen und Lebenslagen"14. Moretti hat versucht, das Bleibende 
herauszufinden, ohne sich um Jugend und Alter des Schreibers zu kümmern. Uns inter- 
essiert bei einem Menschen, und auch bei den Heiligen, nicht nur ihre Grundstruktur, son- 
dern auch ihre Entwicklung, vor allem ihr geistiger Fortschritt. Dieser macht uns ihr per- 
sönliches Ringen und das Werk der Gnade deutlicher als das bloße Wissen um das Gefüge 
und die Strebungen. Kann uns die Graphologie nicht mehr geben als das, was Moretti uns 
gibt? Vielleicht kann uns ein graphologischer Vergleich hier weiter helfen. 

3. Wir wählen als Beispiel Aloisius von Gonzaga, einerseits weil er von Moretti als be- 
sonders schwieriger Charakter bezeichnet wird, anderseits, weil uns das bereits eingangs 
erwähnte graphologische Gutachten über Aloisius zur Verfügung steht, das 1928 in dieser 
Zeitschrift erschien. Es stammt von dem Schweizer Graphologen Dr. F. Buomberger. 

Beginnen wir mit dem Endurteil Morettis über Aloisius, aus dem hervorgeht, warum er 
gerade ihn für einen so schwierigen Charakter hält. Er schreibt: •Sollte sich der Betreffende 
(dessen Namen er ja bei der Abfassung des Gutachtens nicht kannte) für den Weg der 
Heiligkeit entscheiden, dann müßte er geradezu krampfhaft leiden, so daß alle seine Tu- 
gendakte als ein Wunder betrachtet werden müßten, das an der menschlichen Natur gesche- 
hen wäre. Es wäre ununterbrochenen Krisen unterworfen. In ihnen würde er sich über alle 
ärgern und auch über sich selbst. Er hat Anfälle von Wut. Wenn er auf dem Wege der 
Heiligkeit wandeln wollte und alle Dinge als Gottes Wille hinnähme, dann würde er zur 
Heiterkeit des Gemütes kommen. Würde er sich dagegen nicht auf die Tugend verlegen, 
dann neigt er zu einer Unruhe, die ihn ganz erschöpfen und aus ihm einen Neurotiker ma- 
chen würde" (S. 300). 

14 H. Thurn, Die Handschrift als Spiegel der Seele, aaO. S. 138. 



224 Literaturbericht 

Moretti sieht bei Aloisius einen scharfen Verstand, der sich aber in Spitzfindigkeiten ver- 
lieren kann und kritisch, ja überkritisch ist. Sein gutes Gedächtnis soll mehr Verstand vor- 
täuschen, als objektiv vorhanden ist. Aloisius sei im Grunde kein selbständiger Denker. Er 
könne nur Gedanken anderer nachdenken. Er habe eine besondere Neigung zur Kasuistik 
und würde etwa als Arzt Fälle nur insoweit lösen können, als sie früher schon einmal von 
anderen gelöst wurden, und er sich diese Lösung eingeprägt habe. Neue, schwierige Situa- 
tionen würde er von sich aus nicht meistern. 

Dem Willen nach sei Aloisius zäh, von großer Festigkeit, aber mit einer leichten Tendenz 
zum Nachgeben. Im übrigen seien seine Entschlüsse verstandesmäßig gut unterbaut. Darum 
halte er auch bis zur Starrköpfigkeit daran fest. 

In seinem Verhältnis zu anderen Menschen sei er sehr schwierig. Es wird gesagt, daß er 
nur schwer etwas annehme, was von anderen stamme, außer wenn ihn die Sache gefühls- 
mäßig nicht interessiere. Spiele das Gefühl hinein, vor allem wenn seine Antipathie ge- 
weckt werde, dann melde sich der Geist des Widerspruches. Aloisius sei eine sehr sensible 
Natur und darum äußerst reizbar und zu Zornausbrüchen geneigt. Es zeige sich bei ihm die 
Tendenz, etwas übel zu nehmen und nachzutragen. Daher auch die Neigung zu übler Nach- 
rede, andere in schlechtes Licht zu setzen, zu freventlichen Urteilen und zum Auskosten, 
wenn andere gedemütigt werden. Er brauche andere, die ihm helfen, denn ohne fremde 
Hilfe oder wenigstens Assistenz könne er keine systematische Ordnung halten, wolle es 
jedoch nicht wahrhaben, daß man ihm geholfen habe. Er neige dazu, den äußeren Frieden 
zu stören, weil er alles, was die Leute im Hause tun, bekrittele. Wirtschaftlich neige er zu 
äußerster Sparsamkeit, die leicht in Geiz übergehen könne. •Er könnte Sklave des Geizes 
werden, der Schätze auf Schätze häuft, während er selbst und seine Untergebenen Mangel 
leiden. Er hat keinerlei Neigung zu irgendeiner Freigebigkeit". Er neige vielmehr zu pein- 
licher Genauigkeit im Benehmen und zu Pedanterie im Konventionellen und in den For- 
malitäten. 

Ober die Sinnlichkeit schreibt Moretti wörtlich: •Seine Sinnlichkeit ist leicht erregbar. Es 
ist eine Sinnlichkeit des Verzichtes, eine Art Sinnlichkeit, die man passiv nennen möchte und 
die leicht dazu neigt, gegen die Natur zu gehen. Wehe, wenn er die Gewohnheit zur sexu- 
ellen Selbstbefriedigung annähme, und wäre es vielleicht auch nur im Anfangstadium" 
(Guai se prende una abitudine magari solo iniziale dell' autosoddisfazione sessuale). 

So überraschend diese Feststellung auf den ersten Blick sein mag, wird sie nicht verständ- 
lich, wenn man sich die großen Kontaktstörungen vor Augen hält, die dieser Charakter 
nach Morettis ausführlicher Darlegung hatte? Müßten sie nicht geradezu zur Selbstbefriedi- 
gung drängen? Und findet sich das Passive seiner Sinnlichkeit nicht in seinen Bußübun- 
gen wieder, in der eine wenig wohlwollende Kritik geradezu masochistische Tendenzen ge- 
sehen hat? Nehmen wir einmal für einen Augenblick an, Moretti habe in seiner Beurteilung 
recht, welch ungeheure Leistung bedeutet es dann, wenn Cepari von Aloisius sagen konnte, 
daß er immer die Jungfräulichkeit an Leib und Seele bewahrt habe!15 Wieviel Gebet, Buße 
und Gnade war dazu nötig, um Aloisius so zu vergeistigen, daß er Versuchungen, auf die 
der Körper hindrängte, kaum gespürt hat! 

Gern würden wir auch das Urteil Buombergers über diesen Punkt hören. Leider schweigt 
er sich darüber aus, weil er nur Kopien von Aloisiusbriefen vor sich hatte, so daß •wegen 
Mangel der Originale über Sinnlichkeit etwas Bestimmtes nicht ermittelt werden konnte". 
Im übrigen stimmt er in vielen Punkten mit Moretti überein. Von einem Brief sagt er, daß 
•Affektation, Ubertreibungstendenz, etwas geschniegelte Pose hier unleugbar konstatiert 
werden". Auch er unterstreicht die kasuitistische Begabung des Heiligen: •Tatsache ist, daß 
Aloisius starke spekulative und kasuistische Begabung zeigte". Ferner findet er Übelneh- 
merei: •Ehrgeiz ist nachweisbar, aber kein berechnender in bösem Sinne des Wortes. Wohl 
dürfte leichte Übelnehmerei bei dieser sensiblen Seele vorgekommen sein". Und etwas spä- 
ter: •Immer noch etwas leichte Übelnehmerei. Vielleicht ist letzteres auf physische Ursachen 
zurückzuführen". Über die starre Festigkeit heißt es: •Wo es sich um eine gestecktes Lebens- 
ziel handelt, wird er sogar rücksichtslos' im Sinne unserer menschlichen Gesellschaft, und 

15 Vgl. Cepari-Schröder aaO., S. 18. 



Literaturbericht 225 

wer ihm da in die Quere käme, der müßte sich auf krampfartige Selbstbehauptung gefaßt 
machen". Oder: •Eigene Wege gehen, den Stier bei den Hörnern packen". 

Neben diesen Übereinstimmungen stehen aber auch große Unterschiede, die z. T. auch 
schon in den obigen Zitaten durchschimmern. Dabei ist zu berücksichtigen, daß Buomberger 
seine Charakterdeutung nicht auf einem Schriftstück aufbaut. Es lagen ihm vielmehr Briefe 
vor, die Aloisius mit 10, 13•15, 20 und 22•23 Jahren geschrieben hat. Bei jedem Doku- 
ment fragt sich Buomberger nicht nur nach dem, was es über Anlagen und Triebe im all- 
gemeinen sagt, sondern sucht auch ein Bild von dem augenblicklichen Stand der Entwick- 
lung zu gewinnen und verfolgt sie dann weiter durch die verschiedenen Altersstufen. 

Bei Moretti läßt sich aus dem zufällig mitangegebenen Datum errechnen, daß ihm eine 
Schriftprobe des etwa 19jährigen Gonzaga vorgelegen hat. Buomberger hatte in Brief III 
eine Probe aus dem gleichen Lebensabschnitt vor sich. Darum nehmen wir am besten diese 
Texte als Grundlage. Angeregt durch den Vergleich mit den anderen Briefen sieht der 
Schweizer Graphologe im Gegensatz zum italienischen Franziskaner den inneren Reifungs- 
prozeß: •Wie reif ist diese Seele geworden in den sechs Jahren! Die Individualität ist eine 
fast volle. Eigene Wege gehen, den Stier bei den Hörnern fassen; aber über all dem beginnt 
sich schon eine innere Logik zu offenbaren... Alles Geschniegelte und Posierte ist als Bal- 
last über Bord geworfen ... ein frisches Hinwerfen, ein Sichhingeben für etwas Ideales. 
Dabei ist die ganze Schrift typisch altruistisch. Es ist eine Art innerer Lostrennung 
von seiner Familie zu spüren, sagen wir • er will seine Seele ,vereinsiedeln'. Dagegen 
ist bestimmt der Altruismus verstärkt aus jenen Stürmen hervorgegangen und doch ist er 
jetzt noch seelisch ein Skeptiker dem Nächsten gegenüber. Unlogisch nicht wahr? Er wird wort- 
karg, zeigt sich sogar für Fernstehende als etwas Sphinxnatur, und doch ist dieser junge 
Mann jetzt sehr offenherzig, und wird er einmal sprechen, nimmt er sicher kein Blatt vor den 
Mund. Dieser Mann ist voll Nächstenliebe und ,gibt' wie ein Künstler. Man wird es mir 
nicht verübeln, wenn ich feststelle, daß diese Schrift manchen Charakterzug von Beethoven 
hat". Während also Moretti sehr stark die egozentrischen Züge bei Aloisius betont, unter- 
streicht Buomberger ausdrücklich die altruistischen. Aus dem Aloisius, der zu jeder Frei- 
gebigkeit und Großzügigkeit unfähig war, wird ein ganz anderer, einer der •gibt wie ein 
Künstler". Hier erkennen wir den echten Aloisius wieder, wie er im Gedächtnis seiner Zeit- 
genossen war. Wenn Buomberger in demselben Zusammenhang auch Obelnehmerei fest- 
stellt, dann ist er sich bewußt, daß das bei einem solchen Charakter auch mit physischer 
Schwäche zusammenhängen kann. Er vermutet Krankheit und wird damit dem Schreiber in 
seiner damaligen Lage viel mehr gerecht. 

Um so eindrucksvoller ist es dann auch, wenn er nach zwei Jahren wieder die Sonde an- 
legt und • ein Jahr vor dem Tode des Heiligen • urteilt: •Welch ein erhebender Fort- 
schritt in diesen zwei Jahren! Keine Spur mehr von inneren Konflikten. Das Meer ist ge- 
ebnet, die Wogen geglättet und doch ist immer noch viel Bewegung und Fluß in dieser 
Schrift". 

Der Vergleich der beiden Gutachten zeigt, daß auch die Person des Deuters eine Rolle 
spielt. In ihrer persönlichen Eigenart kann der Grund der verschiedenartigen Deutung lie- 
gen. P. Thurn macht in dem bereits mehrfach zitierten Aufsatz über •Die Handschrift als 
Spiegel der Seele" darauf aufmerksam, daß niemand aus der zu deutenden Schrift heraus- 
lesen kann, was er selbst nicht wenigstens nachzuleben imstande ist, und daß es Lieblings- 
probleme gibt: •Was man am eigenen Leibe erfährt, erkennt man leichter und übersieht 
anderes, mag es auch wichtiger sein"16'. Man könnte noch hinzufügen, daß die intuitive Ein- 
fühlungsgabe sehr verschieden ist. Die Folgerung daraus ist für unser Thema, daß man sich 
in der Hagiographie nicht mit einem Gutachten begnügen darf. Das muß gesagt werden, 
weil P. Vesprini meint, •daß in Zukunft eine Biographie ohne die graphologische Unter- 
suchung der Schrift des betr. Heiligen unvorstellbar" sei (S. 16). 

Wenn mit dieser Forderung ernst gemacht werden soll, dann ergäbe sich ein Zweites: daß 
mehrere Handschriftproben, und zwar aus den verschiedensten Lebensabschnitten, geboten 
werden müßten. Bei der Bildausstattung ist uns das eine Selbstverständlichkeit geworden. 
Wir wollen nicht nur das Jugendbild des Heiligen sehen, sondern möglichst ein Bild von 

16 aaO., S. 140. 



226 Literaturbericht 

ihm in den wichtigsten Lebensabschnitten. Dann würden die Anlagen und Triebfedern von 
selbst deutlich hervortreten. Im Jugendbildnis wie im Greisenantlitz wird man sehen, ob 
man es mit einem Pykniker oder Leptosomen zu tun hat, mit einem Menschen, der von 
Hause aus ein Bauer ist oder ein Aristokrat, und noch einiges mehr. Solche Grundformen 
verwischen sich kaum. Ähnlich in der Schrift. Der Graphologe könnte sich vielmehr auf das 
konzentrieren, was von Stufe zu Stufe neu ist, auf das Heute und Hier. 

Was wir suchen, ist •das wahre Gesicht der Heiligen". Wir haben wenig davon, wenn uns 
der Graphologe tausend Möglichkeiten, die aber nie realisiert wurden, aufzählt und, wie es 
Moretti bei der kleinen Theresia tut, ausklügelt, was aus ihr geworden wäre, wenn sie 
in ärmlichen Verhältnissen oder in reichen oder sogar sehr reichen gelebt hätte, ja wenn 
sie sogar eine Königin geworden wäre oder die Frau eines Staatsministers. Wir wollen wis- 
sen, was wirklich war. Dazu gehört zweifellos auch ein Blick auf das, was Gott in der Natur 
des Menschen mit auf den Weg gab. Wir wollen aber vor allem sehen, welche Form und 
welches Gepräge ein Heiliger diesem an sich indifferenten Material gegeben hat. Am Schluß 
muß uns doch ein heiliges Antlitz entgegenstrahlen, eine gemeisterte Form. Wenn wir er- 
leben, wie in die anfängliche Unruhe des Schriftbildes eine innere Ruhe kommt und die 
erst so disparaten Züge zu einer Harmonie zusammenwachsen, die wir kaum für möglich 
hielten, dann erfassen wir tiefer die innere Läuterung dieses Menschen, seine Abklärung 
und vielleicht gar die Verklärung seiner Seele. Es geht uns langsam auf, daß wir auch in 
den Schriftzügen noch nicht das wahre Bild des Heiligen vor uns haben, sondern nur einen 
ganz schwachen Abglanz; denn was ein Menschenantlitz zu einem Heiligen macht, das ver- 
mag keine Menschenhand in ihren zittrigen Schriftzügen festzuhalten und kein Graphologe 
mit den Mitteln seiner Wissenschaft zu deuten. Er kann uns höchstens williger Wegweiser 
sein zum Berge der Heiligkeit. Adolf Rodewyk S. ]., Hamburg 




