
»Meister, wo wohnst du?« (Joh 1,38) 

Von Friedrich Wulf S.J., München 

Das Johannesevangelium ist die dramatische Geschichte des Zeugnisses 
über Christus. Vom Täufer wird gleich in den ersten Zeilen gesagt: Er •kam 
zum Zeugnis, um Zeugnis zu geben vom Lichte" (1,7). Christus selbst bezeugt 
sich und der Vater bezeugt ihn: •Ich bin es, der über mich Zeugnis gibt, und 
es gibt über mich Zeugnis der Vater, der mich gesandt hat" (8,18). Seine 
Werke bezeugen ihn: •Ich aber habe ein größeres Zeugnis als das des Johan- 
nes. Denn die Werke, die zu vollbringen mir der Vater gegeben hat, ja, diese 
Werke, die ich tue, geben Zeugnis über mich, daß der Vater mich gesandt 
hat" (5,36). Und noch einmal, vom Höhepunkt der Sendung Christi, vom 
Erlösertode, sagt Johannes, der Evangelist: •Der Augenzeuge hat den Vor- 
gang (des herausströmenden Blutes aus der durchstoßenen Seite Jesu als 
Zeichen seines Todes) bezeugt und sein Zeugnis ist wahr" (19,35). Amen, 
antwortet die Urgemeinde: •Das ist der Jünger, der hierfür Zeugnis gibt 
und der dies geschrieben hat, und wir wissen, daß sein Zeugnis wahr 
ist" (21,24). 

Der Zeuge tritt mit dem Anspruch auf, gehört zu werden und Glauben 
zu finden. •Damit alle durch ihn glaubten" (1,7), •damit auch ihr glaubt" 
(19,35); das ist der Sinn jeglicher Bezeugung. Man könnte darum das 
Johannesevangelium auch die Geschichte des werdenden Christusglaubens 
nennen, ebenso allerdings auch die Geschichte der Verweigerung des Glau- 
bens. Auf den Glauben kommt alles an. Er ist die Eingangspforte zum Licht 
und zum Leben, die Voraussetzung der Reinigung von Sünden (15,3) und 
der Wiedergeburt (3,15). Nur der lebendige Glaube, das angenommene 
Zeugnis über Christus, führt dahin, daß •die Liebe, mit der du mich geliebt 
hast, in ihnen sei und ich in ihnen" (17,26). •Wer an mich glaubt, aus dessen 
Leib werden, wie die Schrift sagt, Ströme lebendigen Wassers fließen" (7,38). 

Dieser Glaube ist zunächst Annahme des Wortes und darum Erkenntnis, 
aber eine Erkenntnis, die mehr ist als theoretisches Wissen, die vielmehr eine 
Sinnerhellung der Welt im ganzen, des eigenen Lebens und Schicksals, der 
jeweiligen Situation bedeutet, eine Erkenntnis, die den Menschen in seinem 
Innersten verwandelt und Quelle einer Kraft ist, die niemand sich selbst geben 
kann. Das Eigentümliche der Glaubenserkenntnis, wie Johannes sie be- 
schreibt, wird aber erst dann begriffen, wenn man ihren ersten und eigent- 
lichen Inhalt bedenkt, Christus. Es geht im Glauben um die immer tiefere 
Erkenntnis Christi. Wie aber erkennt man Christus? Wie erkennt man über- 
haupt einen Menschen? Letztlich nicht von außen, vom Hörensagen, vom 
Beobachten, sondern dadurch, daß man mit ihm umgeht, mit ihm ißt und 



242 Friedridi Wulf 

trinkt und zusammen wohnt, in einen inneren Austausch mit ihm tritt, sich 
ihm anvertraut, seine Geheimnisse erfährt, seine Freude und seine Not mit 
ihm teilt. Einen Menschen erkennen heißt ihn zuvor erproben, ihn in der 
Wirklichkeit des täglichen Lebens erfahren, seine Treue oder auch Treulosig- 
keit, seine Liebe und seine Selbstsucht, seine Geduld, seine Keuschheit, seine 
Demut, seine Wahrhaftigkeit, seine Charakterfestigkeit, seine Tragfähigkeit 
oder auch das Gegenteil von all dem. Je inniger und umgreifender die 
Lebensgemeinschaft von Menschen ist, um so ganzheitlicher und eigentlicher 
kann ihre gegenseitige Erkenntnis sein. Die tiefste Erkenntnis ist darum 
notwendig an die selbstlose, dienende, vollkommene Liebe geknüpft. 

Davon wußte der semitische Sprachgebrauch noch mehr als wir. Die aus dem 
Glauben hervorgehende Erkenntnis Christi ist für Johannes zugleich Nachfolge. 
An Christus glauben, ihn erkennen, bedingt, daß man ihm in inniger Weise 
begegnet, sein Leben teilt, sein Jünger wird. Gleich im Beginn seines Evan- 
geliums hat Johannes diesen Vorgang in wunderbarer und unnachahmlicher 
Weise beschrieben, wo er seine erste eigene Begegnung mit dem Herrn 
schildert. 

Ein Zeitpunkt dafür wird nicht angegeben. Wir gehen aber nicht fehl, 
wenn wir das einzigartige Ereignis nach der Taufe Jesu datieren. Schon 
einmal hatte der Täufer auf Jesus hingewiesen, als er ihn auf sich zukommen 
sah und ihn mit unmißverständlichen Worten als Messias bezeugte: •Seht 
das Lamm Gottes, das hinwegnimmt die Sünde der Welt" (1,29). •Am an- 
deren Tage stand Johannes wieder da und zwei von seinen Jüngern, und er 
blickte auf Jesus, der vorüberging, und sagte: ,Seht das Lamm Gottes!' Die 
zwei Jünger hörten, wie er das sagte, und folgten Jesus nach. Jesus aber 
wandte sich um, und als er sie nachkommen sah, sprach er zu ihnen: ,Was 
sucht ihr?' Sie sagten zu ihm: ,Rabbi' • das heißt übersetzt: Meister •, ,wo 
wohnst du?' Er sprach zu ihnen: ,Kommt und seht!' Da gingen sie mit ihm 
und sahen, wo er wohnte, und blieben den Tag bei ihm. Es war um die 
zehnte Stunde" (1,35-39). 

In Johannes und Andreas ist das Verlangen nach Jesus erwacht. Sie wuß- 
ten wohl aus dem Zeugnis des Täufers, daß er in dessen Augen als Messias 
galt. Der Vorläufer des Herrn sprach nicht in eigenem Auftrag, sondern 
erfüllt und getrieben vom Heiligen Geist. Seinem Wort kam darum eine 
besondere, gnadenhafte Wirksamkeit zu. Von dieser Gnade ließen sich die 
beiden Jünger berühren. Wissend, was sie taten, aber nur ahnend, was sie 
finden sollten, wurden sie von fremder Hand geführt. Der Herr schaut sich 
um. Er braucht es eigentlich gar nicht. Er braucht auch nicht zu fragen. Denn 
er weiß alles, er durchschaut den Zustand ihrer Herzen. Seine Frage: •Was 
sucht ihr?" • das erste Wort, das er im Evangelium des Johannes spricht • 
will nur deutlich machen, daß eines vor allem notwendig und unerläßlich ist, 



•Meister, wo wohnst du?" 243 

wenn man ihn erkennen, zum Glauben an ihn gelangen will, daß man ein 
Suchender sei. 

Und nun das Merkwürdige, das Ungereimte dieser ganzen Begegnung. 
Die Jünger fragen: •Meister, wo wohnst du?" und der Herr darauf: •Kommt 
und seht!" •Da gingen sie mit und sahen, wo er wohnte." Aber was sahen sie 
eigentlich? Daß er gar keine Wohnung hatte. Irgendwo, in einem stillen 
Winkel der Jordanniederungen mögen sie gerastet haben. Der Herr hat hier 
auf Erden keine Wohnung im Sinne der Menschen. Er ist ein Pilger, er zieht 
nur vorüber, von einem Land zum anderen. Bald wohnt er hier, bald dort, 
wie es die Gelegenheit mit sich bringt, in den Häusern der Armen und Vor- 
nehmen und unter freiem Himmel. Nirgends hält er sich lange auf. Er hat 
unter uns nur .gezeltet' (1,14), so wie Gott im Alten Bund seine Wohnung 
inmitten seines Volkes aufgeschlagen hatte, in der Wolke, in der heiligen 
Stadt, im Allerheiligsten des Tempels. Für die unmittelbare menschliche 
Erfahrung ist der Herr unbehaust, bis dahin, daß •er nicht hat, wohin er 
sein Haupt hinlege" (Mt 8,20). 

Aber warum heißt es denn: •Sie sahen, wo er wohnte, und blieben jenen 
Tag bei ihm?" Mag das auch zunächst nur den schlichten Sinn des Zusam- 
menseins mit ihm, des Bei-ihm-Verweilens haben. Dahinter verbirgt sich 
eine tiefere Erfahrung, eine Erfahrung, die den Jüngern unvergeßlich blieb 
und sich ihren Herzen unauslöschlich einprägte. Wo immer der Herr ist, da 
ist Haus, Wohnung, d. i. Geborgenheit, Ruhe, Entspannung, Sicherheit, 
Friede, Ort des Essens und der Erquickung, Quelle der Freude und der Liebe. 
Wer einmal dort gewesen ist, der hat eine neue Heimat, eine neue Woh- 
nung gefunden, der kehrt immer wieder dahin zurück, der geht hinaus und 
ruft es anderen zu: •Wir haben den Verheißenen gefunden" (1,41). Später 
werden die Jünger es wissen: Ihm gehört die ganze Welt. Er ist überall zu 
Hause, und alles wird durch seine Gegenwart zum Haus des Vaters, das er 
den Menschen aufgeschlossen hat. 

Damit ist aber schon ein Letztes angedeutet. Wer dem Herrn im Glauben 
folgt, der erkennt, warum dieser hier auf Erden sowohl ein Zuhause wie kein 
solches hat. Wohnt Jesus doch im tiefsten im Hause seines Vaters, d. i. im 
Herzen, in der Liebe des Vaters. Dort ist er nicht nur mit seinen Gedanken, 
seinem Verlangen und Wollen, mit seiner Freude und seinem Leid; dort ist 
er unlöslich verwurzelt, dort fließt die Quelle seines Lebens und seines Blutes, 
dort ist für ihn der eigentliche Ort der Geborgenheit und des Ausruhens, der 
Sicherheit und des Friedens, der Kraft und der Herrlichkeit und der Liebe. 
Von diesem Haus kann man nur jubelnd bekennen: •Wie lieblich, Herr, ist 
deine Wohnung" (Ps 84 [83] 2). 

Was war darum für die beiden Jünger das Ereignis dieser Stunde? Nicht 
nur das Erlebnis eines großen, liebenswerten Menschen, sondern ein neuer 



244 Friedrich Wulf 

Anfang, ein absoluter Anfang. In diesem Menschen hatte ihr Leben eine 
neue Mitte bekommen, eine neue Heimat, einen neuen Daseinsraum. In ihm 
und mit ihm hatten sie schon diese Welt überschritten, waren sie schon jen- 
seits zu Hause, in den Wohnungen des Vaters. Und ebenso waren sie von 
jetzt an schon mitten in dieser Welt überall zu Hause, weil er in diese Welt 
gekommen war und alles zu seiner Wohnung gemacht hatte. Mochten sie 
später auch ihre irdische Heimat verlassen und in unbekannte Weiten ziehen, 
wo das Leid und der Tod auf sie wartete, immer und überall fanden sie 
eine Wohnung, weil zuvor Christus der Herr durch den Glauben in ihren 
Herzen Wohnung genommen hatte (Phil 3,17). Es hat einen tiefen Sinn, 
wenn Johannes von dieser umwälzenden Begegnung mit dem Herrn sagt: 
•Es war um die zehnte Stunde". Es ist die Stunde der Erfüllung, die eigent- 
lich zeitlos ist, weil sie den Beginn der Ewigkeit anzeigt. 

Immer ist der Weg des Glaubens an Christus zugleich Nachfolge. Immer 
beginnt dieser Weg mit dem Zeugnis über Christus, mit dem Zeugnis von 
Vater und Mutter, dem Zeugnis der Kirche, dem Zeugnis der Verkünder des 
Evangeliums, dem Zeugnis aller wahrhaft glaubenden Christen, dem Zeug- 
nis der Zeichen und Wunder im Leben der Völker und des einzelnen, endlich 
dem Zeugnis Christi selbst und des Vaters im Heiligen Geist. Aber nicht das 
Wissen allein sättigt und erfüllt das gläubige Herz. Tragfähig, kraftverlei- 
hend, sinnspendend wird das im Glauben angenommene Zeugnis nur dann, 
wenn einer sich real mit dem Herrn einläßt, wenn die Frage in ihm brennt: 
•Herr, wo wohnst du?", wenn er auf der Suche nach ihm und in seiner Nach- 
folge selbst einmal erfahren hat, was es heißt, bei ihm zu sein, in ihm Gebor- 
genheit und Friede, Licht und Kraft, Haus und Wohnung zu finden. Wer 
darum auf dem Weg des Glaubens voranschreiten will, wer •die alles über- 
ragende Erkenntnis Christi" (Phil 3,8) und •die alles Erkennen überstei- 
gende Liebe Christi" (Eph 3,19) erlangen will, der müßte sich einmal ehr- 
lich fragen, wo er sein eigentliches Zuhause und seine Wohnung hat, wo er 
mit seinen Gedanken und Wünschen weilt, wo er Sicherheit und Geborgen- 
heit, Nahrung, Stärkung, Erquickung und die Gemeinschaft mit Liebenden 
sucht. Wenn es nur hier im Irdischen wäre, dann würde er vergeblich den 
Ort suchen, wo der Herr wohnt; er würde ihn nie finden. Wir müssen zunächst 
unser irdisches Haus verlassen und ihm in seine Wohnung nachfolgen. Dann 
macht er auch unser Haus zu seinem Haus, zum Hause seines Vaters. 

Nur wer in Christus ein neues Zuhause, eine unzerstörbare Wohnung und 
darin ein neues Leben, eine neue Zuversicht und Erfüllung gefunden hat, der 
vermag seinerseits Christus vor anderen wirksam zu bezeugen, der erweist 
ihn als eine Realität, der macht ihn gegenwärtig, der macht seine Umgebung 
unruhig und weckt bald in diesem, bald in jenem die heilsentscheidende 
Frage •Meister, wo wohnst du?" 




