»Meister, wo wohnst du?« (Joh 1,38)

Von Friedrich Wulf S.]J., Minchen

Das Johannesevangelium ist die dramatische Geschichte des Zeugnisses
iiber Christus. Vom Taufer wird gleich in den ersten Zeilen gesagt: Er ,kam
zum Zeugnis, um Zeugnis zu geben vom Lichte“ (1, 7). Christus selbst bezeugt
sich und der Vater bezeugt ihn: ,Ich bin es, der tiber mich Zeugnis gibt, und
es gibt iber mich Zeugnis der Vater, der mich gesandt hat“ (8,18). Seine
Werke bezeugen ihn: ,Ich aber habe ein grofieres Zeugnis als das des Johan-
nes. Denn die Werke, die zu vollbringen mir der Vater gegeben hat, ja, diese
Werke, die ich tue, geben Zeugnis iiber mich, dafl der Vater mich gesandt
hat® (5,36). Und noch einmal, vom Héohepunkt der Sendung Christi, vom
Erlosertode, sagt Johannes, der Evangelist: ,Der Augenzeuge hat den Vor-
gang (des herausstromenden Blutes aus der durchstofienen Seite Jesu als
Zeichen scines Todes) bezeugt und sein Zeugnis ist wahr® (19,35). Amen,
antwortet die Urgemeinde: ,Das ist der Jinger, der hierfiir Zeugnis gibt
und der dies geschrieben hat, und wir wissen, daf8 sein Zeugnis wahr
ist* (21,24).

Der Zeuge tritt mit dem Anspruch auf, gehért zu werden und Glauben
zu finden. ,Damit alle durch ihn glaubten“ (1,7), ,damit auch ihr glaubt*
(19,85); das ist der Sinn jeglicher Bezeugung. Man kénnte darum das
Johannesevangelium auch die Geschichte des werdenden Christusglaubens
nennen, ebenso allerdings auch die Geschichte der Verweigerung des Glau-
bens. Auf den Glauben kommt alles an. Er ist die Eingangspforte zum Licht
und zum Leben, die Voraussetzung der Reinigung von Siinden (15,3) und
der Wiedergeburt (3,15). Nur der lebendige Glaube, das angenommene
Zeugnis iiber Christus, fiihrt dahin, dafl ,die Liebe, mit der du mich geliebt
hast, in ihnen sei und ich in ihnen* (17,26). , Wer an mich glaubt, aus dessen
Leib werden, wie die Schrift sagt, Stréme lebendigen Wassers flieen® (7,38).. -

Dieser Glaube ist zunidchst Annahme des Wortes und darum Erkenntnis,
aber eine Erkenntnis, die mehr ist als theoretisches Wissen, die vielmehr eine
Sinnerhellung der Welt im ganzen, des eigenen Lebens und Schicksals, der
jeweiligen Situation bedeutet, eine Erkenntnis, die den Menschen in seinem
Innersten verwandelt und Quelle einer Kraft ist, die niemand sich selbst geben .
kann. Das Eigentiimliche der Glaubenserkenntnis, wie Johannes sie be-
schreibt, wird aber erst dann begriffen, wenn man ihren ersten und eigent-
lichen Inhalt bedenkt, Christus. Es geht im Glauben um die immer tiefere
Erkenntnis Christi. Wie aber erkennt man Christus? Wie erkennt man iiber-
haupt einen Menschen? Letztlich nicht von aufien, vom Hérensagen, vom
Beobachten, sondern dadurch, dafl man mit ihm umgeht, mit ihm i}t und '



249 ‘ Friedrich tulf

trinkt und zusammen wohnt, in einen inneren Austausch mit ihm tritt, sich
ihm anvertraut, seine Geheimnisse erfihrt, seine Freude und seine Not mit
ihm teilt. Einen Menschen erkennen heifit ihn zuvor erproben, ihn in der
Wirklichkeit des tiglichen Lebens erfahren, seine Treue oder auch Treulosig-
keit, seine Liebe und seine Selbstsucht, seine Geduld, seine Keuschheit, seine
Demut, seine Wahrhaftigkeit, seine Charakterfestigkeit, seine Tragfahigkeit
oder auch das Gegenteil von all dem. Je inniger und umgreifender die
Lebensgemeinschaft von Menschen ist, um so ganzheitlicher und eigentlicher
kann ihre gegenseitige Erkenntnis sein. Die tiefste Erkenntnis ist darum
notwendig an die selbstlose, dienende, vollkommene Liebe gekniipft.

Davon wufite der semitische Sprachgebrauchnoch mehr als wir. Die aus dem
Glaubenhervorgehende Erkenntnis Christi ist fiir Johannes zugleich Nachfolge.
An Christus glauben, ihn erkennen, bedingt, dal man ihm in inniger Weise
begegnet, sein Leben teilt, sein Jinger wird. Gleich im Beginn seines Evan-
geliums hat Johannes diesen Vorgang in wunderbarer und unnachahmlicher
Weise beschrieben, wo er seine erste eigene Begegnung mit dem Herrn
schildert.

Ein Zeitpunkt dafiir wird nicht angegeben. Wir gehen aber nicht fehl,
wenn wir das einzigartige Ereignis nach der Taufe Jesu datieren. Schon
einmal hatte der Taufer auf Jesus hingewiesen, als er ihn auf sich zukommen
sah und ihn mit unmifiverstindlichen Worten als Messias bezeugte: ,Seht
das Lamm Gottes, das hinwegnimmt die Siinde der Welt* (1,29). ,Am an-

- deren Tage stand Johannes wieder da und zwei von seinen Jiingern, und er
blickte auf Jesus, der voriiberging, und sagte: ,Seht das Lamm Gottes!* Die
zwei Jinger horten, wie er das sagte, und folgten Jesus nach. Jesus aber
wandte sich um, und als er sie nachkommen sah, sprach er zu ihnen: ,Was
sucht ihr?* Sie sagten zu ihm: ,Rabbi‘ — das heifit iibersetzt: Meister —, ,wo
wohnst du?‘ Er sprach zu ihnen: ,Kommt und seht!‘ Da gingen sie mit ihm
und sahen, wo er wohnte, und blieben den Tag bei ihm. Es war um die
zehnte Stunde® (1, 35-39).

In Johannes und Andreas ist das Verlangen nach Jesus erwacht. Sie wufi-
ten wohl aus dem Zeugnis des Taufers, dafl er in dessen Augen als Messias
galt. Der Vorliufer des Herrn sprach nicht in eigenem Auftrag, sondern
erfiillt und getrieben vom Heiligen Geist. Seinem Wort kam darum eine
besondere, gnadenhafte Wirksamkeit zu. Von dieser Gnade liefen sich die
beiden Jiinger berithren. Wissend, was sie taten, aber nur ahnend, was sie
finden sollten, wurden sie von fremder Hand gefihrt. Der Herr schaut sich
um. Er braucht es eigentlich gar nicht. Er braucht auch nicht zu fragen. Denn
er weild alles, er durchschaut den Zustand ihrer Herzen. Seine Frage: ,Was
sucht ihr?“ — das erste Wort, das er im Evangelium des Johannes spricht —
will nur deutlich machen, daf} eines vor allem notwendig und unerldflich ist,



~Meister, wo woknst du?*® 243

wenn man ihn erkennen, zum Glauben an ihn gelangen will, dal man ein
Suchender sei.

Und nun das Merkwiirdige, das Ungereimte dieser ganzen Begegnung.
Die Jiinger fragen: ,Meister, wo wohnst du?“ und der Herr darauf: ,Kommt
und seht!“ ,Da gingen sie mit und sahen, wo er wohnte.“ Aber was sahen sie
eigentlich? Daf} er gar keine Wohnung hatte. Irgendwo, in einem stillen
Winkel der Jordanniederungen mégen sie gerastet haben. Der Herr hat hier
auf Erden keine Wohnung im Sinne der Menschen. Er ist ein Pilger, er zieht
nur voriiber, von einem Land zum anderen. Bald wohnt er hier, bald dort,
wie es die Gelegenheit mit sich bringt, in den Hiusern der Armen und Vor-
nehmen und unter freiem Himmel. Nirgends hilt er sich lange auf. Er hat
unter uns nur ,gezeltet’ (1,14), so wie Gott im Alten Bund seine Wohnung
inmitten seines Volkes aufgeschlagen hatte, in der Wolke, in der heiligen
Stadt, im Allerheiligsten des Tempels. Fiir die unmittelbare menschliche
Erfahrung ist der Herr unbehaust, bis dahin, dafl ,er nicht hat, wohin er
sein Haupt hinlege®“ (Mt 8, 20).

Aber warum heiflt es denn: ,Sie sahen, wo er wohnte, und blieben jenen
Tag bei ihm?“ Mag das auch zunachst nur den schlichten Sinn des Zusam-
menseins mit ihm, des Bei-ihm-Verweilens haben. Dahinter verbirgt sich
eine tiefere Erfahrung, eine Erfahrung, die den Jiingern unvergefilich blieb
und sich ihren Herzen unausloschlich einprigte. Wo immer der Herr ist, da
ist Haus, Wohnung, d. i. Geborgenheit, Ruhe, Entspannung, Sicherheit,
Friede, Ort des Essens und der Erquickung, Quelle der Freude und der Liebe.
Wer einmal dort gewesen ist, der hat eine neue Heimat, eine neue Woh-
nung gefunden, der kehrt immer wieder dahin zuriick, der geht hinaus und
ruft es anderen zu: ,Wir haben den Verheiflenen gefunden® (1,41). Spiter
werden die Jinger es wissen: Thm gehért die ganze Welt. Er ist iiberall zu
Hause, und alles wird durch seine Gegenwart zum Haus des Vaters, das er
den Menschen aufgeschlossen hat.

Damit ist aber schon ein Letztes angedeutet. Wer dem Herrn im Glauben
folgt, der erkennt, warum dieser hier auf Erden sowohl ein Zuhause wie kein
solches hat. Wohnt Jesus doch im tiefsten im Hause seines Vaters, d. i. im
Herzen, in der Liebe des Vaters. Dort ist er nicht nur mit seinen Gedanken,
seinem Verlangen und Wollen, mit seiner Freude und seinem Leid; dort ist
er unléslich verwurzelt, dort fliefit die Quelle seines Lebens und seines Blutes,
dort ist fiir ihn der eigentliche Ort der Geborgenheit und des Ausruhens, der
Sicherheit und des Friedens, der Kraft und der Herrlichkeit und der Liebe.
Von diesem Haus kann man nur jubelnd bekennen: ,Wie lieblich, Herr, ist
deine Wohnung*“ (Ps 84 [83] 2).

Was war darum fiir die beiden Jiinger das Ereifnis dieser Stunde? Nicht
nur das Erlebnis eines grofien, licbenswerten Menschen, sondern ein neuer



44 Friedrich Wulf o

Anfang, ein absoluter Anfang. In diesem Menschen hatte ihr Leben eine -
neue Mitte bekommen, eine neue Heimat, einen neuen Daseinsraum. In ihm
und mit ihm hatten sie schon diese Welt iiberschritten, waren sie schon jen-
seits zu Hause, in den Wohnungen des Vaters. Und ebenso waren sie von
jetzt an schon mitten in dieser Welt iiberall zu Hause, weil er in diese Welt
gekommen war und alles zu seiner Wohnung gemacht hatte. Mochten sie
spater auch ihre irdische Heimat verlassen und in unbekannte Weiten ziehen,
wo das Leid und der Tod auf sie wartete, immer und tberall fanden sie
eine Wohnung, weil zuvor Christus der Herr durch den Glauben in ihren
Herzen Wohnung genommen hatte (Phil 3,17). Es hat einen tiefen Sinn,
wenn Johannes von dieser umwalzenden Begegnung mit dem Herrn sagt:
»Es war um die zehnte Stunde®. Es ist die Stunde der Erfiillung, die eigent-
lich zeitlos ist, weil sie den Beginn der Ewigkeit anzeigt.

Immer ist der Weg des Glaubens an Christus zugleich Nachfolge. Immer
beginnt dieser Weg mit dem Zeugnis iiber Christus, mit dem Zeugnis von
Vater und Mutter, dem Zeugnis der Kirche, dem Zeugnis der Verkiinder des
Evangeliums, dem Zeugnis aller wahrhaft glaubenden Christen, dem Zeug-
nis der Zeichen und Wunder im Leben der Vélker und des einzelnen, endlich
dem Zeugnis Christi selbst und des Vaters im Heiligen Geist. Aber nicht das
Wissen allein sittigt und erfiillt das gldubige Herz. Tragfahig, kraftverlei-
hend, sinnspendend wird das im Glauben angenommene Zeugnis nur dann,
wenn einer sich real mit dem Herrn einlafit, wenn die Frage in ihm brennt:
»Herr, wo wohnst du?“, wenn er auf der Suche nach ihm und in seiner Nach-
folge selbst einmal erfahren hat, was es heifit, bei ihm zu sein, in ihm Gebor-
genheit und Friede, Licht und Kraft, Haus und Wohnung zu finden. Wer
darum auf dem Weg des Glaubens voranschreiten will, wer ,die alles fiber-
ragende Erkenntnis Christi“ (Phil 3,8) und ,die alles Erkennen {iberstei-
gende Liebe Christi“ (Eph 3,19) erlangen will, der miifite sich einmal ehr-
lich fragen, wo er sein eigentliches Zuhause und seine Wohnung hat, wo er
mit seinen Gedanken und Wiinschen weilt, wo er Sicherheit und Geborgen-
heit, Nahrung, Stirkung, Erquickung und die Gemeinschaft mit Liebenden
sucht. Wenn es nur hier im Irdischen wire, dann wiirde er vergeblich den
Ort suchen, wo der Herr wohnt; er wiirde ihn nie finden. Wir miissen zunachst
unser irdisches Haus verlassen und ihm in seine Wohnung nachfolgen. Dann
macht er auch unser Haus zu seinem Haus, zum Hause seines Vaters.

Nur wer in Christus ein neues Zuhause, eine unzerstorbare Wohnung und
darin ein neues Leben, eine neue Zuversicht und Erfiillung gefunden hat, der
vermag seinerseits Christus vor anderen wirksam zu bezeugen, der erweist
ihn als eine Realitit, der macht ihn gegenwirtig, der macht seine Umgebung
unruhig und weckt bald in diesem, bald in jenem die heilsentscheidende
Frage ,Meister, wo wohnst du?“





