
Christliche Existenz und Gottes Wort 

Von Otto Semmelroth S.J., Frankfurt a. Main 

Die protestantische Christenheit stellt sich bisweilen als die •Kirche des Wortes" 
der katholischen Kirche als der •Kirche des Sakraments" gegenüber1. Dem katholi- 
schen Christen verbietet sein Kirchenverständnis eine solche Aufteilung. Dabei 
bleibt zuzugeben: •Ihre Diagnose stimmt, Ihre Feststellung ist richtig: ,Ich bin über- 
zeugt, daß man von einem unzureichenden Verständnis des Wortes auf römischer 
Seite sprechen muß'"2. Für das •Wort Gottes" gilt verstärkt, was K. Rahner für die 
•Theologie des Wortes" überhaupt beklagt: •Ach, daß es keine Theologie des Wor- 
tes gibt! Warum hat sich noch niemand daran gemacht, wie ein Ezechiel die zer- 
streuten Glieder auf den Feldern der Philosophie und Theologie zu sammeln und 
das Wort des Geistes über sie zu sprechen, auf daß ein lebendiger Leib auferstehe"8. 

Im Zug der spätmittelalterlichen Verdinglichung des religiösen Lebens, im Kampf 
vor allem auch gegen die Sakramentfeindlichkeit, der Reformation hat die katholi- 
sche Theologie gegenüber der Lehre von den Sakramenten das •Wort" nicht genü- 
gend in den Blick genommen. Die rationalistische Denkweise der Neuzeit aber trug 
das Ihrige dazu bei, den kirchlichen Vollzug des •Wortes" in sehr verkürzter Weise 
zu verstehen. •Religion wurde im Lauf der Neuzeit mehr und mehr zum bloßen 
Schulfach und Lehrgegenstand, der Religionsunterricht aber zum Ereignis zwischen 
Lehrer und Schüler, zur unpersönlichen materialen Wissensvermittlung, der nichts 
fehlte als die in die Tiefen der menschlichen Person vorstoßende, zum Leben aus 
dem Glauben aufrufende Wucht"4. Die Vernachlässigung der Theologie des Wortes 
hat auch der Sakramententheologie selbst nicht genützt. Der Heilssinn des Sakra- 
mentes wird nämlich nicht ohne den des Wortes verstanden. Denn beide sind 
komplementäre Lebensfunktionen der Kirche und begründen miteinander die 
christliche Existenz. 

/. Christliche Existenz aus Gottes Wort 

Wenn man heutzutage im prägnanten Sinne von Existenz spricht, dann versteht 
man darunter das, was ein Mensch aufgrund seiner Geschichte, seiner Entschei- 
dungen und Unterlassungen, seiner sittlich guten Taten und seiner Schuld geworden 
ist, was einer aufgrund der Vorgegebenheiten seines Lebens, seiner Natur, seines 
Schicksals und der jeweiligen Situation in Freiheit aus sich gemacht hat. •Existenz" 
hebt somit das personale und dynamische Element im Menschen hervor, im Gegen- 
satz zum •Wesen", das seine naturhafte und statische Seite erfaßt. Die anthropolo- 

1 Neuerdings K. B. Ritter, Kirche des Wortes und Kirche des Sakraments. In: Die 
Katholizität der Kirche. Hrsg. v. H. Asmussen und W. S t ä h 1 i n. Stuttgart 1957, 
S. 81•131. 

2 H. Fries, Antwort an Asmussen, Stuttgart 1958, S. 20. 
8 K. Rahner S.J., Priester und Dichter. Schriften zur Theologie III. Einsiedeln 1956, 

S. 349f. 
4 F. X. Arnold, Glaubensverkündigung und Glaubensgemeinschaft. Beiträge zur 

Theologie der Verkündigung, der Pfarrei und des Laientums. Düsseldorf 1955, S. 21. 



246 Otto Semmelroth 

gische Sicht unserer Zeit, die mit dem Namen der Existenzphilosophie verknüpft 
ist, hat uns wieder sehen gelehrt, daß der Mensch erst in der Auseinandersetzung 
mit der Umwelt, insbesondere mit dem anderen Menschen, mit dem •Du", zur 
Entfaltung, zu sich selbst kommt, daß er nur im ständigen Dialog, in der Stellung- 
nahme und Entscheidung zur Persönlichkeit wird, wahrhaft existiert. Menschliche 
Existenz steht im Schnittpunkt von Vergangenheit und Zukunft, ist der Mensch als 
Person im jeweiligen Hier und Jetzt, sammelnd, aufhebend, integrierend, was 
war, und zugleich immer neu werdend • und Neues schaffend. 

Was besagt demnach •christliche Existenz"? Verdankt der Mensch auch sein 
Christsein sich selbst, seiner persönlichen Entscheidung, seiner Auseinandersetzung 
mit der christlichen Wirklichkeit • d. h. dem dreifaltigen Gott, Christus, der 
Erlösung • und dem Ergreifen dieser Wirklichkeit? Ist nicht christliches Leben 
Gnade, reines Geschenk, das man nur empfangen, aber nicht mit eigener Kraft 
erwerben kann? Aber dagegen steht das Konzil von Trient, das sagt, man dürfe 
nicht meinen, •die guten Werke des Gerechtfertigten seien in der Weise Geschenke 
Gottes, daß sie nicht auch die guten Werke des Gerechtfertigten wären"5. Es gilt 
also von der christlichen Existenz in formaler Hinsicht doch das gleiche, was von 
der menschlichen Existenz gesagt wurde: auch die christliche Wirklichkeit muß 
personal, d. h. im Dialog, in der Begegnung, im Sich-Einlassen mit dem Gott und 
der Welt des Glaubens angeeignet werden, wenn dies auch nur durch die Gnade 
ermöglicht und von der Gnade getragen wird. Nur im lebendigen Gegenüber zu 
Gott, im Ja oder Nein zu Ihm, ist der Christ das, was er ist. Christliche Existenz 
steht somit nicht nur auf dem Schnittpunkt von Vergangenheit und Zukunft, son- 
dern auch auf dem von göttlicher Gnade und menschlicher Mitwirkung, wobei die 
Gnade dem Menschen im Wort und im Sakrament entgegenkommt. 

1. Das erste und unmittelbare christliche Gegenüber ist für den Menschen das 
Wort Gottes, oder noch besser, der ihn hier und jetzt anredende, anrufende Gott. 
Christliche Existenz wird darum nur in der Antwort des Menschen auf dieses Wort. 
Christentum ist keine Buchreligion, wie man die Religion des späteren Judentums 
genannt hat6. Die Bücher der Heiligen Schrift gehören gewiß in die Mitte seines 
Lebens. •Evangelium ist von Anfang an nicht nur das mündliche Wort der Apostel, 
sondern auch das schriftliche, nicht nur das spontane, sondern auch das mündlich 
oder schriftlich geformte, nicht nur die viva vox, sondern auch die Tradition, das 
Wort, das in die Überlieferung eingegangen und dort verwahrt ist"7. Aber nicht- 
das biblische Buch, allerdings auch nicht die Tradition und die viva vox der Ver- 
kündigung selbst sind das Entscheidende, sondern der Inhalt, den diese Gefäße 
darbieten, das Ereignis, das diese Organe darstellen, d. h. also das Wort des 
offenbarenden Gottes oder der im Wort sich offenbarende und den Menschen an- 
rufende Gott. •Die Geschichte der Offenbarung ist wirklich das Herabsteigen 
Gottes im Wort; in einem Wort, das, wie der Sauerteig das Brot, das gesamte 

6 Konzil von Trient, 6. Sitzung, Kanon 32. • J. N e u n e r S J. u. H. R o o s S.J., Der 
Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkündigung. Regensburg 1958. Nr. 769. 

• W. Bousset-H. Gressmann, Die Religion des Judentums im späthellenisti- 
sdien Zeitalter. Tübingen 1926, S. 394. 

7 H. Schlier, Wort Gottes. Eine neutestamentliche Besinnung. Würzburg 1958, S. 40. 



Christliche Existenz und Gottes Wort 247 

Leben Israels durchdringt und erhebt; in einem Wort, das wie Wasser auf dem 
Felde in Israel einsickert und wie ein Samen Wurzeln schlägt und wächst, bis es 
wie ein Baum zum Himmel reicht, von dem es herabstieg"8. 

Darauf hinzuweisen ist gerade im Zusammenhang unserer Untersuchung wich- 
tig. Buch und kirchliche Verkündigung sind zwar zunächst innerweltliche Ereignisse; 
was sie darbieten, kann immer noch als eine aus den Tiefen des Menschlichen 
erwachsene Wirklichkeit empfunden werden. Erst wenn das biblische Buch und 
die kirchliche Predigt als Organ des von Gott gesprochenen Wortes geglaubt wer- 
den, richtet sich der Blick auf den jenseitigen Sprechenden. Die Kirche hört im 
geschriebenen Wort der Bibel, aber auch in ihrer amtlichen Verkündigung das 
•Wort Gottes". Und das versteht sie nicht nur als Wort über Gott, sondern als 
Wort, das der Herr selbst spricht. •In diesem Begriff bezeichnet der Genitiv ,tou 
Theou' primär nicht den, von dem oder über den das Wort spricht. Er deutet primär 
auch nicht nur eine Qualität des 'Wortes an. Er meint vielmehr ... Gott als den, 
von dem her das Wort durch den Apostel vor Gott gesagt wird"9. So handelt es sich 
denn in der Bibel und Verkündigung zwar auch um Lehre, aber doch erst in zwei- 
ter Linie. Zunächst und vor allem geht es um das Ereignis der Verkündigung, in 
der im Wort und Zeugnis der Kirche der Anspruch des lebendigen Gottes in die 
lebendige Nähe des Menschen getragen wird. 

Damit ist aber sowohl der Bibel wie dem amtlichen Wort der Kirche ein sakra- 
mental-symbolhafter Sinn gegeben. Der Vorgang zwischen Bibel oder verkündi- 
gender Kirche einerseits und Leser oder Hörer anderseits, also in der horizontalen 
Dimension der geschichtlichen Kirche, macht ein vertikales Ereignis sichtbar: die 
Begegnung zwischen dem erhöhten und unsichtbaren, sich aber doch mitteilenden 
Herrn und der glaubenden, bräutlich empfangenden Gemeinde der Erlösten. Und 
hier erweist sich das •Wort" als unterscheidendes Merkmal des Christlichen. 

Als Religion des Wortes bekennt sich der christliche Glaube zu einer transzen- 
denten Wirklichkeit als seinem Gegenüber. Und er erfüllt die Aufgabe, seine dies- 
seitige Wirklichkeit ernst zu nehmen, gerade darin, daß er sie nach oben hin offen 
hält und nicht aus sich selbst zu verstehen sucht. Dazu ist ja der Mensch immer 
wieder versucht. Denn das Gefüge der diesseitigen Welt ist der Verwaltung des 
Menschen anheimgegeben (Gen 1,28-30). Sie läßt ihn allerdings zugleich auch die 
Grenzen seines Vermögens spüren. Er erfährt sie als unpersönliche, schicksalhafte 
und mitleidlose Welt, die seiner Aufgabe sehr gewaltsam widerstehen kann. Dann 
schlägt sein Herrschergefühl in Angst und Bedrängnis um, deren Ahnung ihn 
eigentlich immer schon durchdrungen hat. 

Hier erlöst ihn der Glaube an Gottes Wort. Schon daß es Gottes Wort gibt • 
abgesehen zunächst von seinem Inhalt •, muß den Menschen erlösend berühren. 
Stellt es ihn doch vor einen jenseitigen Herrn, der im Wort kundgibt, wie nahe 
er trotz aller Ferne ist; und der gerade dadurch, daß er sich •sprechend" kundtut, 
zeigt, daß er nicht zu dieser anonymen, unpersönlichen Welt gehört, in der sich 
der Mensch so verloren vorkommen kann. •Das Sprechen geht auf einen Entschluß 
zurück; der Sprechende könnte auch schweigen. Und weiter erfordert es, daß der 

8D. Barsotti,  Christliches Mysterium und Wort Gottes. Einsiedeln 1957, S. 87. 
9 H.Schlier, a.a.O., S. 13. 



248 Otto Semmelroth 

Sprechende eine geistige Übersicht hat über das, was er sagen will, und dieser 
Übersicht je und je die passenden Worte wählt"10. 

2. Das Wort Gottes ist nun nie ohne Gottes Werk. Beides muß in der Existenz 
des Menschen anwesend sein, wenn sie zur christlichen Existenz werden soll. Der 
Herr hat einmal eindringlich gemahnt, das betende Wort •Herr, Herr" nicht ohne 
das Werk eines Gott dienenden Lebens zu lassen (Mt7,21). Diese Forderung 
ergibt sich eben daraus, daß auch Gott sein Wort an die Menschen nicht ohne das 
Werk seines Heils läßt. Gerade dadurch wird christliche Existenz im einzelnen 
Menschen, daß Wort und Werk Gottes in ihm anwesend werden. Das wird nicht 
immer genügend ernst genommen. Daß die Erlösung ein Werk Gottes in unserer 
Geschichte ist, bezweifelt keiner, der christlich glaubt. Ebensowenig bezweifelt 
man, daß der Anteil der Menschen am Erlöstsein ein gnadenhaftes Wirken Gottes 
in seinem Inneren ist. Aber man hat, indem man versuchte, die göttliche Heilswirk- 
lichkeit in menschlichen Vorstellungen zu erklären, das Verständnis dieser Dinge 
fast ebenso belastet wie erleichtert. Vor allem der Zusammenhang des jetzigen Gna- 
denwirkens Gottes im Menschen mit dem geschichtlichen Heilswerk in Jesus Christus 
leidet unter dieser Unzulänglichkeit. Das Verhältnis zwischen beiden wird von den 
meisten als das von Ursache und Wirkung angesehen und juristisch gedeutet: auf 
den Titel des damals geschehenen Werkes Christi hin empfängt der heutige Mensch 
von Gott die Gnade. Die Disposition, die dieser Mensch mitzubringen hat, bezieht 
man zwar auf das Heilswerk Christi, aber wiederum rein juristisch: der Mensch 
muß sich innerlich, in seiner personalen Entscheidung zu Christi Erlösungswerk von 
damals bekennen. Es ist ja auch nicht leicht, sich eine realere Verbindung beider 
Ereignisse vorzustellen. Kann etwa das geschichtliche Heilswerk von damals in die 
Gegenwart des heutigen Menschen oder aber der geschichtlich-heutige Mensch in 
das geschichtliche Damals des Heilsereignisses Christi gelangen? 

In Theologie und Glaubensbewußtsein ist nun aber ein neues Verständnis dafür 
erwacht, daß man sich die •Früchte" des Erlösungswerkes nicht vom Werke selbst 
abgepflückt und wie zur Abholung irgendwo bereitgestellt vorstellen darf. Die 
Gnade, die uns zu Gerechtfertigten macht, wird nur sehr unzulänglich nach Art 
von pflanzlichen Früchten oder dinglich Hergestelltem begriffen. Sie ist als Zustand 
des erlösten Menschen ein lebendiges Prinzip, das ihn zum Mitvollzug des Heils- 
ereignisses Christi befähigt. Und umgekehrt hat der Mensch diese dynamische 
Fähigkeit durch die Teilnahme an einer sakramentalen Handlung empfangen, in 
der das Heilswerk Christi ereignishaft anwesend ist. In das in den Lebensfunk- 
tionen der Kirche gegenwärtige Heilswerk Christi eintauchend, verwirklicht er, was 
Pius XII. in der Enzyklika •Mediator Dei" für unerläßlich erklärt: •Damit ihre 
Erlösung und Rettung für die einzelnen und für alle bis ans Ende der Zeiten auf- 
einander folgenden Menschengeschlechter sich verwirkliche und von Gott angenom- 
men werde, ist es unerläßlich, daß die einzelnen Menschen das Kreuzopfer in 
lebendiger Weise berühren, und daß ihnen darum die aus jenem Opfer fließenden 
Verdienste zugeteilt werden"11. 

10 A.  Brunner S.J., Viele Religionen, eine Wahrheit. Die Religionen und das Chri- 
stentum. Kevelaer 1958, S. 19. 

11 Ausg. Herder Nr. 76. 



Christliche Existenz und Gottes Wort 249 

Wenn man nun den katholischen Christen fragt, wo denn das Heilswerk Christi 
diese Gegenwart in der Kirche habe, so weist er selbstverständlich auf die Sakra- 
mente und besonders auf die Eucharistiefeier hin. Dort nämlich wird das Opfer 
Christi gegenwärtiggesetzt. (Auf die umstrittene nähere Erklärung dieser Reprae- 
sentatio brauchen wir hier nicht näher einzugehen.) Diese Antwort aber weckt zwei 
neue Fragen. 

Zunächst: Ist das Opfer Christi das ganze Heilsereignis? Ist die Aussage, wir 
seien durch das Opfer Christi erlöst, exklusiv zu verstehen oder aber so, daß das 
Herabsteigen des Wortes in der Menschwerdung in diesem Opfer wie das Wort 
in der Antwort mit enthalten ist? So würde sich das Heilsereignis, aus Mensch- 
werdung und Opfer als gleichwesentlichen Teilen zusammengesetzt, als wirklicher 
Heilsdialog darbieten. Gott spricht zu den Menschen, indem er seinen Sohn als 
das Wort zu ihnen sendet. Vom Menschen steigt die Antwort zu Gott empor, indem 
Christus das Opfer darbringt, das wegen der Sünde der Menschheit die Gestalt des 
genugtuenden Kreuzestodes hat. Das Erlösungsereignis hat also die beiden Phasen 
von Wort und Antwort, von Menschwerdung und Opfer. 

Und die zweite Frage: Wenn das Heilsereignis in den Lebensfunktionen der 
Kirche anwesend und eben durch diese Anwesenheit wirksam ist, sollte man dann 
nicht auch einen eigenen Ort angeben können, an dem unmittelbar gerade die 
Menschwerdung dargestellt wird, während doch in Eucharistie und Sakramenten 
unmittelbar das Opfer dargestellt ist? 

//. Die Wirklichkeit des Wortes Gottes in der Kirche 

Folgende beiden Tatsachen sind für den Christen unbezweifelbar: Der mensch- 
gewordene Sohn Gottes ist die vollendetste Verwirklichung des Gotteswortes an 
die Menschen. •Christus ist das Amen Gottes ... Daher wird er von Johannes 
das Wort Gottes (Offb 19,13), das Wort des Lebens (1 Johl,l) oder das Wort 
schlechthin (Joh 1,2 f) genannt"12. Anderseits weiß sich die kirchliche Verkündigung 
seit je als •Wort Gottes". •Beide, Gottes Wort und das Wort des Apostels, das 
Wort des Apostels und Christi Wort, fallen offenbar zusammen oder klingen jeden- 
falls so ineinander, daß man, wenn man das eine, das apostolische Wort, vernimmt, 
das andere, das Wort Gottes oder Christi, hören kann. Gott und Christus reden in, 
mit und unter dem Wort von Menschen"13. Beides zugleich zeigt zum mindesten, 
daß die Verkündigung der Kirche die Menschwerdung des Wortes Gottes in Jesus 
Christus darstellt. •Zwischen der Menschwerdung und der Predigt des Wortes be- 
steht eine enge Verbundenheit, eine wunderbare Nähe und Verwandtschaft... Dort 
und hier die Wahrheit, die die Menschen lehrt, sie erleuchtet und nährt. Die Art und 
Weise ist ungleich, aber die Wirkkraft ist die gleiche"14. An der bildhaften An- 
wesenheit des Wortes Gottes im Zeichen des kirchlichen Wortes ist also kein Zwei- 
fel. Unsere Frage ist nun die, ob dieser bildlichen Darstellung ein ähnlicher Realis- 
mus eignet wie der Darstellung des Opfers Christi in den Sakramenten. 

12 P. van Imschoot,   Wort Gottes. In: Bibellexikon, hsg. v. H. Haag, Einsiedeln 
1956, Sp. 1722. 

13 H. Schlier, a.a.O., S. 17. 
14 P i u s XII. am 22. Sept. 1946. AAS 38 (1946), p. 388. 



250 Otto Semmelroth 

1. Daß die Kirche von Christus •erbaut ist, um dem heilbringenden Erlösungs- 
werk Dauer zu verleihen", hat das Vatikanische Konzil ausdrücklich gesagt15. Die 
Kirche teilt also nicht nur Früchte, die vom Erlösungswerk gewissermaßen abge- 
pflückt sind, mit. Vielmehr ist das Leben der Kirche die Dauerhaftigkeit des 
Erlösungswerkes selbst, und zwar sowohl in seinem Opfer wie auch im Vorgang 
der Menschwerdung des Wortes. 

Wo nämlich das Heil sein soll, da muß Gottes Wort sein. Denn jenes Heil, das 
uns durch Jesus Christus erwirkt wurde, ist eine Teilnahme des erlösten Menschen 
am Innenleben des dreifaltigen Gottes. Dieses aber vollzieht sich im Wort, in dem 
der Vater sich selbst ausspricht und das als Echo seiner Selbstaussage auf ihn 
zurückbezogen ist. Der Sohn ist in seinem Hervorgehen vom Vater dessen Wort, 
in seiner Rückbeziehung auf den Vater zugleich die Antwort an ihn. Dieses Wort 
und diese Antwort sind zugleich die hörende und antwortende Person. Im Dialog 
einander •begegnend" sind Vater und Sohn eins in jener Liebe, die als Heiliger 
Geist aus Vater und Sohn hervorgeht. 

Indem dieser dreifaltige Gott sein verborgenes Innenleben der Gegenwart der 
Menschen eröffnet, ist er selbst ihr Heil. Das Leben der Menschen ist nun •mit 
Christus verborgen in Gott" (Kol3,3). Dieses Heilsereignis geschah, als der inner- 
göttliche Lebensdialog aus der jenseitig-göttlichen Dimension in den diesseitigen 
Raum hinein erklang. Gottes innerliches Wort wurde hörbar in die menschliche 
Geschichte herniedergesprochen (1 Joh 1,1) und kehrte aus ihr wieder als Wort der 
sich opfernden Liebe in die Jenseitigkeit Gottes zurück. 

Im Bewußtsein der Gläubigen hat das Wort Gottes seine heilsgeschichtliche Rolle 
leider ganz an das Werk Gottes abgegeben, während wir in der biblischen Offen- 
barung das göttliche Werk nie ohne sein Wort finden, und Gottes Wort immer 
als wirksames Ereignis dargestellt wird. Konkret gesprochen hat man die Heils- 
bedeutsamkeit des Wortes ganz dem Sakrament übertragen, während in Wahrheit 
das Sakrament nie ohne Wort ist, und das Wort der Verkündigung als Mitträger 
der Wirkkraft des Sakraments betrachtet werden muß. 

2. •In der Mitte des christlichen Glaubens hat der ganze uns so geläufige Gegen- 
satz von Wort und Werk ... keinen.Sinn mehr. Sondern das Wort, der Logos, ist 
eben auch das Werk, das Ergon, das Verbum ist auch das Opus"16. Unser Glau- 
bensverständnis muß gegen eine Ausschließlichkeit des Werkes Gottes dem Wort 
Gottes seine Rolle im Heilsgeschehen wieder zurückgewinnen. Wer das Wort nur 
als Mitteilung von Erkenntnis und als mahnendes Auf-die-Menschen-Einreden 
deutet, kann es nur als Wegbereitung verstehen, der ein eigenes Werk folgen muß, 
dem allein dann die Gnade zugeschrieben wird. Das birgt geradezu die Gefahr des 
Semipelagianismus in sich. Man könnte nämlich geneigt sein, dem so verstandenen 
göttlichen Wort ein bloß menschliches Werk zuzuordnen, in dem der Mensch 
aufgrund des mahnenden Wortes sich aus eigener Kraft Gott zuwendet, um dann 
erst Gottes Gnadenwerk in sich eingehen zu lassen. Man sollte wieder lernen, daß 
jenes Wort, das den Menschen von Gott her in Anspruch nimmt, auch zugleich 
Werk Gottes ist. Die biblische Offenbarung spricht vom Worte Gottes anders als 

15 4. Sitzung, Einleitung   Neuner-Roos, Nr. 370. 
18 K. B a r t h , Dogmatik im Grundriß. München 1947, S. 75. 



Christliche Existenz und Gottes Wort 251 

das griechische Denken den Logos deutet17. Die rationalistische Neuzeit hat für die- 
sen biblischen Eigensinn des Wortes kaum noch Verständnis aufgebracht. 

In der Heiligen Schrift ist das Wort Gottes mit seinem Werk verbunden. Das 
bedeutet, daß Gottes Offenbarung keine akademischen Erkenntnisse um ihrer selbst 
willen mitteilt, sondern der menschlichen Person das Leben Gottes als Heil ein- 
senkt. Das Werk Gottes umgekehrt ist in der Heiligen Schrift vom Wort Gottes 
durchseelt. Dadurch sind die Ereignisse der Heilsgeschichte aus der dinglichen 
Anonymität zur Begegnung von Person zu Person erhoben. So verbindet ja auch 
ein Mensch die dinglichen Gaben, die er einem anderen etwa zum Feste schenkt, 
mit dem Wort seines Glückwunsches, um die Gabe als Ausdruck persönlicher Hin- 
gabe erfahren zu lassen. Die Welt ist als Raum und Ausdrucksmittel der Begeg- 
nung Gottes und der Menschen geschaffen. Deshalb wurde sie •im Wort gemacht" 
(Ps 33,6). Das Wort Gottes hat Werkcharakter. Und das Wirken Gottes hat Wort- 
charakter, weil es Appell an den Menschen ist18. •Das Wort Gottes ist imstande, 
auf den Willen des Menschen einzuwirken. Seine Tätigkeit unterscheidet sich hier 
in nichts vom Einfluß der göttlichen Gnade"19. Das Wort Gottes, das wir gern so 
scharf von seinem Werk abgrenzen, wird im Neuen Testament mit Eigenschaften 
belegt, die wir für gewöhnlich nur im Werke suchen. •Gottes Wort ist lebendig, 
wirksam und schärfer als jedes zweischneidige Schwert" (Hebr4,12). Deshalb ist 
es eine wirksame Verteidigungswaffe in jenem Kampf, den zu führen menschliche 
Kräfte zu armselig sind. Wir sind deshalb gemahnt: •Ergreift den Helm des Heils 
und das Schwert des Geistes, das heißt das Wort Gottes" (Eph 6,17). 

Die Gefahr, Wort und Werk gar zu sehr voneinander zu scheiden, wirkt vor 
allem in der Deutung der Mitte aller göttlichen Worte, die Christus ist. Seine 
Menschwerdung versteht man zwar als Wort. Aber die Erlösung verlegt man ein- 
zig in sein Opfer, und das versteht man als Heih-werk. In Wahrheit aber geschieht 
schon in der Menschwerdung ein Werk, wie ja das Opfer auch Wort ist, in dem 
ein inneres Wort leibhaftig ausgedrückt wird. Der Grundfehler ist der, daß man 
Wort und Werk in mißverständlicher Weise einander entgegensetzt. Gewiß hat 
das Kommen des Herrn in der Menschwerdung Wortgestalt. Diese Epiphanie des 
unsichtbaren Gottes wird in der prophetisch-kerygmatischen Tätigkeit Christi fort- 
gesetzt. Das Opfer dagegen hat vor allem Werkgestalt. Es wird in der Tat eines 
Lebens im Gehorsam gegenüber Gott fortgesetzt. Ihrem wesentlichen Sinn nach 
stehen aber beide einander nicht wie Wort und Werk, sondern wie Wort und 
Antwort gegenüber. Was beide voneinander unterscheidet, ist die Sinnrichtung 
ihres Ereignisses. Bei der Menschwerdung mit ihrer Weiterführung im propheti- 
schen und königlichen Amt steigt der Sohn Gottes als Wort zu uns herab. Und 
dieses Wort dringt zugleich als Wirken Gottes in uns ein. Im Opfer dagegen bringt 
der Gottmensch als Haupt des Menschengeschlechtes die Antwort zu Gott zurück. 
Und diese Antwort geschieht im Werk des Opfers. Als Ausdruck seiner inneren 
Hingabe an den Vater ist es aber zugleich echtes Wort. 

17 Vgl. F. X. A r n o 1 d , a.a.O., S. 28. • Ders.: Wort des Heils. Gedanken zu einer Theo- 
logie der Predigt. In: Theol. Quartalschrift 137 (1957), S. 12. 

18 F. X.  Arnold, Glaubensverkündigung und Glaubensgemeinschaft, a.a.O., S. 29. 
19 P. H e i n i s c h , Das •Wort" im Alten Testament und im alten Orient. Münster 

1922, S. 6. 



252 Otto Semmelroth 

III. Wort und Sakrament 

Was wir bisher festgestellt haben, bringt die kirchliche Gestalt des Wortes 
Gottes in engste Nähe zum Sakrament. Die kirchliche Verkündigung ist ja eine Art 
bildhafte Darstellung der Menschwerdung, also der ersten Phase des Heilsereig- 
nisses. Zugleich ist diese Darstellung wirksamer Garant des göttlichen Gnaden- 
wirkens im hörenden Menschen. So müssen wir die Frage beantworten, wie Wort 
und Sakrament, die beiden wesentlichen Lebensfunktionen der Kirche, sich zu- 
einander verhalten. 

1. In der Wortverkündigung der Kirche wird vor allem die Menschwerdung des 
Wortes dargestellt20, im Sakrament dagegen vor allem das Opfer Christi. Und die 
Gestalt dieser Darstellung ist in der Verkündigung vor allem die des Wortes, im 
Sakrament dagegen die des Werkes. Diese Beobachtung führt leicht dazu, daß man 
die vorhin besprochene einseitige Aufteilung von Wort und Werk auf Mensch- 
werdung und Opfer auch auf diese kirchliche Darstellung beider anwendet. Ver- 
kündigung wird dann nur als Wort gedeutet, dessen Wirkweise die Mitteilung 
von Erkenntnis und Mahnung ist. Das Sakrament dagegen sieht man nur als Werk, 
dessen Wirkung ex opere operato zustande kommt. 

Wie aber Menschwerdung und Opfer Christi nicht als Wort und Werk vonein- 
ander zu unterscheiden sind, sondern als Wort und Antwort, die jeweils beide so- 
wohl Wort wie Werk enthalten, so ist es auch bei Verkündigung und Sakrament 
der Kirche. Beide enthalten jeweils Wort und Werk; sie stehen einander gegen- 
über als Wort und Antwort. In der Verkündigung der Kirche wird das Kommen 
des göttlichen Wortes vergegenwärtigt; Gott bewegt sich in die leibhaftige Nähe 
der Menschen. Im sakramentalen Symbolvollzug wird dagegen unmittelbar das 
Opfer Christi vergegenwärtigt, auf daß die Menschen in die Antwort eingehen 
können, die Christus zum Vater bringt. Ihrem unmittelbaren Darstellungssinn 
nach verteilen sich die beiden Phasen des durch Christus vermittelten Heilsdialoges, 
Wort Gottes und Antwort des Menschen, auf Verkündigung und Sakrament der 
Kirche. Die Verkündigung bietet das göttliche Wort mit seiner ganzen Wirksam- 
keit an die Menschen, das Sakrament bietet die, im Gottmenschen wirksame Ant- 
wort der Menschen an Gott. In beiden Lebensfunktionen der Kirche wird sowohl 
gesprochen wie gewirkt. Die Verkündigung stellt die Menschwerdung sowohl als 
Wort wie als gnadenhaftes Werk dar. Während der Verkündiger redet, kommt 
der Heilige Geist auf alle herab, die sein Wort hören (vgl. Apg 10,44). •Tön 
Christon katangellein (Phil 1,17; Kol 1,28) meint nichts anderes als: den Christus 
proklamieren und so durch die Proklamation und in der Proklamation anwesend 
sein lassen"21. Das Wort Gottes ist auch in der Gestalt der kirchlichen Verkündi- 
gung •Kraft Gottes" (1 Kor 1,18). •Die Predigt des Wortes Gottes, die ihr von uns 
vernommen und nicht als Menschenwort aufgenommen, sondern als Gotteswort, 
was sie in der Tat ist, wirkt in euch, die ihr gläubig seid" (1 Thess 2,13). Um- 
gekehrt ist das Werk des Sakramentes doch auch Wort. Nach der scholastischen 
Begrifflichkeit, deren sich die amtliche Verkündigung der Kirche bedient hat, ist 

20 Vgl. Anm. 13. 
21 H. Schlier, a.a.O., S. 42. 



Christliche Existenz und Gottes Wort 253 

das Wort als •Forma" geradezu das Bestimmende im sakramentalen Zeichen22. So 
hat denn das Wort der kirchlichen Verkündigung Sakramentscharakter und das 
Sakrament Wortcharakter23. 

Hier sind wir nun aber vor eine Frage gestellt, die geklärt werden muß, wenn 
dem katholischen Sakramentsglauben nicht zu nahe getreten werden soll. Das Kon- 
zil von Trient scheint für einen wirklichen Sakramentscharakter des Wortes keinen 
Raum zu lassen. Das von ihm definierte Dogma der Kirche verbietet die Annahme, 
die von Christus eingesetzten Sakramente •seien mehr oder weniger als sieben"24. 
Als Sakrament ist da aber eine symbolische Zeichenhandlung gemeint, die die von 
ihr dargestellte Heilswirklichkeit auch wirksam mitteilt. Wenn man nun die Wort- 
verkündigung der Kirche als Darstellung der Menschwerdung des Gotteswortes 
deutet und ihr eine gnadenhafte Wirkkraft zuschreibt, scheint man der zahlen- 
mäßigen Begrenzung der Sakramente auf sieben zu widersprechen. Kann man sich 
• so müssen wir fragen • zu einer Gnadenwirksamkeit des Wortes Gottes in 
seiner kirchlichen Gestalt bekennen, ohne den sieben Sakramenten ihre Sonder- 
stellung zu nehmen? Kann man die Wirksamkeit •ex opere operato" auf die kirch- 
liche Verkündigung des Wortes Gottes ausdehnen, ohne den Glauben, daß sie den 
sieben Sakramenten vorbehalten sei, preiszugeben? Oder muß man sich doch wieder 
damit begnügen, daß beim Sakrament •der objektive Ritus (ex opere operato) die 
Verbindung mit Christus in der Gnade auch dann bewirkt, wenn er dem Empfän- 
ger unverständlich bleibt, die Wirkung des gesprochenen Wortes dagegen abhängig 
ist von der sinnvoll-lebendigen Erfassung durch den Hörer (ex opere operands)"25? 
Es ist aber gar nicht ausgemacht, ob sich die •Abhängigkeit" der Wirk- 
samkeit des Wortes vom sinnvollen Erfassen wesentlich von der •Abhängigkeit" 
der Wirksamkeit des Sakramentes vom verständigen, recht disponierten Empfang 
des Sakramentes unterscheidet. 

Nicht recht befriedigend, weil kaum in den Offenbarungsquellen begründet, 
dürfte die Unterscheidung sein, daß •die Wortverkündigung wohl nicht direkt 
göttliches Leben (im Sinne heiligmachender Gnade) vermittelt, sondern Tatgnade 
(aktuelle oder Beistandsgnade), die .erleuchtet', zum Guten anregt und heilsame 
Entschlüsse ausführen hilft"26. Das Spezifikum der Sakramente wäre dann, daß sie 
die heiligmachende Gnade selbst mitteilen. 

Wir sollten uns fragen, ob wir nicht gar zu leicht den Anteil am göttlichen Leben, 
der uns als Gnade geschenkt wird, aus einem Teilvorgang herleiten, wo er in 
Wahrheit die Frucht eines komplexen Ereignisses ist. Jener Vorgang, durch den wir 
erlöst sind, hat zwar im Opfer Christi sein Ende. Deshalb folgt ihm das Erlöstsein 
der Menschen. Ursache unserer Erlösung ist aber das Opfer Christi nur zugleich 
mit seinem Kommen als Wort des Vaters in der Menschwerdung. Beide Teilvor- 
gänge zusammen sind die Ursache unserer Einswerdung mit Gott. Die Gnade der 

22 Konzil von Florenz, Dekret für die Armenier. Neuner-Roos, Nr. 410. 
28 H. Fries, a.a.O., S. 18 u. 43. 
24 7. Sitzung, Kanon 1. Neuner-Roos, Nr. 413. 
25 H. Elfers, Verkündigung heute. In: Kirche und Welt, Münster 1952, S. 16. 
28 E. H a e n s 1 i S.J., Verkündigung heute aus lebendigen theologischen Einsichten. In: 

Fragen der Theologie heute. Hrsg. von J. Feiner, J. Trütsch u. F. Böckle. Ein- 
siedeln 1957, S. 480. 



254 Otto Semmelroth 

Erlösung resultiert aus einem dialogischen Vorgang, in dem nicht das Wort ohne 
die Antwort, aber auch nicht die Antwort ohne das Wort gesehen werden darf. 
Das Opfer erwirkt uns die Gnade, weil es die vollkommene Antwort auf Gottes 
Wort ist. Die Menschwerdung erwirkt uns die Gnade, insofern sie hingeordnet ist 
und hinführt zum Opfer, in dem das Wort auch die Antwort ist, Christus. Diese 
Zusammengehörigkeit gilt aber auch für die kirchliche Darstellung dieses Erlö- 
sungsereignisses, Verkündigung und Sakrament. Wenn das Sakrament im Menschen 
gnadenwirksam ist, dann deshalb, weil der Mensch vorher die Verkündigung der 
Kirche hörte. Denn •der Glaube kommt aus der Predigt" (Rom 10,17); ohne 
Glauben aber gibt es keinen gnadenhaften Empfang der Sakramente. Wenn ander- 
seits der kirchlichen Verkündigung Gnadenwirksamkeit eignet, dann nur durch ihre 
Hinordnung auf das im Sakrament dargestellte Opfer Christi. Wenn •der Heilige 
Geist den Verstand erleuchtet und den menschlichen Willen anregt in und während 
der Verkündigung und durch sie"27, wenn der gnadenhafte Anteil am Leben Got- 
tes durch das Wort der Verkündigung mitgeteilt wird, dann hat diese Gnade ihre 
Quelle nicht in der Menschwerdung oder dem sie darstellenden Wort der Verkün- 
digung an sich. Vielmehr ist in diesem Ankommen des Wortes schon die Antwort 
des Opfers mit wirksam. Denn das Verkündigen und Hören des Wortes ist auf die 
Spendung und den Empfang des Sakramentes hingeordnet und kann daher die 
Wirksamkeit des Sakramentes vorwegnehmen, sofern das Hören des Wortes das 
•Votum" des Sakramentes als der Antwort einschließt. 

Im Leben der Kirche muß man Wort und Sakrament als Einheit sehen wie im 
Wirken Christi Menschwerdung und Opfer. Wenn wir (nur) den Sakramenten die 
Gnadenwirksamkeit ex opere operato zuschreiben, dann deshalb, weil im Sakra- 
ment als der Antwort die Wirksamkeit des Wortes mit enthalten ist. Wenn wir 
umgekehrt in der Verkündigung des Wortes schon Gnade am Werke glauben, dann 
deshalb, weil in ihr im Sinne objektiver Hinordnung und existentiellen •Votums" 
die Antwort des Sakramentes schon virtuell enthalten ist. Die in der Verkündigung 
mitgeteilte Gnade ist also keine andere als die sakramentale Gnade, wenn sie auch 
zeitlich vor dem realen Empfang des Sakramentes gegeben wird. 

Daß diese Deutung zum mindesten möglich ist, zeigt die allerdings nicht unumstrit- 
tene Erklärung, die M. de la Taille, gestützt auf eine starke Tradition, für die 
Wirkeinheit der auf die Eucharistie hingeordneten Sakramente gibt. Danach •wirkt 
die Taufe nur dadurch die Einverleibung des Menschen in Christus, daß sie ein 
.Votum' der Eucharistie enthält ... Und die übrigen Sakramente geben die heilig- 
machende Gnade nur aus einem gewissen ,Votum' der Eucharistie, und zwar die 
Eucharistie nicht ohne den Beistand der anderen Sakramente"28. So kann auch der 
Wortverkündigung aufgrund ihrer Hinordnung auf die Sakramente, vor allem die 
Eucharistie, eine echte Gnadenwirksamkeit eignen. Sie wäre trotzdem kein eigenes, 
in sich gültiges und aus sich wirksames Gnadenmittel, sondern gäbe als erste Phase 
des Heilsdialogs in Christus schon die Gnade des Ganzen. 

2. Da nun die Wirksamkeit des Wortes Gottes auch seiner Darstellung durch die 
Verkündigung der Kirche mitgeteilt ist, meldet sich die Frage an, wo diese Ver- 

87 E. H a e n s 1 i, a.a.O., S. 478. 
28 M. d e 1 a T a i 11 e S.J., Mysterium Fidei. Elucidatio 46•47. 2Paris 1924, S. 556•578. 



Christliche Existenz und Gottes Wort 255 

kündigung der Kirche geschieht. Im Bereich der Sakramente können wir sehr 
genau abgrenzen: Nur diese sieben, vom Dogma der Kirche mit Namen genannten 
sakramentalen Zeichen sind ex opere operato wirksam. Wobei beachtet werden 
sollte, daß es lange Jahrhunderte gedauert hat, bis diese Genauigkeit der Abgren- 
zung erreicht war. Im Bereich der kirchlichen Verkündigung ist eine solche Um- 
grenzung nicht so leicht möglich • wenigstens bis heute noch nicht. Das Wort 
Gottes hat in der Kirche verschiedenartige Gestalt. Neben der amtlichen Verkün- 
digung steht auch jene, die in einem von Gott unmittelbar geschenkten Charisma 
ihren Grund hat; ist doch die Kirche auf Apostel und Propheten gebaut (1 Kor 
12,28f; Eph2,20; 3,5; 4,11). In der amtlichen Verkündigung steht die der 
sakramental geweihten Amtsträger neben der, die nur kraft kirchlicher Sendung 
ausgeübt wird. Dabei ist zu bedenken, daß die sakramentale Weihe unmittelbar 
zwar nur die priesterliche Kultvollmacht gibt, aber doch auch der vom Geweihten 
ausgeübten amtlichen Verkündigung eine eigenartige Prägung geben dürfte29. Und 
schließlich lebt das Wort des Herrn auch in den Gläubigen selbst, denen der Herr 
zugesichert hat, wo zwei oder drei in seinem Namen versammelt, also miteinander 
im Gespräch seien, da sei er mitten unter ihnen (Mt 18,20). Daß alle diese Träger 
in einem wahren Sinne das Wort Gottes als Wort der Kirche erklingen lassen kön- 
nen, darf keiner bezweifeln, der die Aussagen der Heiligen Schrift ernst nimmt. 
Anderseits dürfte aber nicht in allen diesen Gestalten das Wort Gottes in gleicher 
Wirksamkeit anwesend sein. Die Frage nach einer Norm, an der man den Realis- 
mus der Anwesenheit des Wortes Gottes in diesen Worten der Kirche bemessen 
könne, ist hier ebenso berechtigt wie im Bereich der sakramentalen Zeichen. 

Genauer abgrenzende Aussagen wird man erst von einer theologischen Arbeit 
erhoffen können, die gerade beginnt, sich auf diesen Aufgabenbereich zu besinnen. 
Vielleicht aber können wir aus dem vorhin Gesagten die Richtung finden, in der 
Ausschau gehalten werden muß, um die gesuchte Norm zu finden. Wenn das Wort 
durch die Hinordnung auf die Antwort, die Verkündigung also durch die Hinord- 
nung auf die sakramentale Gestalt des Opfers Christi gnaden wirksam ist, sollte 
das nicht heißen, daß die Wirksamkeit mit dem Grad dieser Hinordnung zu- oder 
abnimmt? Muß man nicht annehmen, daß jene kirchliche Gestalt des Wortes 
Gottes am meisten Gnadenkraft besitzt, die am engsten mit dem Sakrament ver- 
bunden ist? 

Dabei handelt es sich nicht nur, nicht einmal hauptsächlich, um die persönliche 
Ausrichtung des hörenden Menschen auf den Empfang der Sakramente. Käme es 
nur auf die Eindringlichkeit an, mit der ein Mensch durch das Wort der Kirche zum 
sakramentalen Leben angeregt wird, so könnte sehr wohl das Wort des Gläubigen 
zum Gläubigen stärkere Wirkkraft haben als das amtliche Verkündigungswort der 
Kirche. Das aber würde ja nur die vorbereitende Disposition des empfangenden 
Menschen berühren, die sowohl zum gnadenfruchtbaren Hören des Wortes wie 
zum gnadenhaften Empfang der Sakramente nötig ist. Uns geht es aber hier nicht 
um die intellektuell-moralische Wirkung, die das gesprochene Wort durch seinen 

29 J. Fuchs S.J., Weihesakramentale Grundlegung kirchlicher Rechtsgewalt. In: Scho- 
lastik 16 (1941), S. 496•520. • K. Rahner S.J., Priesterliche Existenz. Schriften zur 
Theologie III. Einsiedeln 1956, S. 285•312. 



256 Emmanuel von Severus 

Inhalt hat, sondern um eine echt instrumentale Gnadenwirksamkeit, die das Wort 
der Verkündigung als symbolische Darstellung der Menschwerdung des Gottes- 
wortes im Gläubigen ausübt. Es geht um das unter dem Wort verborgene Wirken 
des schenkenden Gottes. Wenn es das gibt, muß es wohl auf eine von Christus 
selbst gestiftete Verbindung des Verkündigungswortes mit den Sakramenten zurück- 
gehen. Sollte dann nicht das Wort des sakramental geweihten Verkündigers mehr 
Gnadenwirksamkeit besitzen als das Wort des zwar amtlich Gesendeten, aber nicht 
sakramental geweihten Boten der Kirche? Und sollte nicht auch das Sakrament des 
Ehestandes dem erzieherischen und belehrenden Wort der Eltern eine über die bloß 
moralische Wirkung hinausgehende Gnadenwirksamkeit vermitteln? Ja, überall wo 
ein Getaufter und Gefirmter in besonderer Sendung der Kirche steht, erhält sein 
Wort aus dem sakramentalen Geweihtsein seine besondere Heilsbedeutung. 

Das Gesagte kann nur Andeutungen bieten; sie weiter zu verfolgen ist eine der 
dringendsten theologischen Aufgaben. 

Kult und Meditation 

Von Emmanuel von Severus O.S.B., Maria Laach 

Das Thema dieser kleinen Abhandlung soll nicht eine Gegenüberstellung kenn- 
zeichnen, sondern will dem Versuch dienen, aus der Heilsökonomie zu verdeutlichen, 
daß zwischen dem Kult der Kirche und der Meditation ein Wesenszusammenhang 
besteht, dessen Erkenntnis uns helfen könnte, beides besser zu vollziehen • den 
Kult und die Meditation. Der Versuch scheint schwierig, denn der Kult der Kirche, 
wenn wir darunter näherhin die Liturgie verstehen, legt der Meditation selbst 
Hindernisse in den Weg, da er ständig die Aufmerksamkeit des Liturgen in An- 
spruch nimmt und in vielerlei Handlungen und Riten Voraussetzungen der Medi- 
tation einschränkt, die heute gemeinhin als notwendig erkannt werden. Anderseits 
haben uns die letzten Jahre Untersuchungen geschenkt, die den Zusammenhang 
von •Muße und Kult"1, von •Ruhe und Frömmigkeit"2 in tiefer Weise herausstellen 
und gerade in der Meditation wesentliche Hilfen für eine gültige und fruchtbare 
Feier der Liturgie aufdecken. Unsere Zeit ruft geradezu nach dem Bemühen um 
eine stärkere Verknüpfung von Kult und Meditation. Viele fürchten nicht ohne 
Grund, daß beide Bereiche sonst noch mehr voneinander getrennt und damit we- 
sentliche Elemente der Religion, hohe Werte der Kultur und echten Menschentums 
von der Dynamik und Motorik unserer Tage zerstört werden. Und mancher Theo- 
loge sieht mit Sorge, daß die Meditation ein Thema der Salon- und Klubgespräche 
wird, daß sie fast ganz in die Hände der Psychologen fällt und von vielen als ein 

1 Josef Pieper, München 1948. Auch die Studie des gleichen Verfassers •Glück 
und Kontemplation", München 1956, muß hier genannt werden. 

2 Thomas Ohm, Köln und Opladen, 1955. 
3 Darauf haben wir in früheren Arbeiten hingewiesen, die wir mit diesem Beitrag fort- 

führen wollen. Vgl. diese Zeitschr. 29 (1956), 108•116; 277•283; •Liturgie und Mönch- 
tum", 20 (1957), 91•100. 




