Christliche Existenz und Gottes Wort

Von Otto Semmelroth S.]., Frankfurt a. Main

Die protestantische Christenheit stellt sich bisweilen als die ,Kirche des Wortes“
der katholischen Kirche als der ,Kirche des Sakraments“ gegeniiber!. Dem katholi-
schen Christen verbietet sein Kirchenverstindnis eine solche Aufteilung. Dabei
bleibt zuzugeben: ,Ihre Diagnose stimmt, Ihre Feststellung ist richtig: ,Ich bin iiber-
zeugt, dafl man von einem unzureichenden Verstindnis des Wortes auf rémischer
Seite sprechen mufi*“2. Fiir das ,Wort Gottes“ gilt verstiarkt, was K. Rahner fir die
» Theologie des Wortes* iiberhaupt beklagt: , Ach, dafl es keine Theologie des Wor-
tes gibt! Warum hat sich noch niemand daran gemacht, wie ein Ezechiel die zer-
streuten Glieder auf den Feldern der Philosophie und Theologie zu sammeln und
das Wort des Geistes tiber sie zu sprechen, auf daf} ein lebendiger Leib auferstehe®s.

Im Zug der spitmittelalterlichen Verdinglichung des religiosen Lebens, im Kampf
vor allem auch gegen die Sakramentfeindlichkeit der Reformation hat die katholi-
sche Theologie gegeniiber der Lehre von den Sakramenten das , Wort“ nicht geni-
gend in den Blick genommen. Die rationalistische Denkweise der Neuzeit aber trug
das Ihrige dazu bei, den kirchlichen Vollzug des ,Wortes“ in sehr verkiirzter Weise
zu verstehen. ,Religion wurde im Lauf der Neuzeit mehr und mehr zum bloflen
Schulfach und Lehrgegenstand, der Religionsunterricht aber zum Ereignis zwischen
Lehrer und Schiiler, zur unpersonlichen materialen Wissensvermittlung, der nichts
fehlte als die in die Tiefen der menschlichen Person vorstofiende, zum Leben aus
dem Glauben aufrufende Wucht“4. Die Vernachlassigung der Theologie des Wortes
hat auch der Sakramententheologie selbst nicht genitzt. Der Heilssinn des Sakra-
mentes wird ndmlich nicht ohne den des Wortes verstanden. Denn beide sind
komplementire Lebensfunktionen der Kirche und begriinden miteinander die
christliche Existenz.

1. Christliche Existenz aus Gottes (Wort

Wenn man heutzutage im prignanten Sinne von Existenz spricht, dann versteht
man darunter das, was ein Mensch aufgrund seiner Geschichte, seiner Entschei-
dungen und Unterlassungen, seiner sittlich guten Taten und seiner Schuld geworden
ist, was einer aufgrund der Vorgegebenheiten seines Lebens, seiner Natur, seines
Schicksals und der jeweiligen Situation in Freiheit aus sich gemacht hat. ,Existenz®
hebt somit das personale und dynamische Element im Menschen hervor, im Gegen-
satz zum ,Wesen“, das seine naturhafte und statische Seite erfafit. Die anthropolo-

1 Neuerdings K. B. Ritter, Kirche des Wortes und Kirche des Sakraments. In: Die -
Katholizitdt der Kirche. Hrsg. v. H. Asmussen und W. Stdhlin. Stutigart 1957,
S. 81—131.

2 H. Fries, Antwort an Asmussen, Stuttgart 1958, S. 20.

3 K. Rahner S.J, Priester und Dichter. Sdiriften zur Theologie III. Einsiedeln 1956,
S. 349f. *

4 F. X. Arnold, Glaubensverkiindigung und Glaubensgemeinschaft. Beitrige zur
Theologie der Uerkiindigung, der Pfarrei und des Laientums. Disseldorf 1955, S. 21.



246 ' Otto Semmelroth

gische Sicht unserer Zeit, die mit dem Namen der Existenzphilosophie verkniipft
ist, hat uns wieder sehen gelehrt, da der Mensch erst in der Auseinandersetzung
"mit der Umwelt, insbesondere mit dem anderen Menschen, mit dem ,Du®, zur
Entfaltung, zu sich selbst kommt, daf} er nur im stindigen Dialog, in der Stellung-
nahme und Entscheidung zur Personlichkeit wird, wahrhaft existiert. Menschliche
Existenz steht im Schnittpunkt von Vergangenheit und Zukunft, ist der Mensch als
Person im jeweiligen Hier und Jetzt, sammelnd, aufhebend, integrierend, was
war, und zugleich immer neu werdend — und Neues schaffend.

Was besagt demnach ,christliche Existenz“? Verdankt der Mensch auch sein
Christsein sich selbst, seiner personlichen Entscheidung, seiner Auseinandersetzung
mit der christlichen Wirklichkeit — d. h. dem dreifaltigen Gott, Christus, der
Erlésung — und dem Ergreifen dieser Wirklichkeit? Ist nicht christliches Leben
Gnade, reines Geschenk, das man nur empfangen, aber nicht mit eigener Kraft
erwerben kann? Aber dagegen steht das Konzil von Trient, das sagt, man diirfe
nicht meinen, ,die guten Werke des Gerechtfertigten seien in der Weise Geschenke
Gottes, dafl sie nicht auch die guten Werke des Gerechtfertigten wiren®s. Es gilt
also von der christlichen Existenz in formaler Hinsicht doch das gleiche, was von
der menschlichen Existenz gesagt wurde: auch die christliche Wirklichkeit mufi
personal, d. h. im Dialog, in der Begegnung, im Sich-FEinlassen mit dem Gott und
der Welt des Glaubens angeeignet werden, wenn dies auch nur durch die Gnade
ermdglicht und von der Gnade getragen wird. Nur im lebendigen Gegeniiber zn
Gott, im Ja oder Nein zu Ihm, ist der Christ das, was er ist. Christliche Existenz
steht somit nicht nur auf dem Schnittpunkt von Vergangenheit und Zukunft, son-
dern auch auf dem von géttlicher Gnade und menschlicher Mitwirkung, wobei die
Gnade dem Menschen im Wort und im Sakrament entgegenkommt.

1. Das erste und unmittelbare christliche Gegeniiber ist fiir den Menschen das
Wort Gottes, oder noch besser, der ihn hier und jetzt anredende, anrufende Gott.
Christliche Existenz wird darum nur in der Antwort des Menschen auf dieses Wort.
Christentum ist keine Budhreligion, wie man die Religion des spiteren Judentums
genannt hats. Die Bicher der Heiligen Schrift gehéren gewifl in die Mitte seines
Lebens. ,Evangelium ist von Anfang an nicht nur das miindliche Wort der Apostel,
sondern auch das schriftliche, nicht nur das spontane, sondern auch das miindlich
oder schriftlich geformte, nicht nur die viva vox, sondern auch die Tradition, das
Wort, das in die Uberlieferung eingegangen und dort verwahrt ist“7. Aber nicht.
das biblische Buch, allerdings auch nicht die Tradition und die viva vox der Ver-
kiindigung selbst sind das Entscheidende, sondern der Inhalt, den diese Gefifie

darbieten, das Ereignis, das diese Organe darstellen, d. h. also das Wort des
~ offenbarenden Gottes oder der im Wort sich offenbarende und den Menschen an-
rufende Gott. ,Die Geschichte der Offenbarung ist wirklich das Herabsteigen
Gottes im Wort; in einem Wort, das, wie der Sauerteig das Brot, das gesamte

5 Konzil von Trient, 6. Sitzung, Kanon 82. — J. Neuner S.J. u. H Roos S.]J., Der
Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkiindigung. Regensburg 1958. Nr. 769.

8 W.Bousset-H. Gressmann, Die Religion des Judentums im spithellenisti-
schen Zeitalter. Tiibingen 1926, S. 394.

7 H.Schlier, Wort Gottes. Eine neutestamentliche Besinnung. Wiirzburg 1958, S. 40.



s

Christliche Existenz und Gottes Wort 247

Leben Israels durchdringt und erhebt; in einem Wort, das wie Wasser auf dem
Felde in Israel einsickert und wie ein Samen Wurzeln schldgt und wachst, bis es
wie ein Baum zum Himmel reicht, von dem es herabstieg“s.

Darauf hinzuweisen ist gerade im Zusammenhang unserer Untersuchung wich-
tig. Buch und kirchliche Verkiindigung sind zwar zunichst innerweltliche Ereignisse;
was sie darbieten, kann immer noch als eine aus den Tiefen des Menschlichen
erwachsene Wirklichkeit empfunden werden. Erst wenn das biblische Buch und
die kirchliche Predigt als Organ des von Gott gesprochenen Wortes geglaubt wer-
den, richtet sich der Blick auf den jenseitigen Sprechenden. Die Kirche hort im
geschriebenen Wort der Bibel, aber auch in ihrer amtlichen Verkiindigung das
~Wort Gottes“. Und das versteht sie nicht nur als Wort iiber Gott, sondern als
Wort, das der Herr selbst spricht. ,In diesem Begriff bezeichnet der Genitiv ,tou
Theou’ primir nicht den, von dem oder iiber den das Wort spricht. Er deutet primar
auch nicht nur eine Qualitit dessWortes an. Er meint vielmehr ... Gott als den,
von dem her das Wort durch den Apostel vor Gott gesagt wird“?. So handelt es sich
denn in der Bibel und Verkiindigung zwar auch um Lehre, aber doch erst in zwei-
ter Linie. Zunichst und vor allem geht es um das Ereignis der Verkiindigung, in
der im Wort und Zeugnis der Kirche der Anspruch des lebendigen Gottes in die .
lebendige Nihe des Menschen getragen wird.

Damit ist aber sowohl der Bibel wie dem amtlichen Wort der Kirche ein sakra-
mental-symbolhafter Sinn gegeben. Der Vorgang zwischen Bibel oder verkiindi-
gender Kirche einerseits und Leser oder Horer anderseits, also in der horizontalen
Dimension der geschichtlichen Kirche, macht ein vertikales Ereignis sichtbar: die
Begegnung zwischen dem erhohten und unsichtbaren, sich aber doch mitteilenden
Herrn und der glaubenden, briutlich empfangenden Gemeinde der Erlosten. Und
hier erweist sich das ,Wort“ als unterscheidendes Merkmal des Christlichen.

Als Religion des Wortes bekennt sich der christliche Glaube zu einer transzen-
denten Wirklichkeit als seinem Gegeniiber. Und er erfiillt die Aufgabe, seine dies-
seitige Wirklichkeit ernst zu nehmen, gerade darin, daf er sie nach oben hin offen
hilt und nicht aus sich selbst zu verstehen. sucht. Dazu ist ja der Mensch immer
wieder versucht. Denn das Gefiige der diesseitigen Welt ist der Verwaltung des
Menschen anheimgegeben (Gen 1,28-30). Sie lafit ihn allerdings zugleich auch die
Grenzen seines Vermdgens spiiren. Er erfahrt sie als unpersonliche, schicksalhafte
und mitleidlose Welt, die seiner Aufgabe sehr gewaltsam widerstehen kann. Dann
schligt sein Herrschergefiihl in Angst und Bedringnis um, deren Ahnung ihn
cigentlich immer schon durchdrungen hat.

Hier erldst ihn der Glaube an Gottes Wort. Schon dafl es Gottes Wort gibt —
abgesehen zunichst von seinem Inhalt —, muf den Menschen erlésend beriihren.
Stellt es ihn doch vor einen jenseitigen Herrn, der im Wort kundgibt, wie nahe
er trotz aller Ferne ist; und der gerade dadurch, daf er sich ,sprechend” kundtut,
zeigt, daf er nicht zu dieser anonymen, unpersonlichen Welt gehort, in der sich
der Mensch so verloren vorkommen kann. ,Das Sprechen geht auf einen Entschlufl
zuriick; der Sprechende kénnte auch schweigen. Und weiter erfordert es, dafl der

®D. Barsotti, Christliches Mysterium und Wort Gottes. Einsiedeln 1957, S. 87.
®H.Schlier, a.a.0,8S. 13.



4 248 . Otto Semmelroth

Sprechende eine geistige Ubersicht hat iiber das, was er sagen will, und dieser
Ubersicht je und je die passenden Worte wahlt“10,

2. Das Wort Gottes ist nun nie ohne Gottes Werk. Beides mufl in der Existenz
des Menschen anwesend sein, wenn sie zur christlichen Existenz werden soll. Der
Herr hat einmal eindringlich gemahnt, das betende Wort ,Herr, Herr“ nicht ohne
das Werk eines Gott diecnenden Lebens zu lassen (Mt 7,21). Diese Forderung
ergibt sich eben daraus, dafl auch Gott sein Wort an die Menschen nicht ohne das
Werk seines Heils 1at. Gerade dadurch wird christliche Existenz im einzelnen
Menschen, dafl Wort und Werk Gottes in ihm anwesend werden. Das wird nicht
immer geniigend ernst genommen. Dafl die Erlésung ein Werk Gottes in unserer
Geschichte ist, bezweifelt keiner, der dristlich glaubt. Ebensowenig bezweifelt
man, dafl der Anteil der Menschen am Erldstsein ein gnadenhaftes Wirken Gottes
in seinem Inneren ist. Aber man hat, indem man versuchte, die gottliche Heilswirk-
lichkeit in menschlichen Vorstellungen zu erkliren, das Verstdndnis dieser Dinge
fast ebenso belastet wie erleichtert. Vor allem der Zusammenhang des jetzigen Gna-
denwirkens Gottes im Menschen mit dem geschichtlichen Heilswerk in Jesus Christus
leidet unter dieser Unzulinglichkeit. Das Verhaltnis zwischen beiden wird von den
meisten als das von Ursache und Wirkung angeschen und juristisch gedeutet: auf
den Titel des damals geschehenen Werkes Christi hin empfangt der heutige Mensch
von Gott die Gnade. Die Disposition, die dieser Mensch mitzubringen hat, bezicht
man zwar auf das Heilswerk Christi, aber wiederum rein juristisch: der Mensch
muf sich innerlich, in seiner personalen Entscheidung zu Christi Erlésungswerk von
damals bekennen. Es ist ja auch nicht leicht, sich cine realere Verbindung beider
Ereignisse vorzustellen. Kann etwa das geschichtliche Heilswerk von damals in die
Gegenwart des heutigen Menschen oder aber der geschichtlich-heutige Mensch in
das geschichtliche Damals des Heilsereignisses Christi gelangen?

In Theologie und Glaubensbewufltsein ist nun aber ein neues Verstindnis dafiir

“erwacht, daf man sich die ,Friichte* des Erlésungswerkes nicht vom Werke selbst
abgepflickt und wie zur Abholung irgendwo bereitgestellt vorstellen darf. Die
Gnade, die uns zu Gerechtfertigten macht, wird nur sehr unzulinglich nach Art
von pflanzlichen Friichten oder dinglich Hergestelltem begriffen. Sie ist als Zustand
des erlosten Menschen cin lebendiges Prinzip, das ihn zum Mitvollzug des Heils-
ereignisses Christi befdhigt. Und umgekehrt hat der Mensch diese dynamische
Fahigkeit durch die Teilnahme an einer sakramentalen Handlung empfangen, in
der das Heilswerk Christi ercignishaft anwesend ist. In das in den Lebensfunk-
tionen der Kirche gegenwirtige Heilswerk Christi eintauchend, verwirklicht er, was
Pius XII. in der Enzyklika ,Mediator Dei“ fiir unerlafllich erkldrt: ,Damit ihre
Erlosung und Rettung fir die einzelnen und fiir alle bis ans Ende der Zeiten auf-
einander folgenden Menschengeschlechter sich verwirkliche und von Gott angenom-
men werde, ist es unerldflich, daf die einzelnen Menschen das Kreuzopfer in
lebendiger Weise berithren, und dafl ihnen darum die aus jenem Opfer flieflenden
Verdienste zugeteilt werden“!1,

10 A Brunner S.]., Uiele Religionen, eine Wahrheit. Die Religionen und das Chri-
stentum. Kevelaer 1958, S. 19.
1 Ausg. Herder Nr. 76.



Christliche Existenz und Cottes Wort ’ 249

Wenn man nun den katholischen Christen fragt, wo denn das Heilswerk Christi
diese Gegenwart in der Kirche habe, so weist er selbstverstandlich auf die Sakra-
mente und besonders auf die Eucharistiefeier hin. Dort ndmlich wird das Opfer
Christi gegenwirtiggesetzt. (Auf die umstrittene nihere Erklarung dieser Reprae- .
sentatio brauchen wir hier nicht niher einzugehen.) Diese Antwort aber weckt zwei
neue Fragen.

Zunichst: Ist das Opfer Christi das ganze Heilsereignis? Ist die Aussage, wir
seien durch das Opfer Christi erldst, exklusiv zu verstehen oder aber so, daf} das
Herabsteigen des Wortes in der Menschwerdung in diesem Opfer wie das Wort
in der Antwort mit enthalten ist? So wiirde sich das Heilsereignis, aus Mensch-
werdung und Opfer als gleichwesentlichen Teilen zusammengesetzt, als wirklicher
Heilsdialog darbieten. Gott spricht zu den Menschen, indem er seinen Sohn als
das Wort zu ihnen sendet. Vom Menschen steigt die Antwort zu Gott empor, indem
Christus das Opfer darbringt, das wegen der Siinde der Menschheit die Gestalt des
genugtuenden Kreuzestodes hat. Das Erldsungsereignis hat also die beiden Phasen
von Wort und Antwort, von Menschwerdung und Opfer.

Und die zweite Frage: Wenn das Heilsereignis in den Lebensfunktionen der
Kirche anwesend und eben durch diese Anwesenheit wirksam ist, sollte man dann
nicht auch einen eigenen Ort angeben konnen, an dem unmittelbar gerade die
Menschwerdung dargestellt wird, wihrend doch in Eucharistic und Sakramenten
unmittelbar das Opfer dargestellt ist?

11. Die Wirklichkeit des Wortes Gottes in der Kirche

Folgende beiden Tatsachen sind fiir den Christen unbezweifelbar: Der mensch-
gewordene Sohn Gottes ist die vollendetste Verwirklichung des Gotteswortes an
die Menschen. ,Christus ist das Amen Gottes ... Daher wird er von Johannes
das Wort Gottes (Offb19,13), das Wort des Lebens (1 Joh 1,1) oder das Wort
schlechthin (Joh 1,2f) genannt“12. Anderseits weifl sich die kirchliche Verkiindigung
seit je als ,Wort Gottes“. ,Beide, Gottes Wort und das Wort des Apostels, das
Wort des Apostels und Christi Wort, fallen offenbar zusammen oder klingen jeden-
falls so ineinander, dafl man, wenn man das eine, das apostolische Wort, vernimmt,
das andere, das Wort Gottes oder Christi, héren kann. Gott und Christus reden in,
mit und unter dem Wort von Menschen“13. Beides zugleich zeigt zum mindesten,
daf die Verkiindigung der Kirche die Menschwerdung des Wortes Gottes in Jesus
Christus darstellt. ,Zwischen der Menschwerdung und der Predigt des Wortes be-
steht eine enge Verbundenbheit, eine wunderbare Nihe und Verwandtschaft. . . Dort
und hier die Wahrheit, die die Menschen lehrt, sie erleuchtet und nahrt. Die Art und
Weise ist ungleich, aber die Wirkkraft ist die gleiche“14. An der bildhaften An-
wesenheit des Wortes Gottes im Zeichen des kirchlichen Wortes ist also kein Zwei-
fel. Unsere Frage ist nun die, ob dieser bildlichen Darstellung ein dhnlicher Realis-
mus eignet wie der Darstellung des Opfers Christi in den Sakramenten.

2P van Imschoot, Wort Gottes. In: Bibellexikon, hsg. v. H. Haag, Einsiedeln
1956, Sp. 1722.

13 H Schlier,a.a0.,S.17.

1 Piys XII. am 22. Sept. 1946. AAS 38 (1946), p. 388.



250 : Otto Semmelroth

1. Dafl die Kirche von Christus ,erbaut ist, um dem heilbringenden Erlésungs-
werk Dauer zu verleihen, hat das Vatikanische Konzil ausdriicklich gesagt!s. Die
Kirche teilt also nicht nur Friichte, die vom Erlosungswerk gewissermaflen abge-
pflickt sind, mit. Vielmehr ist das Leben der Kirche die Dauerhaftigkeit des
Erlésungswerkes selbst, und zwar sowobl in seinem Opfer wie auch im Vorgang
der Menschwerdung des Wortes.

Wo nimlich das Heil sein soll, da muf} Gottes Wort sein. Denn jenes Heil, das
uns durch Jesus Christus erwirkt wurde, ist eine Teilnahme des erlésten Menschen
am Innenleben des dreifaltigen Gottes. Dieses aber vollzieht sich im Wort, in dem
der Vater sich selbst ausspricht und das als Echo seiner Selbstaussage auf ihn
zuriickbezogen ist. Der Sohn ist in seinem Hervorgehen vom Vater dessen Wort,
in seiner Rickbeziehung auf den Vater zugleich die Antwort an ihn. Dieses Wort
und diese Antwort sind zugleich die horende und antwortende Person. Im Dialog
einander ,begegnend“ sind Vater und Sohn eins in jener Liebe, die als Heiliger
Geist aus Vater und Sohn hervorgeht.

Indem dieser dreifaltige Gott sein verborgenes Innenleben der Gegenwart der
Menschen eroffnet, ist er selbst ibr Heil. Das Leben der Menschen ist nun ,mit
Christus verborgen in Gott* (Kol 3, 3). Dieses Heilsereignis geschah, als der inner-
gottliche Lebensdialog aus der jenseitig-gottlichen Dimension in den diesseitigen
Raum hinein erklang. Gottes innerliches Wort wurde hérbar in die menschliche
Geschichte herniedergesprochen (1 Joh 1,1) und kehrte aus ihr wieder als Wort der
sich opfernden Liebe in die Jenseitigkeit Gottes zuriick.

Im Bewufitsein der Glaubigen hat das Wort Gottes seine heilsgeschichtliche Rolle
leider ganz an das Werk Gottes abgegeben, wihrend wir in der biblischen Offen-
barung das gottliche Werk nie ohne sein Wort finden, und Gottes Wort immer
als wirksames Ereignis dargestellt wird. Konkret gesprochen hat man die Heils-
bedeutsamkeit des Wortes ganz dem Sakrament Gibertragen, wihrend in Wahrheit
das Sakrament nie ohne Wort ist, und das Wort der Verkiindigung als Mittrager
der Wirkkraft des Sakraments betrachtet werden mufi.

2. ,In der Mitte des christlichen Glaubens hat der ganze uns so gelaufige Gegen-
satz von Wort und Werk ... keinen Sinn mehr. Sondern das Wort, der Logos, ist
eben auch das Werk, das Ergon, das Verbum ist auch das Opus“t®. Unser Glau-
bensverstdndnis muf gegen eine Ausschlieflichkeit des Werkes Gottes dem Wort
Gottes seine Rolle im Heilsgeschehen wieder zuriickgewinnen. Wer das Wort nur
als Mitteilung von Erkenntnis und als mahnendes Auf-die-Menschen-Einreden
deutet, kann es nur als Wegbereitung verstehen, der ein eigenes Werk folgen mufi,
dem allein dann die Gnade zugesdirieben wird. Das birgt geradezu die Gefahr des
Semipelagianismus in sich. Man konnte nimlich geneigt sein, dem so verstandenen
gottlichen Wort ein blof menschliches Werk zuzuordnen, in dem der Mensch
aufgrund des mahnenden Wortes sich aus eigener Kraft Gott zuwendet, um dann
erst Gottes Gnadenwerk in sich eingehen zu lassen. Man sollte wieder lernen, daf
jenes Wort, das den Menschen von Gott her in Anspruch nimmt, auch zugleich
Werk Gottes ist. Die biblische Offenbarung spricht vom Worte Gottes anders als

15 4_Sitzung, Einleitung Neuner-Roos, Nr. 370.
18 K.Barth, Dogmatik im Grundriff. Miinchen 1947, S. 75.



Christliche Existenz und Gottes Wort . 251 ‘

das griechische Denken den Logos deutet!?. Die rationalistische Neuzeit hat fiir die-
sen biblischen Eigensinn des Wortes kaum noch Verstidndnis aufgebracht.

In der Heiligen Schrift ist das Wort Gottes mit seinem Werk verbunden. Das
bedeutet, dafl Gottes Offenbarung keine akademischen Erkenntnisse um ihrer selbst
willen mitteilt, sondern der menschlichen Person das Leben Gottes als Heil ein-
senkt. Das Werk Gottes umgekehrt ist in der Heiligen Schrift vom Wort Gottes
durchseelt. Dadurch sind die Ereignisse der Heilsgeschichte aus der dinglichen
Anonymitit zur Begegnung von Person zu Person erhoben. So verbindet ja auch
ein Mensch die dinglichen Gaben, die er einem anderen etwa zum Feste schenkt,
mit dem Wort seines Gliickwunsches, um die Gabe als Ausdruck personlicher Hin-
gabe erfahren zu lassen. Die Welt ist als Raum und Ausdrucksmittel der Begeg-
nung Gottes und der Menschen geschaffen. Deshalb wurde sie ,im Wort gemacht®
(Ps 33,6). Das Wort Gottes hat Werkcharakter. Und das Wirken Gottes hat Wort-
charakter, weil es Appell an den Menschen ist18. ,Das Wort Gottes ist imstande,
auf den Willen des Menschen einzuwirken. Seine Tétigkeit unterscheidet sich hier
in nichts vom Einfluf der gottlichen Gnade“1?. Das Wort Gottes, das wir gern so
scharf von seinem Werk abgrenzen, wird im Neuen Testament mit Eigenschaften
belegt, die wir fiir gewGhnlich nur im Werke suchen. ,Gottes Wort ist lebendig,
wirksam und schirfer als jedes zweischneidige Schwert® (Hebr 4,12). Deshalb ist
es eine wirksame Verteidigungswaffe in jenem Kampf, den zu filhren menschliche
Krifte zu armselig sind. Wir sind deshalb gemahnt: ,Ergreift den Helm des Heils
und das Schwert des Geistes, das heiflit das Wort Gottes* (Eph 6, 17).

Die Gefahr, Wort und Werk gar zu sehr voneinander zu scheiden, wirkt vor
allem in der Deutung der Mitte aller gottlichen Worte, die Christus ist. Seine
Menschwerdung versteht man zwar als Wort. Aber die Erlésung verlegt man ein-
zig in sein Opfer, und das versteht man als Heils-werk. In Wahrheit aber geschieht
schon in der Menschwerdung ein Werk, wie ja das Opfer auch Wort ist, in dem
ein inneres Wort leibhaftig ausgedriickt wird. Der Grundfehler ist der, daf man
Wort und Werk in mifiverstindlicher Weise einander entgegensetzt. Gewifi hat
das Kommen des Herrn in der Menschwerdung Wortgestalt. Diese Epiphanie des
unsichtbaren Gottes wird in der prophetisch-kerygmatischen Tatigkeit Christi fort-
gesetzt. Das Opfer dagegen hat vor allem Werkgestalt. Es wird in der Tat cines
Lebens im Gehorsam gegeniiber Gott fortgesetzt. Threm wesentlichen Sinn nach
stehen aber beide einander nicht wie Wort und Werk, sondern wie Wort und
Antwort gegeniiber. Was beide voneinander unterscheidet, ist die Sinnrichtung
ihres Ereignisses. Bei der Menschwerdung mit ihrer Weiterfithrung im propheti-
schen und koniglichen Amt steigt der Sohn Gottes als Wort zu uns herab. Und
dieses Wort dringt zugleich als Wirken Gottes in uns ein. Im Opfer dagegen bringt
der Gottmensch als Haupt des Menschengeschlechtes die Antwort zu Gott zuriick.
Und diese Antwort geschieht im Werk des Opfers. Als Ausdruck seiner inneren
Hingabe an den Vater ist es aber zugleich echtes Wort.

T—{’m Arnold,aa0,S8. 28. — Ders.: Wort des Heils. Gedanken zu einer Theo-
logie der Predigt. In: Theol. Quartalschrift 187 (1957), S. 12.
18 F. X. Arnold, Glaubensverkiindigung und Glaubensgemeinschaft, a.a.0., S. 29.

19 PS Heinisch, Das ,Wort* im Alten Testament und im alten Orient. Miinster
1922, S. 6.



252 . * Otto Semmelroth
I11. Wort und Sakrament

Was wir bisher festgestellt haben, bringt die kirchliche Gestalt des Wortes

Gottes in engste Ndhe zum Sakrament. Die kirchliche Verkiindigung ist ja eine Art
bildhafte Darstellung der Menschwerdung, also der ersten Phase des Heilsereig-
nisses. Zugleich ist diese Darstellung wirksamer Garant des gottlichen Gnaden-
wirkens im horenden Menschen. So miissen wir die Frage beantworten, wie Wort
" und Sakrament, diec beiden wesentlichen Lebensfunktionen der Kirche, sich zu-
einander verhalten.
.. 1. In der Wortverkiindigung der Kirche wird vor allem die Menschwerdung des
~ Wortes dargestellt®, im Sakrament dagegen vor allem das Opfer Christi. Und die
Gestalt dieser Darstellung ist in der Verkiindigung vor allem die des Wortes, im
Sakrament dagegen die des Werkes. Diese Beobachtung fiihrt leicht dazu, dafl man
die vorhin besprochene einseitige Aufteilung von Wort und Werk auf Mensch-
werdung und Opfer auch auf diese kirchliche Darstellung beider anwendet. Ver-
* kiindigung wird dann nur als Wort gedeutet, dessen Wirkweise die Mitteilung
‘von Erkenntnis und Mahnung ist. Das Sakrament dagegen sicht man nur als Werk,
dessen Wirkung ex opere operato zustande kommt.

Wie aber Menschwerdung und Opfer Christi nicht als Wort und Werk vonein-
ander zu unterscheiden sind, sondern als Wort und Antwort, die jeweils beide so-
wohl Wort wie Werk enthalten, so ist es auch bei Verkiindigung und Sakrament
der Kirche. Beide enthalten jeweils Wort und Werk; sie stehen einander gegen-
iber als Wort und Antwort. In der Verkiindigung der Kirche wird das Kommen
des gottlichen Wortes vergegenwirtigt; Gott bewegt sich in die leibhaftige Nihe
der Menschen. Im sakramentalen Symbolvollzug wird dagegen unmittelbar das
Opfer Christi vergegenwartigt, auf dafl die Menschen in die Antwort eingehen
konnen, die Christus zum Vater bringt. Threm unmittelbaren Darstellungssinn
nach verteilen sich die beiden Phasen des durch Christus vermittelten Heilsdialoges,
Wort Gottes und Antwort des Menschen, auf Verkiindigung und Sakrament der
Kirche. Die Verkiindigung bietet das gottliche Wort mit seiner ganzen Wirksam-
keit an die Menschen, das Sakrament bietet die im Gottmenschen wirksame Ant-
wort der Menschen an Gott. In beiden Lebens{unktionen der Kirche wird sowohl
gesprochen wie gewirkt. Die Verkiindigung stellt die Menschwerdung sowohl als
Wort wie als gnadenhaftes Werk dar. Wihrend der Verkiindiger redet, kommt
der Heilige Geist auf alle herab, die sein Wort horen (vgl. Apg10,44). ,Ton
Christdn katangéllein (Phil 1,17; Kol 1,28) meint nichts anderes als: den Christus
proklamieren und so durch die Proklamation und in der Proklamation anwesend
sein lassen“?l, Das Wort Gottes ist auch in der Gestalt der kirchlichen Verkiindi-
gung ,Kraft Gottes“ (1 Kor 1,18). ,Die Predigt des Wortes Gottes, die ihr von uns
vernommen und nicht als Menschenwort aufgenommen, sondern als Gotteswort,
was sie in der Tat ist, wirkt in euch, die ihr gliubig seid“ (1 Thess 2,13). Um-
gekehrt ist das Werk des Sakramentes doch auch Wort. Nach der scholastischen
Begrifflichkeit, deren sich die amtliche Verkiindigung der Kirche bedient hat, ist

20 Vgl. Anm. 13.
2 H, Schlier, a.a.0,, S. 42.



§

Christliche Existm_zz und Gottes Wort 258

das Wort als ,Forma“ geradezu das Bestimmende im sakramentalen Zeichen22, So
hat denn das Wort der kirchlichen Verkiindigung Sakramentscharakter und - das
Sakrament Wortcharakterzs.

Hier sind wir nun aber vor eine Frage gestellt, die geklart werden muf}, wenn
dem katholischen Sakramentsglauben nicht zu nahe getreten werden soll. Das Kon-
zi] von Trient scheint fir einen wirklichen Sakramentscharakter des Wortes keinen
Raum zu lassen. Das von ihm definierte Dogma der Kirche verbietet die Annahme,
die von Christus eingesetzten Sakramente ,seien mehr oder weniger als sieben“24,
Als Sakrament ist da aber eine symbolische Zeichenhandlung gemeint, die die von
ihr dargestellte Heilswirklichkeit auch wirksam mitteilt. Wenn man nun die Wort-
verkiindigung der Kirche als Darstellung der Menschwerdung des Gotteswortes
deutet und ibr eine gnadenhafte Wirkkraft zuschreibt, scheint man der zahlen-
méfigen Begrenzung der Sakramente auf sieben zu widersprechen. Kann man sich
— so miissen wir fragen — zu einer Gnadenwirksamkeit des Wortes Gottes in
seiner kirchlichen Gestalt bekennen, ohne den sieben Sakramenten ihre Sonder-
stellung zu nehmen? Kann man die Wirksamkeit ,ex opere operato® auf die kirch-
liche Verkiindigung des Wortes Gottes ausdehnen, ohne den Glauben, dafl sie den
sieben Sakramenten vorbehalten sei, preiszugeben? Oder mufl man sich doch wieder
damit begniigen, daf beim Sakrament ,der objektive Ritus (ex opere operato) die
Verbindung mit Christus in der Gnade auch dann bewirkt, wenn er dem Empfin-
ger unverstdndlich bleibt, die Wirkung des gesprochenen Wortes dagegen abhingig
ist von der sinnvoll-lebendigen Erfassung durch den Horer (ex opere operantis)“25?
Es ist aber gar nicht ausgemacht, ob sich die ,Abhingigkeit der Wirk-
samkeit des Wortes vom sinnvollen Erfassen wesentlich von der ,Abhidngigkeit®
der Wirksamkeit des Sakramentes vom verstindigen, recht disponierten Empfang
des Sakramentes unterscheidet.

Nicht recht befriedigend, weil kaum in den Offenbarungsquellen begriindet,
dirfte die Unterscheidung sein, dafl ,die Wortverkiindigung wohl nicht direkt
gottliches Leben (im Sinne heiligmachender Gnade) vermittelt, sondern Tatgnade
(aktuelle oder Beistandsgnade), die ,erleuchtet’, zum Guten anregt und heilsame
Entschliisse ausfithren hilft“26. Das Spezifikum der Sakramente wire dann, dafl sie
die heiligmachende Gnade selbst mitteilen.

Wir sollten uns fragen, ob wir nicht gar zu leicht den Anteil am géttlichen Leben,
der uns als Gnade geschenkt wird, aus einem Teilvorgang herleiten, wo er in
Wahrheit die Frucht eines komplexen Ereignisses ist. Jener Vorgang, durch den wir
erlost sind, hat zwar im Opfer Christi sein Ende. Deshalb folgt ihm das Erlostsein
der Menschen. Ursache unserer Erlosung ist aber das Opfer Christi nur zugleich
mit seinem Kommen als Wort des Vaters in der Menschwerdung. Beide Teilvor-
ginge zusammen sind die Ursache unserer Einswerdung mit Gott. Die Gnade der

22 Konzil von Florenz, Dekret fiir die Armenier. Neuner-Roos, Nr. 410.

B H. Fries, a.a.0.,8S. 18 u. 43.

2 7, Sitzung, Kanon 1. Neuner-Roos, Nr. 413.

2% H. Elfers, Uerkiindigung heute. In: Kirche und Welt, Miinster 1952, S. 16.

% E. Haensli S.]., Uerkiindigung heute aus lebendigen theologischen Einsichten. In:
Fragen der Theologie heute. Hrsg. von J. Feiner, J. Triitsch u. F. B6ckle. Ein-
siedeln 1957, S. 480.



254 Otto Semmelroth

Erlosung resultiert aus einem dialogischen Vorgang, in dem nicht das Wort ohne
die Antwort, aber auch nicht die Antwort ohne das Wort gesehen werden darf.
Das Opfer erwirkt uns die Gnade, weil es die vollkommene Antwort auf Gottes
Wort ist. Die Menschwerdung erwirkt uns die Gnade, insofern sie hingeordnet ist
und hinfiihrt zum Opfer, in dem das Wort auch die Antwort ist, Christus. Diese
Zusammengehdrigkeit gilt aber auch fiir die kirchliche Darstellung dieses Erlo-
sungsereignisses, Verkiindigung und Sakrament. Wenn das Sakrament im Menschen
gnadenwirksam ist, dann deshalb, weil der Mensch vorher die Verkiindigung der
Kirche horte. Denn ,der Glaube kommt aus der Predigt® (R6ém 10,17); ohne
Glauben aber gibt es keinen gnadenhaften Empfang der Sakramente. Wenn ander-
seits der kirchlichen Verkiindigung Gnadenwirksamkeit eignet, dann nur durch ihre
Hinordnung auf das im Sakrament dargestellte Opfer Christi. Wenn ,der Heilige
Geist den Verstand erleuchtet und den menschlichen Willen anregt in und wahrend
der Verkiindigung und durch sie“2?, wenn der gnadenhafte Anteil am Leben Got-
tes durch das Wort der Verkindigung mitgeteilt wird, dann hat diese Gnade ihre
Quelle nicht in der Menschwerdung oder dem sie darstellenden Wort der Verkin-
digung an sich. Vielmehr ist in diesem Ankommen des Wortes schon die Antwort
des Opfers mit wirksam. Denn das Verkiindigen und Héren des Wortes ist auf die
Spendung und den Empfang des Sakramentes hingeordnet und kann daher die
Wirksamkeit des Sakramentes vorwegnehmen, sofern das Horen des Wortes das
»Votum“ des Sakramentes als der Antwort einschliefit.

Im Leben der Kirche mufl man Wort und Sakrament als Einheit sehen wie im
Wirken Christi Menschwerdung und Opfer. Wenn wir (nur) den Sakramenten die
Gnadenwirksamkeit ex opere operato zuschreiben, dann deshalb, weil im Sakra-
ment als der Antwort die Wirksamkeit des Wortes mit enthalten ist. Wenn wir
umgekehrt in der Verkindigung des Wortes schon Gnade am Werke glauben, dann
deshalb, weil in ihr im Sinne objektiver Hinordnung und existentiellen , Votums®
die Antwort des Sakramentes schon virtuell enthalten ist. Die in der Verkundigung
mitgeteilte Gnade ist also keine andere als die sakramentale Gnade, wenn sie auch
zeitlich vor dem realen Empfang des Sakramentes gegeben wird.

Daf diese Deutung zum mindesten moglich ist, zeigt die allerdings nicht unumstrit-
tene Erklirung, die M. de la Taille, gestiitzt auf eine starke Tradition, fir die
Wirkeinheit der auf die Eucharistie hingeordneten Sakramente gibt. Danach ,wirkt
die Taufe nur dadurch die Einverleibung des Menschen in Christus, dafl sie ein
,Votum® der Eucharistie enthilt ... Und die tibrigen Sakramente geben die heilig-
machende Gnade nur aus einem gewissen ,Votum‘ der Eucharistie, und zwar die
Eucharistie nicht ohne den Beistand der anderen Sakramente“28, So kann auch der
Wortverkiindigung aufgrund ihrer Hinordnung auf die Sakramente, vor allem die
Eudharistie, eine echte Gnadenwirksamkeit eignen. Sie wire trotzdem kein eigenes,
in sich gultiges und aus sich wirksames Gnadenmittel, sondern gibe als erste Phase
des Heilsdialogs in Christus schon die Gnade des Ganzen.

2. Da nun die Wirksamkeit des Wortes Gottes auch seiner Darstellung durch die
Verkiindigung der Kirche mitgeteilt ist, meldet sich die Frage an, wo diese Ver-

27 E. Haensli, a.a.0,S. 478.
28 M.delaTaille S.J., Mysterium Fidei. Elucidatio 46—47. 2Paris 1924, S. 556-—578.



Christliche Existenz und Gottes Wort ) 255

kiindigung der Kirche geschieht. Im Bereich der Sakramente kénnen wir sehr
genau abgrenzen: Nur diese sieben, vom Dogma der Kirche mit Namen genannten
sakramentalen Zeichen sind ex opere operato wirksam. Wobei beachtet werden
solite, dafl es lange Jahrhunderte gedauert hat, bis diese Genauigkeit der Abgren-
zung erreicht war. Im Bereich der kirchlichen Verkiindigung ist eine solche Um-
grenzung nicht so leicht moéglich — wenigstens bis heute noch nicht. Das Wort
Gottes hat in der Kirche verschiedenartige Gestalt. Neben der amtlichen Verkiin-
digung steht auch jene, die in einem von Gott unmittelbar geschenkten Charisma
ihren Grund hat; ist doch die Kirche auf Apostel und Propheten gebaut (1 Kor
12,28f; Eph2,20; 3,5; 4,11). In der amtlichen Verkiindigung steht die der
sakramental geweihten Amtstriger neben der, die nur kraft kirchlicher Sendung
ausgeiibt wird. Dabei ist zu bedenken, daf die sakramentale Weihe unmittelbar
zwar nur die priesterliche Kultvollmacht gibt, aber doch auch der vom Geweihten
ausgeiibten amtlichen Verkiindigung eine eigenartige Pragung geben diirfte2e. Und
schlieBlich lebt das Wort des Herrn auch in den Glaubigen selbst, denen der Herr
zugesichert hat, wo zwei oder drei in seinem Namen versammelt, also miteinander
im Gesprich seien, da sei er mitten unter ihnen (Mt 18, 20). Daf} alle diese Trager
in einem wahren Sinne das Wort Gottes als Wort der Kirche erklingen lassen kén-
nen, darf keiner bezweifeln, der die Aussagen der Heiligen Schrift ernst nimmt.
Anderseits diirfte aber nicht in allen diesen Gestalten das Wort Gottes in gleicher
Wirksamkeit anwesend sein. Die Frage nach einer Norm, an der man den Realis-
mus der Anwesenheit des Wortes Gottes in diesen Worten der Kirche bemessen
kénne, ist hier ebenso berechtigt wie im Bereich der sakramentalen Zeichen.

Genauer abgrenzende Aussagen wird man erst von einer theologischen Arbeit
erhoffen kénnen, die gerade beginnt, sich auf diesen Aufgabenbereich zu besinnen.
Vielleicht aber konnen wir aus dem vorhin Gesagten die Richtung finden, in der
Ausschau gehalten werden mufi, um die gesuchte Norm zu finden. Wenn das Wort
durch die Hinordnung auf die Antwort, die Verkiindigung also durch die Hinord-
nung auf die sakramentale Gestalt des Opfers Christi gnadenwirksam ist, sollte
das nicht heiflen, dafl die Wirksamkeit mit dem Grad dieser Hinordnung zu- oder
abnimmt? Mufl man nicht annehmen, dafl jene kirchliche Gestalt des Wortes
Gottes am meisten Gnadenkraft besitzt, die am engsten mit dem Sakrament ver-
bunden ist?

Dabei handelt es sich nicht nur, nicht einmal hauptsachlich, um die persénliche
Ausrichtung des hérenden Menschen auf den Empfang der Sakramente. Kime es
nur auf die Eindringlichkeit an, mit der ein Mensch durch das Wort der Kirche zum
sakramentalen Leben angeregt wird, so konnte sehr wohl das Wort des Gliubigen
zum Glaubigen stirkere Wirkkraft haben als das amtliche Verkiindigungswort der
Kirche. Das aber wiirde ja nur die vorbereitende Disposition des empfangenden
Menschen berithren, die sowohl zum gnadenfruchtbaren Héren des Wortes wie
zum gnadenhaften Empfang der Sakramente nétig ist. Uns geht es aber hier nicht
um die intellektuell-moralische Wirkung, die das gesprochene Wort durch seinen

® J. Fuchs S.J., Weihesakramentale Grundlegung kirdilicher Rechtsgewalt. In: Scho-

lastik 16 (1941), S. 496—520. — K. Rahner S.J., Priesterliche Existenz. Schriften zur
Theologie I11. Einsiedeln 1956, S. 285—312.



- 256 Emmanuel von Severus

~ Inhalt hat, sondern um eine echt instrumentale Gnadenwirksamkeit, die das Wort
der Verkiindigung als symbolische Darstellung der Menschwerdung des Gottes-
wortes im Glaubigen ausiibt. Es geht um das unter den: Wort verborgene Wirken
des schenkenden Gottes. Wenn es das gibt, mufl es wohl auf eine von Christus
selbst gestiftete Verbindung des Verkiindigungswortes mit den Sakramenten zuriick-
gehen. Sollte dann nicht das Wort des sakramental geweihten Verkiindigers mehr
Gnadenwirksamkeit besitzen als das Wort des zwar amtlich Gesendeten, aber nicht
sakramental geweihten Boten der Kirche? Und sollte nicht auch das Sakrament des
Ehestandes dem erzieherischen und belehrenden Wort der Eltern eine tiber die blof§
moralische Wirkung hinausgehende Gnadenwirksamkeit vermitteln? Ja, {iberall wo
“ein Getaufter und Gefirmter in besonderer Sendung der Kirche steht, erhélt sein
Wort aus dem sakramentalen Geweihtsein seine besondere Heilsbedeutung.
Das Gesagte kann nur Andeutungen bieten; sie weiter zu verfolgen ist eine der
dringendsten theologischen Aufgaben.

Kult und Meditation

Von Emmanuel von Severus 0.S.B, Maria Laach

Das Thema dieser kleinen Abhandlung soll nicht eine Gegeniiberstellung kenn-
zeichnen, sondern will dem Versuch dienen, aus der Heilsokonomie zu verdeutlichen,
dafl zwischen dem Kult der Kirche und der Meditation ein Wesenszusammenhang
besteht, dessen Erkenntnis uns helfen konnte, beides besser zu vollziechen — den
Kult und die Meditation. Der Versuch scheint schwierig, denn der Kult der Kirche,
wenn wir darunter ndherhin die Liturgie verstchen, legt der Meditation selbst
. Hindernisse in den Weg, da er stindig die Aufmerksamkeit des Liturgen in An-
spruch nimmt und in vielerlei Handlungen und Riten Voraussetzungen der Medi-
tation einschrankt, die heute gemeinhin als notwendig erkannt werden. Anderseits
haben uns die letzten Jahre Untersuchungen geschenkt, die den Zusammenhang
von ,Mufie und Kult“t, von ,Ruhbe und Frommigkeit“2 in tiefer Weise herausstellen
und gerade in der Meditation wesentliche Hilfen fiir eine giiltige und fruchtbare
Feier der Liturgie aufdecken. Unsere Zeit ruft geradezu nach dem Bemithen um
eine stirkere Verkniipfung von Kult und Meditation. Viele fiirchten nicht ohne
Grund, dafl beide Bereiche sonst noch mehr voneinander getrennt und damit we-
sentliche Elemente der Religion, hohe Werte der Kultur und echten Menschentums
von der Dynamik und Motorik unserer Tage zerstort werden. Und mancher Theo-
loge sieht mit Sorge, dafl die Meditation ein Thema der Salon- und Klubgespriche
wird, daf sie fast ganz in die Hénde der Psychologen féllt und von vielen als ein

1 Josef Pieper, Miinchen 1948. Auch die Studie des gleichen Verfassers ,Gliick
und Kontemplation®, Miinchen 1956, muf} hier genannt werden.

2 Thomas Ohm, Koéln und Opladen, 1955.

3 Darauf haben wir in frilheren Arbeiten hingewiesen, die wir mit diesem Beitrag fort-
filhren wollen. Vgl. diese Zeitschr. 29 (1956), 108—116; 277—283; ,Liturgie und Moénch-
tum*, 20 (1957), 91—100.





