
256 Emmanuel von Severus 

Inhalt hat, sondern um eine echt instrumentale Gnadenwirksamkeit, die das Wort 
der Verkündigung als symbolische Darstellung der Menschwerdung des Gottes- 
wortes im Gläubigen ausübt. Es geht um das unter dem Wort verborgene Wirken 
des schenkenden Gottes. Wenn es das gibt, muß es wohl auf eine von Christus 
selbst gestiftete Verbindung des Verkündigungswortes mit den Sakramenten zurück- 
gehen. Sollte dann nicht das Wort des sakramental geweihten Verkündigers mehr 
Gnadenwirksamkeit besitzen als das Wort des zwar amtlich Gesendeten, aber nicht 
sakramental geweihten Boten der Kirche? Und sollte nicht auch das Sakrament des 
Ehestandes dem erzieherischen und belehrenden Wort der Eltern eine über die bloß 
moralische Wirkung hinausgehende Gnadenwirksamkeit vermitteln? Ja, überall wo 
ein Getaufter und Gefirmter in besonderer Sendung der Kirche steht, erhält sein 
Wort aus dem sakramentalen Geweihtsein seine besondere Heilsbedeutung. 

Das Gesagte kann nur Andeutungen bieten; sie weiter zu verfolgen ist eine der 
dringendsten theologischen Aufgaben. 

Kult und Meditation 

Von Emmanuel von Severus O.S.B., Maria Laach 

Das Thema dieser kleinen Abhandlung soll nicht eine Gegenüberstellung kenn- 
zeichnen, sondern will dem Versuch dienen, aus der Heilsökonomie zu verdeutlichen, 
daß zwischen dem Kult der Kirche und der Meditation ein Wesenszusammenhang 
besteht, dessen Erkenntnis uns helfen könnte, beides besser zu vollziehen • den 
Kult und die Meditation. Der Versuch scheint schwierig, denn der Kult der Kirche, 
wenn wir darunter näherhin die Liturgie verstehen, legt der Meditation selbst 
Hindernisse in den Weg, da er ständig die Aufmerksamkeit des Liturgen in An- 
spruch nimmt und in vielerlei Handlungen und Riten Voraussetzungen der Medi- 
tation einschränkt, die heute gemeinhin als notwendig erkannt werden. Anderseits 
haben uns die letzten Jahre Untersuchungen geschenkt, die den Zusammenhang 
von •Muße und Kult"1, von •Ruhe und Frömmigkeit"2 in tiefer Weise herausstellen 
und gerade in der Meditation wesentliche Hilfen für eine gültige und fruchtbare 
Feier der Liturgie aufdecken. Unsere Zeit ruft geradezu nach dem Bemühen um 
eine stärkere Verknüpfung von Kult und Meditation. Viele fürchten nicht ohne 
Grund, daß beide Bereiche sonst noch mehr voneinander getrennt und damit we- 
sentliche Elemente der Religion, hohe Werte der Kultur und echten Menschentums 
von der Dynamik und Motorik unserer Tage zerstört werden. Und mancher Theo- 
loge sieht mit Sorge, daß die Meditation ein Thema der Salon- und Klubgespräche 
wird, daß sie fast ganz in die Hände der Psychologen fällt und von vielen als ein 

1 Josef Pieper, München 1948. Auch die Studie des gleichen Verfassers •Glück 
und Kontemplation", München 1956, muß hier genannt werden. 

2 Thomas Ohm, Köln und Opladen, 1955. 
3 Darauf haben wir in früheren Arbeiten hingewiesen, die wir mit diesem Beitrag fort- 

führen wollen. Vgl. diese Zeitschr. 29 (1956), 108•116; 277•283; •Liturgie und Mönch- 
tum", 20 (1957), 91•100. 



Kult und Meditation 257 

geradezu magisches Zaubermittel angesehen wird. Dabei werden Zusammenhänge, 
welche die Meditation erst zu einer christlichen machen und ihren geistlichen Wert 
bestimmen, wie der von Schriftlesung (lectio), Besinnung (meditatio), Gebet (oratio) 
und Beschauung (contemplatio), völlig vergessen und außer acht gelassen, ganz 
zu schweigen von dem Nichtmehrwissen um die Wahrheit der christlichen Über- 
lieferung, daß Meditation als Heilsweg vom Kult getragen sein muß und in ihm 
ihre Vollendung findet3. Allerdings darf man nicht vergessen, daß das starke 
Interesse an der Meditation auch außerhalb des Christentums positiv gedeutet wer- 
den kann. Es ist ein Anzeichen dafür, daß dem Menschen der Gegenwart seine so 
wohl aufgebaute und mit Konsumgütern wohl assortierte Welt nicht genügt und 
daß er in seiner von Chrom und Glas glänzenden Welt nicht die Erfüllung seiner 
Sehnsucht und seines Strebens findet, sondern im Gegenteil in ihr seine innere 
Brüchigkeit, seine Wurzel- und Heimatlosigkeit besonders schmerzlich empfindet 
und • von Angst- und Ohnmachtsgefühlen überfallen • nach den Grund- 
elementen des geistlichen Lebens sucht, zu denen wie kaum etwas sonst Kult und 
Meditation gehören. Es ist darum eine unserer wichtigsten Aufgaben, dem suchen- 
den Menschen von heute das Wesen des christlichen Kultes und der christlichen 
Meditation zu erschließen, ihr Gemeinsames aufzuzeigen und zu ihrer Übung anzu- 
leiten. Damit ist zugleich auch schon der Gang unserer Überlegungen angedeutet. 
Zum Schluß werden wir noch einige Fragen aufwerfen, die uns die augenblickliche 
Situation im Hinblick auf den innigen Zusammenhang von Kult und Meditation 
zu stellen scheint. 

1. Das Gemeinsame im Wesen von Kult und Meditation 

Wenn wir hier von Kult und Meditation sprechen, dann dürfen wir diese Begriffe 
freilich nicht in jener eingeschränkten Verwendungsmöglichkeit sehen, die ihnen 
in der Neuzeit fast ausschließlich zuerkannt wurden: Liturgie ist nicht nur die Viel- 
falt der Riten und Zeremonien, in denen sich der öffentliche Kult der Kirche voll- 
zieht, und erst recht nicht die Zusammenfassung jener Regeln und Vorschriften, die 
für den Vollzug dieser Riten erlassen sind. Liturgie ist vielmehr •das große 
Mysterium der Gottesverherrlichung" (1 Tim 3,16) in der Kirche, das den äußeren 
Kultvollzug und die innere Kulthaltung umfaßt. Sie ist zugleich •sinnenfällig und 
innerlich"4 und nimmt • der Leib-Seele-Natur des Menschen entsprechend • das 
ganze Menschsein und Menschenleben in ihren Dienst. Deshalb kann Paulus im 
Römerbrief die Brüder beschwörend ermahnen, daß auch •die Leiber als eine leben- 
dige, heilige, gottwohlgefällige Opfergabe, als geistiger Gottesdienst" dargebracht 
werden sollen (12,1). Deshalb ist das Leben des Christen ohne Einschränkung ge- 
prägt von der Gottesverehrung (vgl. 1 Tim 2,2; 4,7; 6,11). Darum ist auch das 
Lebenswerk des Apostels Opfer (Phil 2,17), das Liebeswerk der Gemeinde Liturgie 
(2 Kor 9,12). Darum kann der Schöpfungs- und Heilsauftrag des Menschen und die 
Erfüllung seines Daseins als Eucharistie in dem Sinne bezeichnet werden, der so- 
wohl die tiefste Sinnerfüllung dieses Wortes im Sakramente umfaßt, wie auch die 
einzelnen Lebensäußerungen des Menschen (vgl. Rom 1,21; Kol3,16 und viele 
andere paulinische Worte). Aus diesem Grunde stellt sich uns als das Gemeinsame 

Vgl. .Mediator Dei" (Herder-Ausgabe 1948), Nr. 23. 



258 Emmanuel von Severus 

im Wesen von Kult und Meditation die Begegnung mit Gott heraus. Ob diese 
Begegnung im Gottsuchen des Psalmisten geschieht, in der Hinwendung zum Got- 
teswort und Offenbarungszeichen der Schrift, ob es der Zugang zum Vater ist, den 
wir im Sohne haben (vgl. Eph 2,18), ob wir diese Begegnung und Gemeinschaft 
unter den Bildern der Brautschaft und Vermählung fassen, wie es in gleicher Weise 
durch den Herrn und durch die Liturgie oftmals geschieht, immer ist die Begegnung 
von Gott und Mensch, von Mensch und Gott das Wesentliche. Für den Christen ist 
diese Begegnung wesentlich bestimmt durch die Epiphanie des Gottessohnes im 
Fleische und durch seine zweite Ankunft am Ende der Tage, vor allem aber auch 
durch die dem Dasein seiner Kirche im Hier und Heute angepaßten Erscheinungs- 
und Gegenwartsweisen. Dadurch ist es bedingt, daß es eine Wortepiphanie inner- 
halb des Kultes gibt, aber auch eine solche außerhalb der eigentlichen liturgischen 
Feier • die •lectio divina", von den Alten mit Recht so sehr geschätzt5. 

Wenn wir heute geneigt sind, die Hinwendung zu dem im Offenbarungswort und 
Offenbarungszeichen sich offenbarenden Logos in besonderer Weise als Meditation 
zu bezeichnen, so ergibt sich daraus, daß auch unsere kultische Feier, soweit sie 
Wort- und Lesegottesdienst ist, meditative Züge haben muß, ebenso wie die Viel- 
zahl der Dienste im Leibe Christi zu seiner Auferbauung nie ohne ein meditatives 
Element sein darf. Dieses Element des Meditativen im Hören und Aufnehmen des 
Schriftwortes, innerhalb und außerhalb des Kultes, aber auch das Meditative im 
Vollzug und Dienst des christlichen Lebens ist nicht leicht zu kennzeichnen. Die 
Heilige Schrift und vor allem ihre Gleichnisse und Bilder, die Phänomenologie des 
liturgischen Geschehens und die Deutung der menschlichen Existenz als eine dialo- 
gische werden uns vorsichtig machen in bestimmten Akzentsetzungen, so als sei 
etwa die Meditation nur ein passives Verhalten, die Betrachtung hingegen mehr 
aktiv. Nicht ohne tieferen Grund setzt sich heute mehr als früher die Ausdrucks- 
weise •betrachtendes Gebet" durch. Es zeigt sich vielmehr, daß es immer um jenes 
•Ineinander" geht, von dem man behaupten möchte, es sei von der frühen Kirche 
in einer besonders lebendigen Weise gelebt worden, das aber auch in allen ge- 
schichtlichen Entwicklungen und Neuentfaltungen erhalten bleiben muß • ein 
•Ineinander", das man gern als •das katholische Und", die •katholische Synthese" 
bezeichnet und das auch unser Thema bestimmt hat. Wo dieses •Ineinander" ver- 
lorengeht, entartet das christliche Leben zu Aktivismus oder Quietismus, verfällt 
es Extremen, die nicht nur Häresie im Sinne dogmatischer Lehrmeinung und 
Urteilsbildung sind, sondern Aufspaltung und Zerreißung des Herrenleibes6. Hier 
wird jener •Kreislauf" gestört, der die Fleischwerdung des göttlichen Wortes mit 
der Parusie des erhöhten Herrn am Ende der Tage verbindet, hier werden die 
tiefen Bilder und Gleichnisworte der Schrift sinnlos, in denen sich die gottgewollte 
Schöpfungs- und Heilsordnung offenbart: vom Samenkorn im guten und weniger 
guten Erdreich; vom anvertrauten, geschenkten, aber zum Wuchern bestimmten 

5 Vgl. dazu D. G o r c e , La Lectio Divina, Paris, 1925; ferner H. U. v. Balthasar, 
Sehen, Hören und Lesen im Raum der Kirche (Die Schildgenossen 18 [1939] S. 400•414), 
J. Leclercq, L'amour des lettres et le desir de Dieu, Paris-Löwen 1957, S. 21f. und häu- 
figer, sowie H. Wolter, Meditation bei Bernhard v. Clairvaux, •Geist und Leben" 29 
(1956) 206•218. 

6 Dies ist im Grunde genommen das Thema des 1. Korintherbriefes. 



Kult und Meditation 259 

Talent; von den Strömen lebendigen Wassers, die vom Throne des geopferten 
Lammes zur Menschheit hin fließen, die ihrerseits doch berufen und bestimmt ist, 
auf den Straßen des heiligen Kultes zu dessen Anbetung hinzuziehen. Es ist die 
Macht der göttlichen Liebe, die aus denjenigen, die das Wort aufnehmen, Kinder 
Gottes macht. Diese Kraft, die uns in der Gabe des Heiligen Geistes geschenkt wird, 
vermag es auch, den an Adam vor dem Sündenfall ergangenen Schöpfungsauftrag 
zu einem Heilsauftrag zu erneuern, aus dem schließlich in einer kosmischen Liturgie 
ein neuer Himmel und eine neue Erde ersteht. 

H. U. v. Balthasar sieht •in der Betrachtung den Bindestrich, der die beiden aus- 
einanderklaffenden Hälften des christlichen Daseins fest verklammert: das Werk 
Gottes im Kirchenraum und das menschliche Werk in der alltäglichen Welt"7. •Ver- 
klammerung'' zeigt, daß es dabei um mehr geht, als um einen •Bindestrich", es ist 
die Einheit und Ganzheit des christlichen Lebens, die Paulus dem menschlichen Werk 
in der alltäglichen Welt durch seine Formeln •in Christo" und •cum Christo" gab, 
es ist die Einheit, die in unseren Tagen in fast naturgegebener gegenseitiger Be- 
fruchtung zu einer biblischen und liturgischen Erneuerung führte. Kult und Medita- 
tion müssen deshalb eine fruchtbare Einheit und Ganzheit bilden, da sie verschiedene 
Erscheinungsformen und Möglichkeiten unserer Mitwirkung an ein und derselben 
Sache sind, an der Heilsökonomie Gottes, die als Heilswirken durchaus nicht nur 
der Geschichte angehört, sondern für den Menschen stets Kairos ist • Angebot des 
Heils und Anruf zur Entscheidung8. 

2. Das Gemeinsame im Vollzug von Kult und Meditation 

Wenden wir vom Gemeinsamen im Wesen den Blick auf das Gemeinsame im 
Vollzug von Kult und Meditation, so erkennen wir auch hier grundlegende Bezie- 
hungen zwischen beiden. Zunächst macht hier die Kultsprache selbst ihre bedeu- 
tungsvollen Aussagen, da sie die Feier der Eucharistie und andere liturgische 
Feiern als Actio bezeichnet, aber eben von dieser actio als einem frequentare 
Mysteria, frequentare munera, einer frequentatio spricht. Die Feier der Mysterien 
soll häufig begangen, wiederholt und erneuert werden. Der Auftrag des Herrn an 
seine Gemeinde •Tut dies zu meinem Gedächtnis" und das ausdeutende Wort des 
Apostels im 1. Korintherbrief 11,26 •bis er kommt"9, wird von der römischen 
Liturgie gerade in diese Worte gefaßt10. So wird die Liturgie der christlichen Exi- 
stenz, die eine Daseinsweise auf dem Wege und in der Zeitlichkeit ist, gerecht11. 
In gleicher Weise ist aber auch für die Meditation Dauer und Wiederholung und, 
wie der Sprachgebrauch des Wortes •meditari" uns sagt, •beständige Übung" 
verlangt12. Bedeutet es doch Vorübung, Einübung, deren Kennzeichen die ständige 
Wiederholung ist. Deshalb konnte es in den lateinischen Psalterübersetzungen im 

7 Das betrachtende Gebet, Einsiedeln 1955, S. 106f. 
8 s. V. Warnach in •Liturgie und Mönchtum" 20 (1957), S. 75. 
9 Vgl. dazu meinen Artikel •Brotbrechen" im Reallexikon für Antike und Christentum 

II (1954), S. 620•626. 
10 Vgl. die Postcommunio des 4. Adventssonntags, der Mitternaditsmesse am Feste der 

Herrengeburt, am Donnerstag nach dem 1. Fastensonntag, am 2. Sonntag nach Pfingsten 
und die Secret am 9. Sonntag nach Pfingsten. 

11 Allgemein spricht die Theologie hier vom •Pilgerstand" des Menschen. 
12 Vgl. meine Bemerkung in dieser Zeitschrift 29 (1956), S. HOf. 



260 Emmanuel von Severus 

Parallelismus der Glieder mit •exerceri" wechseln13. Tatsächlich drückt sich im 
Element der Wiederholung die Wesensverwandtschaft von Kult und Meditation 
besonders aus • eine Verwandtschaft freilich, die für den modernen Menschen zu 
einer typischen Schwierigkeit führt. In seinem Bedürfnis nach Abwechslung emp- 
findet er die Wiederkehr der liturgischen Formen, Texte, Melodien und Farben, den 
Rhythmus der liturgischen Zeiten im Tag, in der Woche und im Jahr als •lang- 
weilig". Nur wenige Menschen verspüren noch etwas davon, wie wohltätig ein sol- 
cher Rhythmus und ein solches Gleichmaß in Beständigkeit sein kann, wie heilend 
für den im Tempo der Arbeits- und Betriebswelt hin und her gehetzten Menschen. 
Erst recht wissen wenige darum, wie sehr sie in ihrem Bedürfnis nach stets Neuem 
und nach der Sensation sich der Oberflächlichkeit hingeben, wie ihre Aufnahme- 
und Erlebnisfähigkeit verkümmert und wie sie schließlich in ihrem geistlichen Leben 
an Tiefe einbüßen und den Geschmack an den göttlichen und geistlichen Dingen 
verlieren. Gerade dies ist jedoch ein Verhalten, das ganz im Gegensatz zu den 
Erkenntnissen der neueren Psychologie steht, die wohl darum weiß, daß Worte 
nur durch stetes Wiederholen in die tiefsten Schichten unseres Wesens eindringen 
können, um dort in ihrer Gestalt und in ihrem Gehalt ganz unser Eigentum 
zu werden. 

Wir nannten diesen Vorgang früher mit einem schönen und tiefen Wort unserer 
Muttersprache •beherzigen" und schlugen diesen Ausdruck auch unbedenklich für 
viele Fälle als gute Übertragung des Wortes •meditari" vor14. Deshalb hatte das 
•Auswendiglernen", das im Französischen ebenso treffend wie im Lateinischen als 
ein •apprendre par cceur" • •ex corde discere" bezeichnet wird, in der Antike und 
in der frühen Christenheit auch eine spirituelle Bedeutung, die an Gewicht die 
mnemotechnische noch übertraf15. Schließlich finden wir hier auch noch eine durchaus 
nicht nebensächliche Erfahrung der Pädagogik bestätigt, die wohl darum weiß, wie 
sehr der vom Kind •spielend angeeignete Wissensstoff" später wirklich bildend 
Eigentum des Heranwachsenden wird, ganz anders als beim reflexiv und aktiv 
schaffenden Erwachsenen, der sich etwa sein Wissen in Abendkursen •erarbeitet". 
Das Wort von der Liturgie als Spiel ist darum nicht nur ein guter Vergleich, son- 
dern ein Wort tiefer theologischer Weisheit und spiritueller Erfahrung. Das Ge- 
meinsame, das Kult und Meditation im Rhythmus ständiger Wiederholung und 
spielender Übung zeigen, ist darum das Notwendige für den nach außen gekehrten, 
gehetzten und sich hetzenden Menschen der Gegenwart, der fast nie mehr in einem 
Rhythmus, sondern nur noch im Tempo lebt. Die Meditation läßt ebenso wie die 
Liturgie den Menschen nicht gewaltsam durch immer wieder neue, laute Überfälle 
auf sein Ohr und Auge aufhorchen (aufschrecken!), sondern erschließt ihn langsam 
und organisch für das Wort und Bild der Offenbarung und des Kultes. Die Liturgie 
selber weist uns auf diesen Zusammenhang hin durch den Wechsel von Gebet, 
Lesung und Gesang. Durch die Meditation wird der Gläubige zur Wortbegegnung 

18 Vgl. meine Arbeit in dieser Zeitschrift 26 (1953), S. 365•375: •Das Wort ,meditari' 
im Sprachgebrauch der Hl. Schrift". 

14 In unserer Arbeit •Das Wesen der Meditation und der Mensch der Gegenwart", s. 
Anm. 12. 

18 Vgl. den Artikel •Auswendiglernen" in RAC I 1030•1039 v. Tb.. Klauser u. vom 
gleichen Verf. •Vivarium"; in der Festschr. Robert Boehringer, Tübingen 1957, 
S. 337 bis 344, bes. 337f. u. H. W o 11 e r , a.a.O., 211. 



Kult und Meditation 261 

geführt, durch diese im Wortgottesdienst zur Opferhandlung, die dann schließlich 
die Gottesgemeinschaft sakramental verwirklicht. Es ist darum durchaus zutreffend, 
wenn das neue Missel biblique18 das Responsorium Graduate und die Allelujaverse 
der römischen Meßliturgie als •chant de meditation" bezeichnet. 

Dieser Wesenszusammenhang im Vollzug von Liturgie und Meditation darf frei- 
lich nicht nur innerhalb der Opferliturgie gesehen werden. W'ir erkennen ihn auch 
im Wechsel von Psalmengesang, Lesung, Responsorien und Gebet im Stunden- 
gebet. Wir werden hier sogar in besonderer Weise auf den kultischen Ort der 
Meditation aufmerksam gemacht. 

J. A. Jungmann hat darauf hingewiesen, daß im kirchlichen Stundengebet der 
Psalmengesang nur Vorbereitung und Hinfühiung sei, der eigentliche Höhepunkt 
jedoch in der Lesung erreicht werde17. Wenn dieser Aufbau in den gegenwärtigen 
Gestaltungen des Stundengebetes auch vollkommen verwischt ist und zu wenig 
beachtet erscheint, daß auch die Psalmodie lectio divina sein kann und oft war, so 
ist für den Zusammenhang von Kult und Meditation hier doch etwas Wesentliches 
ausgesprochen. Die Beachtung dieses meditativen Elementes könnte das Stunden- 
gebet auch heute vertiefen und spirituell fruchtbarer machen. Geht es dabei doch 
in allem, um es mit den Worten der Psalmen auszusprechen, um ein Gott-suchen 
und Gott-finden, dem das Von-Gott-Gesucht-werden und -Gefunden-sein ent- 
spricht. 

Wenn wir oben von den Schwierigkeiten des Menschen unserer Tage gesprochen 
haben, so ist ferner zu betonen, daß es bei unseren Hinweisen auf die Zusammen- 
hänge kultischen und geistlichen Lebens (war nicht für die alte Kirche •christlich" 
auch immer so viel wie •geistlich" und •liturgisch"?) keineswegs um fachtheolo- 
gische Interessen geht. In der Gegenwart handelt es sich dabei weithin um Fragen 
der Gesundheit unseres leiblichen, seelischen und geistigen Lebens, um die Auf- 
gaben seiner Ordnung und Ökonomie. Es geht um den Christen, in dessen Liturgie 
der Anbruch des Gottesreiches Ereignis wird, der aber in der gleichen Liturgie die 
Schöpfung Gottes vor dessen Angesicht bringen muß, damit sie durch Weihe und 
Opfer verwandelt werde zu einer neuen Schöpfung. Wenn sich im Kult der Himmel 
öffnet für die Epiphanie Gottes • denn auch in der christlichen Opferliturgie liegt 
die Initiative stets beim Vater unseres Herrn Jesus Christus, der uns in seinem 
Sohne erst den Zugang zu seinem Herzen gewährt •, so glauben wir, daß die 
Meditation ein wichtiger Beitrag zur Öffnung der Schöpfung und des Menschen zu 
Gott hin ist und daß neben anderem vor allem durch die Meditation auch das 
Offenhalten der Schöpfung für Gott geschieht. Durch sie holt der Mensch die Groß- 
taten Gottes in der Heilsgeschichte in sein gläubiges, betendes und liebendes Be- 
wußtsein, um so Gott, der auch in der Gegenwart ruft und heilt, zu begegnen. Er 
wagt sich in der Meditation sogar voraus in die Erfüllung des Heils, wie auch 
die Liturgie den Übergang unseres irdischen Handelns in die actio des Himmels 
erfleht«. 

Damit berühren wir einen weiteren gemeinsamen Zug in Kult und Meditation • 

16 Paris 1957. 
" Beiträge zur Gesdiidite der Gebetsliturgie, in: Zeitschr. f. Kath. Theologie 72 (1950), 

S. 226•234. 
18 •ad caelestis vitae transferat actionem" • Secret am 2. Sonntag nach Pfingsten. 



262 Emmanuel von Severus 

ihren eschatologischen Charakter. Die Liturgie der Kirche • das gilt nicht nur von 
der Eucharistie, wenn auch von ihr im besonderen Sinne des •donec veniat" des 
heiligen Paulus • wird gefeiert bis zum Tage der Parusie. Die Meditation ihrer- 
seits trägt uns bis an die Schwelle der Schau, welche die Seligkeit des Himmels aus- 
macht. Der eschatologische Charakter der Liturgie drückt sich in der Zeichenhaftig- 
keit der Sakramente und im zeichenhaften Dienst der Schöpfungsgaben aus • des 
Lichtes, des Wassers, des Öles, des Weins und des Brotes •, der eschatologische 
Charakter der Meditation in ihren natürlichen Voraussetzungen, in dem, was Josef 
Pieper in seinen Zeugnissen der Weltkontemplation zu uns sprechen läßt. Deshalb 
sind in der Liturgie wie in der Meditation die Zeichen, Bilder und Symbole von so 
großer und wesentlicher Bedeutung. Gleich den vorchristlichen Mysterien kennt 
auch der christliche Kult tayo^eva, ÖEixviuuCTa, ÖQca^ieva: Worte, Zeichen und 
Handlungen. In der Meditation sind Wort und Bild gleichfalls oft mit der Hand- 
lung, und wenn auch nur im Sinne der Übung, verbunden. Die Bildmeditation hat 
heute nicht nur eine wichtige Aufgabe im Bereich der Meditation im allgemeinen, 
sondern gerade auch vor der Tatsache, daß der so bildhungrig und visuell einge- 
stellte Mensch der Gegenwart sich in der Welt des Kultes so symbolentfremdet und 
bildunfähig erweist. Der Bildmeditation kämen hier mehrere wichtige Aufgaben 
zu: zunächst den Menschen ganz allgemein zur Begegnung mit dem Bild zu er- 
ziehen, dann ihn für die Verkündigung zu öffnen, die von der Kreatur, besonders 
von ihren Fragen und ihrer Vergänglichkeit ausgeht19, schließlich ihn für die not- 
wendigen Unterscheidungen zu befähigen. Zur Unterscheidung zwischen der Zeichen- 
haftigkeit, die der Schöpfung als inneres Baugesetz (Kanon) eigen ist durch den, 
der alles nach Maß, Zahl und Gewicht geordnet hat, der Zeichenhaftigkeit, die 
Spiegel und Gleichnis und Abglanz der Schönheit des Ewigen Logos ist, • und 
jener Zeichenhaftigkeit, die historisch bedingt oder das Ergebnis kultureller Meta- 
morphosen ist. Die Meditation wird durch diese Unterscheidungsgabe auch dem 
Menschen seine gottgegebene Stellung in der natürlichen Schöpfung zeigen, der 
er nicht nur als Eroberer und Ausbeuter entgegentreten darf, sondern als ihr 
König und Priester: verwaltend, hütend, ordnend, aber vor allem segnend und 
heiligend. 

In der Liturgie der Kirche wird das Werk der Erlösung erneuert, mitvollzogen, 
in der Meditation jedoch erschließt der Mensch sich dem schöpferischen Wirken 
Gottes, bereitet er sich dafür, von Gott ergriffen zu werden, was im Kulte geschieht. 
Die Meditation ermöglicht es ihm schließlich auch, die Kräfte der Heiligung in die 
unerlöste Schöpfung und Welt hinauszutragen, ohne ihr anheimzufallen. Beides 
muß deshalb zusammengehören und eine Einheit bilden: in der Würde des Voll- 
zugs, in der Echtheit der Symbole und im innersten Kern des Geschehens. 

3. Die notwendige Besinnung in der Gegenwart 

Von solchen Erwägungen wendet sich der Blick mit Notwendigkeit auf einige 
Erscheinungen und Aufgaben in der Gegenwart. Wie in unseren Ausführungen 

18 Vgl. dazu die Linie, die Robert Grosche, Paul Claudel, Regensburg 1928, S. 
118, von Augustinus bis Claudel zieht und damit zwei Höhepunkte christlichen Denkens 
über die Schöpfung herausstellt. 



Kult und Meditation 263 

wohl deutlich wurde, birgt die Liturgie meditative Züge und Elemente. Von der 
römischen Liturgie muß besonders ihre Schriftgebundenheit und ihr •Gehorsam" 
gegenüber dem Offenbarungswort hervorgehoben werden. Dieser meditative Zug 
ist in der von Papst Pius XII. eingeleiteten Liturgiereform weiter betont worden. 
Sie stellte z. B. das Prinzip einer besseren Aufgabenverteilung und Gliederung der 
Gemeinde heraus; sie schränkte die Quantität, die doch Jahrhunderte lang als ein 
Wert in sich aufgefaßt wurde, durch Beseitigung mancher Dubletten, Suffragien, 
Kommemorationen und eingeschobener Gebete ein. So steht zu hoffen, daß auch 
noch künftige Reformen die meditativen Elemente des Kultes stärker zum Ausdruck 
bringen. Man wird sich auch bei einer Erweiterung der Perikopenordnung nach 
Umfang und Auswahl überlegen müssen, ob dafür das Bestreben, die Gemeinde 
stärker mit der Schrift vertraut zu machen, ihr das heilsgeschichtliche Drama beider 
Testamente zu erschließen, oder nur ein gewisses Abwechslungsbedürfnis maß- 
gebend ist. Es muß weiter gefragt weiden, welchen Raum Zeiten der Stille in unse- 
ren Volksgottesdiensten einnehmen und welchen Einfluß von der Liturgie her 
meditative Züge auch auf Volksandachten und paraliturgische Feiern gewinnen 

müssen. 
Was die Meditation selbst betrifft, so wird man aufmerksam fragen müssen, ob 

es überhaupt eine •frei schwebende Meditation" gibt und ob ihre Schriftgebunden- 
heit nicht gleichzeitig auch immer Kultgebundenheit bedeutet. /• Danielou hat uns 
aus seiner reichen bibel- und kulttheologischen Kenntnis darauf aufmerksam 
gemacht, daß die Liturgie •nicht nur Tat, sondern auch Logos sei"20. Gerade der 
Mensch der Gegenwart, der wirklichkeitshungrig und in besonderer Weise auf 
Wirklichkeitserfahrung auch im geistlichen Leben aus ist, muß sich darauf besinnen, 
daß die Wirklichkeit, die sich uns in Kult und Meditation •begegnend" erschließt, 
die Wirklichkeit in ihrem •Wort-erfüllt-sein" ist. Diese aber weist zeichenhaft auf 
den Sohn als das Wort, in dem alles Sein und Tun, Schöpfung und Erlösung be- 
gründete Gestalt hat, da •er vor allem ist und in ihm alles seinen Bestand hat. Er 
ist das Haupt des Leibes, der Kirche" (vgl. Kol 1, 15 ff). Diese Wirklichkeit begegnet 
uns im schauenden Tun der kultischen Actio, sie wird uns angeldhaft und durch die 
sakramentalen Zeichen zuteil. Sie erschließt sich uns in der von der Lebendigkeit des 
erhöhten Herrn selbst getragenen Erkenntnis der Meditation. In der Feier der 
Liturgie und in der Meditation geschieht deshalb die Überantwortung unseres Han- 
delns und Denkens in die Verfügbarkeit Gottes. Auch in dieser Antwort kommt 
Gott uns zuvor und begleitet uns • um an ein bekanntes Gebetswort der römischen 
Liturgie zu erinnern •, nimmt er unser Tun in sein Tun, unser Wort in den Lob- 
preis des innertrinitarischen Lebens hinein. In der Bewegung des Sohnes zum Vater 
im Geiste, in die wir hineingenommen werden, wird alles Tun zur EvxaQiatia 
(Danksagung) im letzten sakramentalen Sinne, alles Erkennen zur Ao^oXoyia (Lob- 
preisung), erfüllt die Theologie ihren tiefsten Sinn. 

Aus dieser Einheit des Zieles ergibt sich die Forderung, wenn schon nicht der 
Einheit, so doch der Zuordnung der Wege, die uns die Begegnung von Kult und 
Meditation schenken. Von der Einheit des Zieles her werden wir auch die Kraft 
finden, die Spannungen des christlichen Daseins zu tragen; wir werden sie aus Kult 

20 J. Danielou, Vom Geheimnis der Geschichte (Stuttgart 1955) S. 169f. 



264 Hans Wolter 

und Meditation stets neu schöpfen. Diese Einheit wird uns auch tiefere Einsicht in 
das Wesen der Geschichte als Heilsgeschichte vermitteln und uns so paradoxe Sach- 
verhalte verstehen lassen, daß das •Jenseits aller Geschichte in der Kirche bereits 
gegenwärtig ist und gleichzeitig mit ihr existiert"21. Darum erweist sich die Sprache 
des Kultes in uralten und ehrwürdigen Gebetsworten ebenso aktuell wie die Sprache 
moderner Dichter. Was jene mit den Worten erfleht: •gib, daß wir den, den wir 
als Erlöser mit Freuden aufnehmen, als kommenden Richter mit Zuversicht 
schauen"22 • dazu mahnt diese: •Fürchtet mit Freuden das letzte Gericht!"23. 

Darum ist auch weiterhin Besinnung notwendig in allen Fragen, die sich mit dem 
Verhältnis der christlichen Meditation zu den Meditationsübungen außerhalb der 
Kirche befassen. Können deren Haltungen und Gebärden mit unseren überlieferten 
Vorstellungen von Gott, mit der in der Kirche seit alters überlieferten Haltung der 
Ehrfurcht, Heiligung und mit unserer kultischen Gebärdenwelt in Einklang ge- 
bracht werden? 

Schließlich darf die eine große Aufgabe nicht vergessen werden, daß das kultische 
und das ethische Leben wieder stärker aufeinander bezogen werden müssen, um die 
heute weithin verloren gegangene Einheit von kultischer und sozialer Ordnung 
wiederherzustellen. Der Meditation kommt hier eine nicht unwichtige Stellung zu. 

Überall bemüht man sich hier in der Gegenwart; man weiß um die Verpflichtung 
des Zeugnisses. Erneut darauf hinzuweisen, sehen wir als eine selbstverständliche 
Folgerung aus unserer Erkenntnis von der inneren Zuordnung, ja Gemeinsamkeit 
von Kult und Meditation an. 

21 J. Danidlou a.a.O. S. 33. 
22 •praesta, ut quem Redemptorem laeti suscipimus, venientem quoque Judicem securi 

videamus" • Oratio an der Vigil von Weihnachten. 
2S E. Langgässer bei Pieper, Glück und Kontemplation, S. 112. 

Funken vom Feuer Gottes 
Die Lehre des Nikolaus von Kues vom Geistlichen Leben 

Von Hans W o 11 e r SJ, Frankfurt/Main 

•In der schlackenlosen Glut seiner Werke", so schrieb Willy Andreas1 über Kar- 
dinal Nikolaus von Kues und nannte ihn gleichzeitig die gewaltigste Erscheinung 
des sterbenden Mittelalters, •flammten noch einmal die höchsten Anstrengungen 
der letztvergangenen Jahrhunderte auf, Anstrengungen um Erkenntnis Gottes und 
seiner Welt". Forschung und Darstellung haben seit der Mitte des vorigen Jahr- 
hunderts, besonders aber seit dem Beginn der großzügig geplanten und regelmäßig 
durchgeführten Editionsarbeiten der Heidelberger Akademie der Wissenschaften 
(1928) Gestalt und Werk des großen deutschen Theologen immer lebendiger, an- 
regender und leuchtender hervortreten lassen2. Dabei sammelte sich die Aufmerk- 
samkeit der Wissenschaft zumeist auf den Philosophen, den Kirchenpolitiker, den 
Staatstheoretiker und Kirchenfürsten, neuerdings auch auf den Theologen Nikolaus*. 

1 Deutschland vor der Reformation. 3. Aufl., Stuttgart 1942, S. 47. 
2 E. Vansteenberghe schrieb die bis heute gültige Biographie: Le Cardinal Nicolas 




