- 256 Emmanuel von Severus

~ Inhalt hat, sondern um eine echt instrumentale Gnadenwirksamkeit, die das Wort
der Verkiindigung als symbolische Darstellung der Menschwerdung des Gottes-
wortes im Glaubigen ausiibt. Es geht um das unter den: Wort verborgene Wirken
des schenkenden Gottes. Wenn es das gibt, mufl es wohl auf eine von Christus
selbst gestiftete Verbindung des Verkiindigungswortes mit den Sakramenten zuriick-
gehen. Sollte dann nicht das Wort des sakramental geweihten Verkiindigers mehr
Gnadenwirksamkeit besitzen als das Wort des zwar amtlich Gesendeten, aber nicht
sakramental geweihten Boten der Kirche? Und sollte nicht auch das Sakrament des
Ehestandes dem erzieherischen und belehrenden Wort der Eltern eine tiber die blof§
moralische Wirkung hinausgehende Gnadenwirksamkeit vermitteln? Ja, {iberall wo
“ein Getaufter und Gefirmter in besonderer Sendung der Kirche steht, erhélt sein
Wort aus dem sakramentalen Geweihtsein seine besondere Heilsbedeutung.
Das Gesagte kann nur Andeutungen bieten; sie weiter zu verfolgen ist eine der
dringendsten theologischen Aufgaben.

Kult und Meditation

Von Emmanuel von Severus 0.S.B, Maria Laach

Das Thema dieser kleinen Abhandlung soll nicht eine Gegeniiberstellung kenn-
zeichnen, sondern will dem Versuch dienen, aus der Heilsokonomie zu verdeutlichen,
dafl zwischen dem Kult der Kirche und der Meditation ein Wesenszusammenhang
besteht, dessen Erkenntnis uns helfen konnte, beides besser zu vollziechen — den
Kult und die Meditation. Der Versuch scheint schwierig, denn der Kult der Kirche,
wenn wir darunter ndherhin die Liturgie verstchen, legt der Meditation selbst
. Hindernisse in den Weg, da er stindig die Aufmerksamkeit des Liturgen in An-
spruch nimmt und in vielerlei Handlungen und Riten Voraussetzungen der Medi-
tation einschrankt, die heute gemeinhin als notwendig erkannt werden. Anderseits
haben uns die letzten Jahre Untersuchungen geschenkt, die den Zusammenhang
von ,Mufie und Kult“t, von ,Ruhbe und Frommigkeit“2 in tiefer Weise herausstellen
und gerade in der Meditation wesentliche Hilfen fiir eine giiltige und fruchtbare
Feier der Liturgie aufdecken. Unsere Zeit ruft geradezu nach dem Bemithen um
eine stirkere Verkniipfung von Kult und Meditation. Viele fiirchten nicht ohne
Grund, dafl beide Bereiche sonst noch mehr voneinander getrennt und damit we-
sentliche Elemente der Religion, hohe Werte der Kultur und echten Menschentums
von der Dynamik und Motorik unserer Tage zerstort werden. Und mancher Theo-
loge sieht mit Sorge, dafl die Meditation ein Thema der Salon- und Klubgespriche
wird, daf sie fast ganz in die Hénde der Psychologen féllt und von vielen als ein

1 Josef Pieper, Miinchen 1948. Auch die Studie des gleichen Verfassers ,Gliick
und Kontemplation®, Miinchen 1956, muf} hier genannt werden.

2 Thomas Ohm, Koéln und Opladen, 1955.

3 Darauf haben wir in frilheren Arbeiten hingewiesen, die wir mit diesem Beitrag fort-
filhren wollen. Vgl. diese Zeitschr. 29 (1956), 108—116; 277—283; ,Liturgie und Moénch-
tum*, 20 (1957), 91—100.



Kult und Meditation 257

geradézu magisches Zaubermittel angesehen wird: Dabei werden Zusammenhiinge,
welche die Meditation erst zu einer christlichen machen und ihren geistlichen Wert
bestimmen, wie der von Schriftlesung (lectio), Besinnung (meditatio), Gebet (oratio)
und Beschauung (contemplatio), véllig vergessen und aufler acht gelassen, ganz
zu schweigen von dem Nichtmehrwissen um die Wahrheit der christlichen Uber-
lieferung, daf Meditation als Heilsweg vom Kult getragen sein mufl und in ihm
ihre Vollendung findets. Allerdings darf man nicht vergessen, daf das starke
Interesse an der Meditation auch auflerhalb des Christentums positiv gedeutet wer-
den kann. Es ist ein Anzeichen dafir, dafl dem Menschen der Gegenwart seine so
wohl aufgebaute und mit Konsumgiitern wohl assortierte Welt nicht geniigt und
dafl er in seiner von Chrom und Glas glinzenden Welt nicht die Erfiillung seiner
Sehnsucht und seines Strebens findet, sondern im Gegenteil in ihr seine innere
Briichigkeit, seine Wurzel- und Heimatlosigkeit besonders schmerzlich empfindet
und — von Angst- und Ohnmachtsgefilhlen iberfallen — nach den Grund-
elementen des geistlichen Lebens sucht, zu denen wie kaum etwas sonst Kult und
Meditation gehoren. Es ist darum eine unserer wichtigsten Aufgaben, dem suchen-
den Menschen von heute das Wesen des dhristlichen Kultes und der christlichen
Meditation zu erschliefen, ihr Gemeinsames aufzuzeigen und zu ihrer Ubung anzu-
leiten. Damit ist zugleich auch schon der Gang unserer Uberlegungen angedeutet.
Zum Schluf werden wir noch einige Fragen aufwerfen, die uns die augenblickliche
Situation im Hinblick auf den innigen Zusammenhang von Kult und Meditation
zu stellen scheint.

1. Das Gemeinsame tm Wesen von Kult und Meditation

Wenn wir hier von Kult und Meditation sprechen, dann diirfen wir diese Begriffe
freilich nicht in jener eingeschrankten Verwendungsmoglichkeit sehen, die ihnen
in der Neuzeit fast ausschlieBlich zuerkannt wurden: Liturgie ist nicht nur die Viel-
falt der Riten und Zeremonien, in denen sich der 6ffentliche Kult der Kirche voll-
zieht, und erst recht nicht die Zusammenfassung jener Regeln und Vorsdhriften, die
fir den Vollzug dieser Riten erlassen sind. Liturgie ist vielmebr ,das grofle
Mysterium der Gottesverherrlichung® (1 Tim 3,16) in der Kirche, das den dufieren
Kultvollzug und die innere Kulthaltung umfafit. Sie ist zugleich ,sinnenfillig und
innerlich“4 und nimmt — der Leib-Seele-Natur des Menschen entsprechend — das
ganze Menschsein und Menschenleben in ihren Dienst. Deshalb kann Paulus im
Romerbrief die Briider beschworend ermahnen, dafl auch ,die Leiber als eine leben-
dige, heilige, gottwohlgefillige Opfergabe, als geistiger Gottesdienst* dargebracht
werden sollen (12,1). Deshalb ist das Leben des Christen ohne Einschriankung ge-
pragt von der Gottesverehrung (vgl. 1 Tim 2,2; 4,7; 6,11). Darum ist auch das
Lebenswerk des Apostels Opfer (Phil 2,17), das Liebeswerk der Gemeinde Liturgie
(2 Kor 9,12). Darum kann der Schépfungs- und Heilsauftrag des Menschen und die
Erfillung seines Daseins als Eucharistie in dem Sinne bezeichnet werden, der so-
wohl die tiefste Sinnerfiillung dieses Wortes im Sakramente umfafit, wie auch die
einzelnen Lebensduflerungen des Menschen (vgl. Rém 1,21; Kol 8,16 und viele
andere paulinische Worte). Aus diesem Grunde stellt sich uns als das Gemeinsame

4 Vgl. ,Mediator Dei“ (Herder-Ausgabe 1948), Nr. 23.



258 ) 7 Emmﬁnuel von Severus

im Wesen von Kult und Meditation die Begegnung mit Gott heraus. Ob diese
Begegnung im Gottsuchen des Psalmisten geschieht, in der Hinwendung zum Got-
teswort und Offenbarungszeichen der Schrift, ob es der Zugang zum Vater ist, den
wir im Sohne haben (vgl. Eph 2,18), ob wir diese Begegnung und Gemeinschaft
unter den Bildern der Brautschaft und Vermahlung fassen, wie es in gleicher Weise
durch den Herrn und durch die Liturgie oftmals geschieht, immer ist die Begegnung
von Gott und Mensch, von Mensch und Gott das Wesentliche. Fiir den Christen ist
diese Begegnung wesentlich bestimmt durch die Epiphanie des Gottessohnes im
Fleische und durch seine zweite Ankunft am Ende der Tage, vor allem aber auch
durch die dem Dasein seiner Kirche im Hier und Heute angepafiten Erscheinungs-
und Gegenwartsweisen. Dadurch ist es bedingt, dafl es eine Wortepiphanie inner-
halb des Kultes gibt, aber auch eine solche auflerhalb der cigentlichen liturgischen
. Feier — die ,lectio divina“, von den Alten mit Recht so sehr geschatzts.

Wenn wir heute geneigt sind, die Hinwendung zu dem im Offenbarungswort und
Offenbarungszeichen sich offenbarenden Logos in besonderer Weise als Meditation
zu bezeichnen, so ergibt sich daraus, dafl auch unsere kultische Feier, soweit sie
Wort- und Lesegottesdienst ist, meditative Ziige haben muf}, ebenso wie die Viel-
zahl der Dienste im Leibe Christi zu seiner Auferbauung nie ohne ein meditatives
Element sein darf. Dieses Element des Meditativen im Héren und Aufnehmen des
Schriftwortes, innerhalb und auflerhalb des Kultes, aber auch das Meditative im
Vollzug und Dienst des christlichen Lebens ist micht leicht zu kennzeichnen. Die
Heilige Schrift und vor allem ihre Gleichnisse und Bilder, die Phinomenologie des

“liturgischen Geschehens und die Deutung der menschlichen Existenz als eine dialo-
gische werden uns vorsichtig machen in bestimmten Akzentsetzungen, so als sei
etwa die Meditation nur ein passives Verhalten, die Betrachtung hingegen mehr
aktiv. Nicht ohne tieferen Grund setzt sich heute mehr als frither die Ausdrucks-
weise ,betrachtendes Gebet durch. Es zeigt sich vielmehr, dafl es immer um jenes
»Ineinander® geht, von dem man behaupten mdchte, es sei von der frithen Kirche
in einer besonders lebendigen Weise gelebt worden, das aber auch in allen ge-
schichtlichen Entwicklungen und Neuentfaltungen erhalten bleiben mufl — ein
»Ineinander, das man gern als ,das katholische Und“, die ,katholische Synthese®
bezeichnet und das auch unser Thema bestimmt hat. Wo dieses ,Ineinander® ver-
lorengeht, entartet das christliche Leben zu Aktivismus oder Quietismus, verfallt
es Extremen, die nicht nur Hiresie im Sinne dogmatischer Lehrmeinung und
Urteilsbildung sind, sondern Aufspaltung und Zerreifung des Herrenleibest. Hier
wird jener ,Kreislauf¢ gestort, der die Fleischwerdung des gottlichen Wortes mit
der Parusie des erhohten Herrn am Ende der Tage verbindet, hier werden die
tiefen Bilder und Gleichnisworte der Schrift sinnlos, in denen sich die gottgewollte
Schopfungs- und Heilsordnung offenbart: vom Samenkorn im guten und weniger
guten Erdreich; vom anvertrauten, geschenkten, aber zum Wuchern bestimmten

5 Vgl. dazu D. Gorce, La Lectio Divina, Paris, 1925; ferner H. U. v. Balthasar,
Sehen, Hiren und Lesen im Raum der Kirche (Die Schildgenossen 18 [1939] S. 400—414),
J. Leclercq, L'amour des lettres et le désir de Dieu, Paris-Lowen 1957, S. 21f. und héu-
figer, sowie H. Wolter, Meditation bei Bernhard v. Clairvaux, ,Geist und Leben® 29
(1956) 206—218.

8 Dies ist im Grunde genommen das Thema des 1. Korintherbriefes.



Kult und Meditation ' : 259

Talent; von den Strémen lebendigen Wassers, die vom Throne des geopferten
Lammes zur Menschheit hin flieflen, die ihrerseits doch berufen und bestimmt ist,
auf den Straflen des heiligen Kultes zu dessen Anbetung hinzuziehen. Es ist die
Macht der gottlichen Liebe, die aus denjenigen, die das Wort aufnehmen, Kinder
Gottes macht. Diese Kraft, die uns in der Gabe des Heiligen Geistes geschenkt wird,
vermag es auch, den an Adam vor dem Stindenfall ergangenen Schépfungsauftrag
zu einem Heilsauftrag zu erneuern, ans dem schlieBlich in einer kosmischen Liturgie
ein neuer Himmel und eine nene Erde ersteht.

H. U. v. Balthasar sieht ,in der Betrachtung den Bindestrich, der die beiden aus-
einanderklaffenden Halften des christlichen Daseins fest verklammert: das Werk
Gottes im Kirchenraum und das menschliche Werk in der alltaglichen Welt“7. ,Ver-
klammerung® zeigt, dafl es dabei um mehr geht, als um einen ,Bindestrich®, es ist
die Einheit und Ganzheit des christlichen Lebens, die Paulus dem menschlichen Werk
in der alltdglichen Welt durch seine Formeln ,in Christo“ und ,,cum Christo“ gab,
es ist die Einheit, die in unseren Tagen in fast naturgegebener gegenseitiger Be-
fruchtung zu einer biblischen und liturgischen Erneuverung fiihrte. Kult und Medita-
tion miissen deshalb eine fruchtbare Einheit und Ganzheit bilden, da sie verschiedene-
Erscheinungsformen und Maglichkeiten unserer Mitwirkung an ein und derselben
Sache sind, an der Heils6konomie Gottes, die als Heilswirken durchaus nicht nur
der Geschichte angehort, sondern fiir den Menschen stets Kairos ist — Angebot des
Heils und Anruf zur Entscheidungs.

2. Das Gemeinsame tm Uollzug von Kult und Meditation

Wenden wir vom Gemeinsamen im Wesen den Blik auf das Gemeinsame im
Vollzug von Kult und Meditation, so erkennen wir auch hier grundlegende Bezie-
hungen zwischen beiden. Zunichst macht hier die Kultsprache selbst ihre bedeu-
tungsvollen Aussagen, da sie die Feier der Eucharistie und andere liturgische
Feiern als Actio bezeichnet, aber eben von dieser actio als einem frequentare
Mysteria, frequentare munera, einer frequentatio spricht. Die Feier der Mysterien
soll hiufig begangen, wiederholt und erneuert werden. Der Auftrag des Herrn an
seine Gemeinde ,Tut dies zu meinem Gedachtnis“ und das ausdeutende Wort des
Apostels im 1. Korintherbrief 11,26 ,bis er kommt“®, wird von der rémischen
Liturgie gerade in diese Worte gefafit!?. So wird die Liturgie der christlichen Exi-
stenz, die eine Daseinsweise auf dem Wege und in der Zeitlichkeit ist, gerecht!.
In gleicher Weise ist aber auch fiir die Meditation Dauer und Wiederholung und,
wie der Sprachgebrauch des Wortes ,meditari“ uns sagt, ,bestindige Ubung"
verlangti2. Bedeutet es doch Voriibung, Einiibung, deren Kennzeichen die stindige
Wiederholung ist. Deshalb konnte es in den lateinischen Psalteriibersetzungen im

7 Das betradhtende Gebet, Einsiedeln 1955, S. 106f.

% 5. V. Warnach in ,Liturgie und Monchtum*® 20 (1957), S. 75.

9 Vgl. dazu meinen Artikel ,Brotbrechen im Reallexikon fiir Antike und Christentum
II (1934), S. 620—626.

10 Vgl. die Postcommunio des 4. Adventssonntags, der Mitternachtsmesse am Feste der
Herrengeburt, am Donnerstag nach dem 1. Fastensonntag, am 2. Sonntag nach Pfingsten
und die Secret am 9. Sonntag nach Pfingsten.

1 Allgemein spricht die Theologie hier vom ,Pilgerstand“ des Menschen.

2 Vgl. meine Bemerkung in dieser Zeitschrift 29 (1956), S. 110f.



260 Emmanuel von Severus

Parallelismus der Glieder mit ,exerceri® wechseln!s. Tatsichlich driickt sich im
Element der Wiederholung die Wesensverwandtschaft von Kult und Meditation
besonders aus — eine Verwandtschaft freilich, die fiir den modernen Menschen zu
einer typischen Schwierigkeit fithrt. In seinem Bediirfnis nach Abwechslung emp-
findet er die Wiederkehr der liturgischen Formen, Texte, Melodien und Farben, den
Rhythmus der liturgischen Zeiten im Tag, in der Woche und im Jahr als ,lang-
weilig“. Nur wenige Menschen verspiiren noch etwas davon, wie wohltitig ein sol-
cher Rhythmus und ein solches Gleichmafl in Bestindigkeit sein kann, wie heilend
fir den im Tempo der Arbeits- und Betriebswelt hin und her gehetzten Menschen.
Erst recht wissen wenige darum, wie sehr sie in ihrem Bediirfnis nach stets Neuem
und nach der Sensation sich der Oberflachlichkeit hingeben, wie ihre Aufnahme-
und Erlebnisfahigkeit verkiimmert und wie sie schliefilich in ihrem geistlichen Leben
an Tiefe einbiiflen und den Geschmack an den gottlichen und geistlichen Dingen
verlieren. Gerade dies ist jedoch ein Verhalten, das ganz im Gegensatz zu den
Erkenntnissen der neueren Psychologie steht, die wohl darum weiff, da Worte
nur durch stetes Wiederholen in die tiefsten Schichten unseres Wesens eindringen
kénnen, um dort in ihrer Gestalt und in ihrem Gehalt ganz unser Eigentum
zu werden.

Wir nannten diesen Vorgang frither mit einem schénen und tiefen Wort unserer
Muttersprache ,beherzigen® und schlugen diesen Ausdruck auch unbedenklich fiir
viele Fille als gute Ubertragung des Wortes ,meditari“ vori4, Deshalb hatte das
»~Auswendiglernen®, das im Franzosischen ebenso treffend wie im Lateinischen als
ein ,apprendre par ceeur® — ,ex corde discere” bezeichnet wird, in der Antike und
in der frithen Christenheit auch eine spirituelle Bedeutung, die an Gewicht die
mnemotechnische noch iibertraf15, Schliefilich finden wir hier auch noch eine durchaus
nicht nebensidchliche Erfahrung der Paddagogik bestitigt, die wohl darum weif, wie
sehr der vom Kind ,spielend angeeignete Wissensstoff“ spiter wirklich bildend
Eigentum des Heranwachsenden wird, ganz anders als beim reflexiv und aktiv
schaffenden Erwachsenen, der sich etwa sein Wissen in Abendkursen ,erarbeitet®.
Das Wort von der Liturgie als Spiel ist darum nicht nur ein guter Vergleich, son-
dern ein Wort tiefer theologischer Weisheit und spiritueller Erfahrung. Das Ge-
meinsame, das Kult und Meditation im Rhythmus stindiger Wiederholung und
spielender Ubung zeigen, ist darum das Notwendige fiir den nach auflen gekehrten,
gehetzten und sich hetzenden Menschen der Gegenwart, der fast nie mehr in einem
Rhythmus, sondern nur noch im Tempo lebt. Die Meditation lifit ebenso wie die
Liturgie den Menschen nicht gewaltsam durch immer wieder neue, laute Uberfille
auf sein Ohr und Auge aufhorchen (aufschrecken!), sondern erschliefit ihn langsam
und organisch fiir das Wort und Bild der Offenbarung und des Kultes. Die Liturgie
selber weist uns auf diesen Zusammenhang hin durch den Wechsel von Gebet,
Lesung und Gesang. Durch die Meditation wird der Glaubige zur Wortbegegnung

13 Vgl. meine Arbeit in dieser Zeitschrift 26 (1958), S. 865—375: ,Das Wort ,meditari’
im Sprachgebrauch der Hl. Schrift“.

4 Tn unserer Arbeit ,Das Wesen der Meditation und der Mensch der Gegenwart®, s.
ArH‘nVI;I den Artikel ,Auswendiglernen® in RAC I 1030—1039 v. Th. Klauser u. vom

gleichen Verf. ,Uivarium®; in der Festschr. Robert Boehringer, Tibingen 1957,
S. 887 bis 344, bes. 3837f. u. H. Wolter,a.a.0, 211,



’

Kult und Meditation 261

gefiihrt, durch diese im Wortgottesdienst zur Opferhandlung, die dann schlieflich
die Gottesgemeinschaft sakramental verwirklicht. Es ist darum durchaus zutreffend,
wenn das neue Missel biblique!® das Responsorium Graduale und die Allelujaverse
der romischen Mefliturgie als ,chant de méditation® bezeichnet.

Dieser Wesenszusammenhang im Vollzug von Liturgie und Meditation darf frei-
lich nicht nur innerhalb der Opferliturgie gesehen werden. Wir erkennen ihn auch
im Wechsel von Psalmengesang, Lesung, Responsorien und Gebet im Stunden-
gebet. Wir werden hier sogar in besonderer Weise auf den kultischen Ort der
Meditation aufmerksam gemacht.

J. A. Jungmann hat darauf hingewiesen, dafl im kirchlichen Stundengebet der
Psalmengesang nur Vorbereitung und Hinfihrung sei, der eigentliche Hohepunkt
jedoch in der Lesung erreicht werde!”. Wenn dieser Aufbau in den gegenwirtigen
Gestaltungen des Stundengebetes auch vollkommen verwischt ist und zu wenig
beachtet erscheint, dafl auch die Psalmodie lectio divina sein kann und oft war, so
ist fiir den Zusammenhang von Kult und Meditation hier doch etwas Wesentliches
ausgesprochen. Die Beachtung dieses meditativen Elementes konnte das Stunden-
gebet auch heute vertiefen und spirituell fruchtbarer machen. Geht es dabei doch
in allem, um es mit den Worten der Psalmen auszusprechen, um ein Gott-suchen
und Goti-finden, dem das Von-Gott-Gesucht-werden und -Gefunden-sein ent-
spricht.

Wenn wir oben von den Schwierigkeiten des Menschen unserer Tage gesprochen
haben, so ist ferner zu betonen, dafl es bei unseren Hinweisen auf die Zusammen-
hinge kultischen und geistlichen Lebens (war nicht fiir die alte Kirche ,christlich®
auch immer so viel wie ,geistlich“ und ,liturgisch“?) keineswegs um fachtheolo-
gische Interessen geht. In der Gegenwart handelt es sich dabei weithin um Fragen
der Gesundheit unseres leiblichen, seelischen und geistigen Lebens, um die Auf-
gaben seiner Ordnung und Ukonomie. Es geht um den Christen, in dessen Liturgie
der Anbruch des Gottesreiches Ereignis wird, der aber in der gleichen Liturgie die
Schépfung Gottes vor dessen Angesicht bringen muf, damit sie durch Weihe und
Opfer verwandelt werde zu einer neuen Schépfung. Wenn sich im Kult der Himmel
offnet fiir die Epiphanie Gottes — denn auch in der christlichen Opferliturgie liegt
die Initiative stets beim Vater unseres Herrn Jesus Christus, der uns in seinem
Sohne erst den Zugang zu seinem Herzen gewdhrt —, so glauben wir, daf} die
Meditation ein wichtiger Beitrag zur Uffnung der Schépfung und des Menschen zu
Gott hin ist und daf neben anderem vor allem durch die Meditation auch das
Offenhalten der Schopfung fiir Gott geschieht. Durch sie holt der Mensch die Grof3-
taten Gottes in der Heilsgeschichte in sein gliubiges, betendes und liebendes Be-
wufltsein, um so Gott, der anch in der Gegenwart ruft und heilt, zu begegnen. Er
wagt sich in der Meditation sogar voraus in die Erfilllung des Heils, wie auch
die Liturgie den Ubergang unseres irdischen Handelns in die actio des Himmels
erfleht1®,

Damit berithren wir einen weiteren gemeinsamen Zug in Kult und Meditation —

18 Paris 1957.

s 12’2geit21§z‘;ge zur Gesdhidhte der Gebetsliturgie, in: Zeitschr. f. Kath. Theologic 72 (1950),

'8 ,ad caelestis vitae transferat actionem* — Secret am 2. Sonntag nach Pfingsten.



\

262 ' . Emmanuel von Severus

ihren eschatologischen Charakter. Die Liturgie der Kirche — das gilt nicht nur von
der Eucharistie, wenn auch von ihr im besonderen Sinne des ,donec veniat“ des
heiligen Paulus — wird gefeiert bis zum Tage der Parusie. Die Meditation ihrer-
seits trigt uns bis an die Schwelle der Schau, welche die Seligkeit des Himmels aus-
macht. Der eschatologische Charakter der Liturgie driickt sich in der Zeichenhaftig-
keit der Sakramente und im zeichenhaften Dienst der Schopfungsgaben aus — des
Lichtes, des Wassers, des Ules, des Weins und des Brotes —, der eschatologische
Charakter der Meditation in ihren natiirlichen Voraussetzungen, in dem, was Josef
Pieper in seinen Zeugnissen der Weltkontemplation zu uns sprechen 1a88t. Deshalb
sind in der Liturgie wie in der Meditation die Zeichen, Bilder und Symbole von so
grofler und wesentlicher Bedeutung. Gleich den vorchristlichen Mysterien kennt
auch der dhristliche Kult }‘,sy(')p,sva, ﬁsmv{)p,sva,' ﬁg(bp_sva: Worte, Zeichen und
Handlungen. In der Meditation sind Wort und Bild gleichfalls oft mit der Hand-
lung, und wenn auch nur im Sinne der Ubung, verbunden. Die Bildmeditation hat
heute nicht nur eine wichtige Aufgabe im Bereich der Meditation im allgemeinen,
sondern gerade auch vor der Tatsache, daf der so bildhungrig und visuell einge-
stellte Mensch der Gegenwart sich in der Welt des Kultes so symbolentfremdet und
bildunfahig erweist. Der Bildmeditation kimen hier mehrere wichtige Aufgaben
zu: zundchst den Menschen ganz allgemein zur Begegnung mit dem Bild zu er-
ziehen, dann ihn fir die Verkiindigung zu 6ffnen, die von der Kreatur, besonders
von ihren Fragen und ihrer Vergéinglichkeit ausgeht??, schliefilich ihn fiir die not-
wendigen Unterscheidungen zu befdhigen. Zur Unterscheidung zwischen der Zeichen-
haftigkeit, die der Schopfung als inneres Baugesetz (Kanon) eigen ist durch den,
der alles nach Mafl, Zahl und Gewicht geordnet hat, der Zeichenhaftigkeit, die
Spiegel und Gleichnis und Abglanz der Schonheit des Ewigen Logos ist, — und
jener Zeichenhaftigkeit, die historisch bedingt oder das Ergebnis kultureller Meta-
morphosen ist. Die Meditation wird durch diese Unterscheidungsgabe auch dem
Menschen seine gottgegebene Stellung in der natiirlichen Schépfung zeigen, der
er nicht nur als Eroberer und Ausbeuter entgegentreten darf, sondern als ihr
Ko6nig und Priester: verwaltend, hiitend, ordnend, aber vor allem segnend und
heiligend.

In der Liturgie der Kirche wird das Werk der Erlsung erneuert, mitvollzogen,
in der Meditation jedoch erschlieft der Mensch sich dem schopferischen Wirken
Gottes, bereitet er sich dafiir, von Gott ergriffen zu werden, was im Kulte geschieht.
Die Meditation ermdglicht es ihm schliefflich auch, die Kréafte der Heiligung in die
unerléste Schopfung und Welt hinauszutragen, ohne ihr anheimzufallen. Beides
mufl deshalb zusammengehéren und eine Einheit bilden: in der Wiirde des Voll-
zugs, in der Echtheit der Symbole und im innersten Kern des Geschehens.

8. Die notwendige Besinnung in der Gegenwart

Von solchen Erwigungen wendet sich der Blick mit Notwendigkeit anf einige
Erscheinungen und Aufgaben in der Gegenwart. Wie in unseren Ausfithrungen

1% Vgl. dazu die Linie, die Robert Grosche, Paul Claudel, Regensburg 1928, S.
118, von Augustinus bis Claudel zieht und damit zwei Hohepunkte christlichen Denkens
iiber die Schopfung herausstellt.



Kult und Meditation ' 263

wohl deutlich wurde, birgt die Liturgie meditative Ziige und Elemente. Von der
romischen Liturgie mufl besonders ihre Schriftgebundenheit und ihr ,Gehorsam®
gegeniiber dem Offenbarungswort hervorgehoben werden. Dieser meditative Zug
ist in der von Papst Pius XII. eingeleiteten Liturgiereform weiter betont worden.
Sie stellte z. B. das Prinzip einer besseren Aufgabenverteilung und Gliederung der
Gemeinde heraus; sie schrinkte die Quantitit, die doch Jahrhunderte lang als ein
Wert in sich aufgefalit wurde, durch Beseitigung mancher Dubletten, Suffragien,
Kommemorationen und eingeschobener Gebete ein. So steht zu hoffen, dafl auch
noch kiinftige Reformen die meditativen Elemente des Kultes stirker zum Ausdruck
bringen. Man wird sich auch bei einer Erweiterung der Perikopenordnung nach
Umfang und Auswahl iiberlegen miissen, ob dafiir das Bestreben, die Gemeinde
stirker mit der Schrift vertraut zu machen, ihr das heilsgeschichtliche Drama beider
Testamente zu erschlieBen, oder nur ein gewisses Abwechslungsbediirfnis maf3-
gebend ist. Es muB weiter gefragt werden, welchen Raum Zeiten der Stille in unse-
ren Volksgottesdiensten einnehmen und welchen Einfluf von der Liturgie her
meditative Ziige auch auf Volksandachten und paraliturgische Feiern gewinnen
miissen.

Was die Meditation selbst betrifft, so wird man aufmerksam fragen miissen, ob
es iiberhaupt eine ,frei schwebende Meditation“ gibt und ob ibre Schriftgebunden-
heit nicht gleichzeitig auch immer Kultgebundenheit bedeutet. J. Daniélou hat uns
aus seiner reichen bibel- und kulttheologischen Kenntnis darauf aufmerksam
gemacht, dafl die Liturgie ,nicht nur Tat, sondern auch Logos sei“2. Gerade der
Mensch der Gegenwart, der wirklichkeitshungrig und in besonderer Weise auf
Wirklichkeitserfahrung auch im geistlichen Leben aus ist, muf sich darauf besinnen,
daf die Wirklichkeit, die sich uns in Kult und Meditation ,begegnend” erschliefit,
die Wirklichkeit in ihrem ,Wort-erfiillt-sein“ ist. Diese aber weist zeichenhaft auf
den Sohn als das Wort, in dem alles Sein und Tun, Schépfung und Erl6sung be-
griindete Gestalt hat, da ,er vor allem ist und in ihm alles seinen Bestand hat. Er
ist das Haupt des Leibes, der Kirche® (vgl. Kol 1, 15 ff). Diese Wirklichkeit begegnet
uns im schauenden Tun der kultischen Actio, sie wird uns angeldhaft und durch die
sakramentalen Zeichen zuteil. Sie erschliefit sich uns in der von der Lebendigkeit des
erhéhten Herrn selbst getragenen Erkenntnis der Meditation. In der Feier der
Liturgie und in der Meditation geschieht deshalb die Uberantwortung unseres Han-
delns und Denkens in die Verfiigbarkeit Gottes. Auch in dieser Antwort kommt
Gott uns zuvor und begleitet uns — um an ein bekanntes Gebetswort der romischen
Liturgie zu erinnern —, nimmt er unser Tun in sein Tun, unser Wort in den Lob-
preis des innertrinitarischen Lebens hinein. In der Bewegung des Sohnes zum Vater
im Geiste, in die wir hineingenommen werden, wird alles Tun zur Edyagiotia
(Danksagung) im letzten sakramentalen Sinne, alles Erkennen zur AoEokoyia (Lob-
preisung), erfiillt die Theologie ihren tiefsten Sinn. .

Aus dieser Einheit des Zieles ergibt sich die Forderung, wenn schon nicht der
Einheit, so doch der Zuordnung der Wege, die uns die Begegnung von Kult und
Meditation schenken. Von der Einheit des Zieles her werden wir auch die Kraft
finden, die Spannungen des christlichen Daseins zu tragen; wir werden sie aus Kult

20 J. Daniélou, Uom Geheimnis der Geschichte (Stuttgart 1955) S. 169f.



264 Hans wolter

und Meditation stets neu schopfen. Diese Einheit wird uns auch tiefere Einsicht in
das Wesen der Geschichte als Heilsgeschichte vermitteln und uns so paradoxe Sach-
verhalte verstehen lassen, dafl das ,Jenseits aller Geschichte in der Kirche bereits
gegenwirtig ist und gleichzeitig mit ihr existiert“?!, Darum erweist sich die Sprache
des Kultes in uralten und ehrwiirdigen Gebetsworten ebenso aktuell wie die Sprache
moderner Dichter. Was jene mit den Worten erfleht: ,gib, daf wir den, den wir
als Erloser mit Freuden aufnehmen, als kommenden Richter mit Zuversicht
schauen“22 — dazu mahnt diese: ,Fiirchtet mit Freuden das letzte Gericht!“23,

Darum ist auch weiterhin Besinnung notwendig in allen Fragen, die sich mit dem
Verhaltnis der christlichen Meditation zu den Meditationsiibungen aufierhalb der
Kirche befassen. Kénnen deren Haltungen und Gebérden mit unseren iiberlieferten
Vorstellungen von Gott, mit der in der Kirche seit alters tiberlieferten Haltung der
Ehrfurcht, Heiligung und mit unserer kultischen Gebidrdenwelt in Einklang ge-
bracht werden?

Schlieflich darf die eine grofle Aufgabe nicht vergessen werden, dafl das kultische
und das ethische Leben wieder starker aufeinander bezogen werden miissen, um die
heute weithin verloren gegangene Einheit von kultischer und sozialer Ordnung
wiederherzustellen. Der Meditation kommt hier eine nicht unwichtige Stellung zu.

Uberall bemiiht man sich hier in der Gegenwart; man weifl um die Verpflichtung
des Zeugnisses. Erneut darauf hinzuweisen, sehen wir als eine selbstverstindliche
Folgerung aus unserer Erkenntnis von der inneren Zuordnung, ja Gemeinsamkeit
von Kult und Meditation an.

Wi élou a.a.0.8.33.
22 praesta, ut quem Redemptorem laeti suscipimus, venientem quoque Judicem securi

videamus® — Oratio an der Vigil von Weihnachten.
B E Langgidsser beiPieper, Gliick und Kontemplation, S. 112.

Funken vom Feuer Gottes

Die Lehre des Nikolaus von Kues vom Geistlichen Leben

Von Hans Wolt e r S], Frankfurt/Main

»In der schlackenlosen Glut seiner Werke“, so schrieb Willy Andreas! iiber Kar-
dinal Nikolaus von Kues und nannte ihn gleichzeitig die gewaltigste Erscheinung
des sterbenden Mittelalters, ,flammten noch einmal die hochsten Anstrengungen
der letztvergangenen Jahrhunderte auf, Anstrengungen um Erkenntnis Gottes und
seiner Welt“. Forschung und Darstellung haben seit der Mitte des vorigen Jahr-
hunderts, besonders aber seit dem Beginn der grofiziigig geplanten und regelméafig
durchgefiihrten Editionsarbeiten der Heidelberger Akademie der Wissenschaften
(1928) Gestalt und Werk des groflen deutschen Theologen immer lebendiger, an-
regender und leuchtender hervortreten lassen2. Dabei sammelte sich die Aufmerk-
samkeit der Wissenschaft zumeist auf den Philosophen, den Kirchenpolitiker, den
Staatstheoretiker und Kirchenfiirsten, neuerdings anch auf den Theologen Nikolauss.

1 Deutschland vor der Reformation. 3. Aufl., Stuttgart 1942, S. 47.
2 E.Vansteenberghe schrieb die bis heute giltige Biographie: Le Cardinal Nicolas





