
264 Hans Wolter 

und Meditation stets neu schöpfen. Diese Einheit wird uns auch tiefere Einsicht in 
das Wesen der Geschichte als Heilsgeschichte vermitteln und uns so paradoxe Sach- 
verhalte verstehen lassen, daß das •Jenseits aller Geschichte in der Kirche bereits 
gegenwärtig ist und gleichzeitig mit ihr existiert"21. Darum erweist sich die Sprache 
des Kultes in uralten und ehrwürdigen Gebetsworten ebenso aktuell wie die Sprache 
moderner Dichter. Was jene mit den Worten erfleht: •gib, daß wir den, den wir 
als Erlöser mit Freuden aufnehmen, als kommenden Richter mit Zuversicht 
schauen"22 • dazu mahnt diese: •Fürchtet mit Freuden das letzte Gericht!"23. 

Darum ist auch weiterhin Besinnung notwendig in allen Fragen, die sich mit dem 
Verhältnis der christlichen Meditation zu den Meditationsübungen außerhalb der 
Kirche befassen. Können deren Haltungen und Gebärden mit unseren überlieferten 
Vorstellungen von Gott, mit der in der Kirche seit alters überlieferten Haltung der 
Ehrfurcht, Heiligung und mit unserer kultischen Gebärdenwelt in Einklang ge- 
bracht werden? 

Schließlich darf die eine große Aufgabe nicht vergessen werden, daß das kultische 
und das ethische Leben wieder stärker aufeinander bezogen werden müssen, um die 
heute weithin verloren gegangene Einheit von kultischer und sozialer Ordnung 
wiederherzustellen. Der Meditation kommt hier eine nicht unwichtige Stellung zu. 

Überall bemüht man sich hier in der Gegenwart; man weiß um die Verpflichtung 
des Zeugnisses. Erneut darauf hinzuweisen, sehen wir als eine selbstverständliche 
Folgerung aus unserer Erkenntnis von der inneren Zuordnung, ja Gemeinsamkeit 
von Kult und Meditation an. 

21 J. Danidlou a.a.O. S. 33. 
22 •praesta, ut quem Redemptorem laeti suscipimus, venientem quoque Judicem securi 

videamus" • Oratio an der Vigil von Weihnachten. 
2S E. Langgässer bei Pieper, Glück und Kontemplation, S. 112. 

Funken vom Feuer Gottes 
Die Lehre des Nikolaus von Kues vom Geistlichen Leben 

Von Hans W o 11 e r SJ, Frankfurt/Main 

•In der schlackenlosen Glut seiner Werke", so schrieb Willy Andreas1 über Kar- 
dinal Nikolaus von Kues und nannte ihn gleichzeitig die gewaltigste Erscheinung 
des sterbenden Mittelalters, •flammten noch einmal die höchsten Anstrengungen 
der letztvergangenen Jahrhunderte auf, Anstrengungen um Erkenntnis Gottes und 
seiner Welt". Forschung und Darstellung haben seit der Mitte des vorigen Jahr- 
hunderts, besonders aber seit dem Beginn der großzügig geplanten und regelmäßig 
durchgeführten Editionsarbeiten der Heidelberger Akademie der Wissenschaften 
(1928) Gestalt und Werk des großen deutschen Theologen immer lebendiger, an- 
regender und leuchtender hervortreten lassen2. Dabei sammelte sich die Aufmerk- 
samkeit der Wissenschaft zumeist auf den Philosophen, den Kirchenpolitiker, den 
Staatstheoretiker und Kirchenfürsten, neuerdings auch auf den Theologen Nikolaus*. 

1 Deutschland vor der Reformation. 3. Aufl., Stuttgart 1942, S. 47. 
2 E. Vansteenberghe schrieb die bis heute gültige Biographie: Le Cardinal Nicolas 



Funken vom Feuer Gottes 265 

Wohl hatte man sdion früh gesehen und gesagt, daß das Gesamt des kusanischen 
Schrifttums nur vom religiösen Grund her, auf dem es ruhe, von dem es seine Ein- 
heit, seine Dynamik, seine ins Künftige reichende Strahlungskraft erhalte, zu be- 
greifen sei4, doch fehlen uns noch immer Arbeiten, die den geistlichen Gehalt dieser 
Schriften, die kusanische Lehre vom Geistlichen Leben herausstellen, wie sie der 
Kardinal fast immer nur beiläufig, wie eine nicht eigens zu behandelnde Selbstver- 
ständlichkeit entwarf, die für ihn jedoch ein Herzstück seiner stets kirchlich-pasto- 
ralen Anliegen gewesen ist5. 

Als ein Versuch möge darum angesehen werden, was im folgenden aus den Brie- 
fen und Predigten6, den Schriften und Grundsatzerwägungen des Bischofs und päpst- 
lichen Legaten, des Konziltheologen und priesterlichen Beraters, des Freundes der 
Mönche und Fraterherren, der Kanoniker, Prinzen und Kardinäle erhoben wird. In 
den oft so wirren Zeiten der Auseinandersetzungen von Konzil und Papst um die 
Mitte des 15. Jahrhunderts, die dazu den Einbruch des Islam in die Welt des We- 
stens sahen, nachdem das goldene Byzanz 1453 gefallen war, die schließlich das Er- 
wachen des säkularisierenden Geistes im jungen Humanismus der anhebenden 
Renaissance erlebten, regten sich, zumal in der deutschen Mitte des Abendlandes, 
beachtliche Kräfte geistlicher Erneuerung. Für sie hatte der Kardinal ein wachsames 
Auge, besaß er einen vielfach treibenden Willen persönlicher Mitarbeit. Er betei- 
ligte sich antwortend und anregend an den literarischen Gesprächen von Abtei zu 

de Cues, Paris 1920. Italienische Quellen und Arbeiten stärker verwertend gab Paolo 
R o 11 a 1928 seinen •// Cardinale Nicola di Cusa. La vita ed il pensiero" heraus (Pubbli- 
cazioni della Universitä cattolica del Sacro Cuore, ser. 1. scienze filosofidie, 12. Bd., Mailand 
1928). Zur Bibliographie vgl. jetzt den Artikel .Nikolaus von Kues' von Josef Koch 
in: Die Deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, begr. v. Wolfg. Stammler, hrsg. 
v. Karl Langosch, Bd. III (Berlin 1943) 601•612 und Bd. V (Nachträge) (Berlin 1955) 
728•733. • Seit 1928/29 erschienen in den Sitzungsberichten der Heidelberger Akademie 
Cusanus-Texte und Cusanus-Untersudiungen. Die Edition der ,opera omnia' lief 1932 an; 
im Auftrag der Akademie erscheinen seit 1936 in der Philosophischen Bibliothek von 
F. Meiner (Leipzig) die deutschen Übersetzungen der lateinischen Schriften mit Einfüh- 
rungen, Kommentar und wertvollen Wort-Indizes. 

s Vor allem die Arbeiten des jüngst nach Mainz berufenen Dogmatikers Rudolf 
H a u b s t sind hier zu nennen, dessen Publikation •Das Bild des Einen und Dreieinen 
Gottes in der Welt nach Nikolaus von Kues" (Trierer Theologische Studien, 4. Bd.) Bruno 
Decker den ersten ernstzunehmenden Versuch nennt, das zentrale Lehrstück der Theo- 
logie des Kusanus nach dessen Gesamtschrifttum darzustellen, in: Humanismus, Mystik und 
Kunst in der Welt des Mittelalters, hrsg. v. Josef Koch (Studien und Texte zur Gei- 
stesgeschichte des Mittelalters, Bd. 3) Leiden-Köln 1953, S. 101. 

4 F. A. Scharpff, Des Cardinais und Bischofs Nicolaus von Cusa wichtigste Schrif- 
ten in deutscher Übersetzung, Freiburg i. B. 1862, S. VII: •der in allem seinem Denken 
nichts Anders bezweckte, als daß, wie in ihm, so auch in seinen Lesern auf dem Wege der 
Speculation ,Christus für Geist und Herz immer größer werden möge'". Johannes 
Peters, Grenze und Überstieg in der Philosophie des Nicolaus von Cues, Symposion. 
Jahrbuch für Philosophie 4 (Freiburg•München 1955) 91•216, bes. § 5. Die vita mentalis 
aus der Entscheidung zum Überstieg der Grenze. •So muß die letzte und freilich in der 
Verbergung bleibende Grundstimmung des kusanischen Denkens, nicht zwar im Unterschied 
zur Liebe, in der sanctitas erblickt werden, und soweit diese letztliche Verfaßtheit nach 
außen in Erscheinung treten kann, legen die Schriften des Cusanus davon ein beredtes 
Zeugnis ab" (S. 210). 

8 •II a voulu par eile (sa doctrine) conduire ä Dieu les philosophes de la Renaissance" 
soE. Vansteenberghe, Autour de la Docte Ignorance, Münster i. W. 1915 (Beiträge 
zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Texte und Untersuchungen, hrsg. v. Cle- 
mens Bäumker, XIV, 2•4) S. 104. 

• Leider sind noch bei weitem nicht alle Predigten und Briefe ediert. 



266 Hans Wolter 

Kartause, von Stift zu Universität, er war berufen, kraft seines umfassenden Wissens 
und seiner tiefdringenden Originalität, Wesentliches zur Klärung der umstrittenen 
Fragen beizutragen7. 

I 
Obwohl Nikolaus von Kues seine erste schulische Bildung im Kreis der Brüder 

vom Gemeinsamen Leben (Deventer) erhalten hatte und so dem geistlichen Klima 
der •devotio moderna" nicht fernstand, erkennt man heute immer mehr, daß man 
ihn nicht etwa als einen der führenden Männer dieser frommen Bewegung ansehen 
kann8. Mit seiner grübelnden, in mathematischen Symbolen Ausdruck suchenden 
spekulativen Veranlagung, mit seiner manchmal impulsiven, stets energischen und 
realistischen kirchenpolitischen Aktivität, war er dafür nicht geschaffen. Der Stil der 
•devotio moderna" entsprach nicht seiner den Durchschnitt der Zeitgenossen weit 
überragenden politischen, wissenschaftlichen, literarischen Gestalt. Ihre schlichte Ein- 
falt war ihm nicht gegeben. Nicht etwa, weil eine geheime •superbia", eine Art 
intellektueller Arroganz, ihn die Grenzen des Ideals seiner niederländischen Lehrer 
hätte überschreiten lassen. •Nicht Anmaßung ist es, die mich zum Reden drängt, 
sondern Liebe"9. Nikolaus von Kues merkte bald selbst, daß ihm sein intellektuali- 
stisch angelegter Denktyp10 den Verzicht auf die •Definition11" nicht erlaubte und 
ihn weitertrieb in den Rhythmus einer denkerischen Sehnsucht, die vom Logos aus- 
ging, in die göttliche Wahrheit hineinstrebte, sich der •Theiosis12" bereithielt. Eine 
Sehnsucht, die in zuerst angestrengter, dann ruhender •meditatio13" gläubige Hin- 
gabe war an das weisende Wort der Offenbarung Gottes in Christus, die sich aus- 
streckte nach der Begegnung mit der Wahrheit selbst, nach einem Durchströmtwer- 
den vom Lichte selbst14, nach der Entflammung durch das verzehrende Feuer, als 
das er Gott sah, anbetete, liebte15. 

7 Ein Beispiel dafür sind etwa die Briefwechsel, die E. Vansteenberghe in der 
Anm. 5 genannten Arbeit veröffentlicht hat. 

8 So Pierre Debongnie.in: Dictionnaire de Spirituality, Art. Devotion moderne, 
III (1955) 727•747 (bes. 729). 

9 Idiota de Sapientia I (bei Alfred Petzelt, Nicolaus von Cues. Texte seiner phi- 
losophischen Schriften nach der Ausgabe von Paris 1514 sowie nach der Drucklegung von 
Basel 1565, Stuttgart 1949. Bd. I, S. 300). 

10 E. Vansteenberghe, Autour de la Docte Ignorance, S. 57 meint: •il ne peut etre 
ni intellectualiste pur, ni sentimentaliste exclusif; sa conception concrete et vivante de 
l'esprit s'y oppose. Si nous osions lui appliquer un qualificatif qu'il rejetterait sans doute 
comme les autres, nous dirions plutot qu'il est .spiritualiste', en ce sens qu'il veut l'ascension 
vers Dieu de l'«esprit» tout entier". Was hier zunächst nur mit Hinblick auf die bekannte 
Problematik der mystischen Theologie betreffs des Wesens der Einigung gesagt wird, kann 
auf den ganzen denkerischen Prozeß des Kardinals angewandt werden, wobei indes der 
Akzent doch auf dem intellektualistischen liegt. 

11 Vgl. Thomas von Kempen, De Imitatione Christi, I, 1,9. 
12 Von ihr ist in der Schrift •De Filiatione Dei" vor allem die Rede (A. P e t z e 11, 

Bd. I, 223•238); S. 223: •ego autem non aliud filiationem Dei quam deificationem, quae et 
theosis graece dicitur, aestimandam judico. Theosis vero tu ipse nosti ultimitatem perfec- 
tionis existere, quae et notitia Dei et Verbi seu visio intuitiva vocitatur". 

13 Von Gottes Sehen = De visione Dei (Meiner, übers, u. kommentiert v. E. Bohnen- 
s t a e d t, Leipzig 1942) S. 62: •und wie ich im Schweigen der Betrachtung ruhe, antwortest 
du mir, Herr, in der Tiefe meines Herzens"; vgl. auch c. 4. S. 60; c. 7. S. 73; c 23, S. 135. 

14 De dato Patris luminum (A. P e t z e 11, Bd. I, 239•252) passim, z. B. •in suo lumine 
qui Verbum caro factum est, paternum lumen vitae nostrae apprehendamus" S. 252. 

15 Das Symbol des Feuers hat der Kusaner vor allem von Ps.-Dionysius übernommen. 



Funken vom Feuer Gottes 267 

Ganz anders als die Meister der •devotio moderna" hat Nikolaus von Kues über 
das Geistliche Leben gesprochen. Noch in den reifen, einfachen, einprägsam klaren 
Ausführungen seines Geistlichen Vermächtnisses16 vernimmt man jenen philoso- 
phisch-theologischen Grund ton wissenschaftlicher Autorität, die jenen entweder 
fehlte oder den sie als unwesentlich ansahen und vernachlässigten. 

Wenn man Nikolaus also auch nicht der •devotio moderna" zurechnen kann, in 
die Geschichte der abendländischen Frömmigkeit gehören er und sein Werk durch- 
aus hinein, und nicht an letzter Stelle17, nicht nur als einer unter vielen18, den man 
gerade noch nennt. Er war eine bestimmende Gestalt der Frömmigkeit des 15. Jahr- 
hunderts, wie die Eckhart, Tauler, Suso für das Deutschland des 14., wie Bonaven- 
tura für das 13. und Bernhard von Clairvaux für das 12. Jahrhundert. Wie alle 
katholischen Denker und Beter lebte, dachte und betete der Kusaner vom Grund 
des überlieferten Glaubens- und Frömmigkeitsgutes her, das ihm in den eben Ge- 
nannten und über sie hinaus in Ps.-Dionysius Areopagita, in Augustinus und vor 
allem im Evangelium des hl. Johannes19 aufleuchtete. In der Apologia Doctae Igno- 
rantiae20, die er als Antwort auf die Kritik des Heidelberger Theologen Johannes 
Wenck von Herrenberg verfaßte21, zieht er selbst einmal diese Traditionslinie aus- 
drücklich. Die Bestände seiner uns im Nikolaus-Spital zu Kues erhaltenen Biblio- 
thek, vor allem mit ihren von der Hand des Kusaners glossierten Bänden, beweisen, 
wie gründlich er diese Tradition studierte, wie er sie aufnahm, verwertete und wei- 
terdenkend bereicherte22. Je reifer die persönlich fromme Haltung Nikolaus werden 
ließ, um so mehr vertiefte er sich in die Heilige Schrift23, schöpfte er aus diesem nicht 

Vgl. Ludwig Baur, Nicolaus Cusanus und Ps.-Dionysius im Lichte der Zitate und 
Randbemerkungen des Cusanus (Cusanus-Texte III. Marginalien, 1) Heidelberg 1941, 
S. 47f: •Der Geist ist wie Funke von dem Feuer Gottes, der ein verzehrendes Feuer genannt 
wird." Josef Koch, Vier Predigten im Geiste Eckharts (Cusanus-Texte I. Predigten, 
2•5) Heidelberg 1937, S. 133. Das Symbol des Feuers meint den Aufstieg zu jeglicher Got- 
teserkenntnis, ebda. 150f. 

16 Gerda von Bredow, Das Vermächtnis des Nikolaus von Kues. Der Brief an Ni- 
kolaus Albergati nebst der Predigt in Montoliveto (1463) (Cusanus-Texte IV, 3) Heidel- 
berg 1955. 

17 Carl Rieh stätter (Christusfrömmigkeit in ihrer historischen Entfaltung. Ein 
quellenmäßiger Beitrag zur Geschichte des Gebetes und des mystischen Innenlebens der 
Kirche, Köln 1949) nennt den Cusaner überhaupt nicht! 

18 P. Pourrat (La Spiritualite chretienne, 4. Aufl. Bd. 2 Le Moyen Äge, Paris 1924, 
S. 432f.) erwähnt nur die Diskussion um die Docta ignorantia. Offenbar kannte er nur die 
Arbeiten E. Van s t eenb e r ghe s. Er nennt den Kusaner einen •anti-intellectualiste 
mitige", ein Urteil, wie es irreführender nicht sein könnte. 

18 Der Kusaner hat sich eingehend mit der Auslegung des Johannes-Evangeliums durch 
Eckhart beschäftigt (vgl. Josef Koch, Predigten, S. 45). Vgl. auch Apologia (A. P e t - 
z e 11 I, 289): •ad ea enim, quae Joannes evangelista nobis de Christo reliquit, nititur Docta 
Ignorantia suo modo nos ducere". 

20 A. P e t z e 11, I, 273•299. 
21 E. Vansteenberghe, Le •De ignota litteratura" de Jean Wenck de Herren- 

berg contre Nicolas de Cues (Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, 
Texte und Untersuchungen. Hrsg. v. Clemens Bäumker, VIII, 6) Münster i. W. 1910. 

22 J. M a r x, Verzeichnis der Handschriften-Sammlung des Hospitals zu Kues bei Bern- 
kastei a. Mosel, Trier 1905. Vgl. Paolo Rotta •Nicola di Cusa, S. 247•282 (La 
biblioteca del Cusano). 

23 Gerda von Bredow, Vermächtnis, Brief nr. 47: •keine noch so tiefe Betrach- 
tung fügt etwas hinzu zur Autorität des Evangeliums, die allem, was gedacht und ausge- 
sagt werden kann, unvergleichlich voransteht. Darum, mein Sohn, wende allen Eifer an seine 
Lektüre. Der uns dieses Evangelium zu lesen hinterließ, hat sich in ihm durchaus als leben- 



268 Hans Wolter 

zu erschöpf enden Brunnen24 göttlicher Offenbarung und Weisheit, für sich selbst 
und für alle, die sich um geistlichen Rat an ihn wandten25. 

Die lebendigste Quelle seiner religiösen Erfahrung aber erschloß sich dem Kardi- 
nal im denkenden, forschenden, preisenden, verweilend-meditativen Gebet, jener 
•conaissance savoureuse26", die eine von Liebe durchglühte Hingabe an die alier- 
heiligste Dreifaltigkeit war27. Hier offenbarte sich ihm im Heiligen Geiste28 durch 
das fleischgewordene Wort29 die unermeßliche Welt des Vaters, die wie ein verzeh- 
rendes Feuer in ihm flammte30, wie strömende Wasser seine Seele durchflutete81, in 
deren Schau alle Sehnsucht sich erfüllte32. 

II 

Gabe des Vaters der Lichter 

Geistliches Leben vollzieht sich im ständigen Austausch von Gott und Mensch. 
•Was sonst, Herr, ist mein Leben als jene Umfangung, in der die Lockung Deiner 
erwählenden Liebe mich so liebevoll umschließt? Ich liebe zutiefst mein Leben, weil 
Du die Wonne meines Lebens bist"83. Wie alles Leben hat es seinen Ursprung in 
Gott und strömt zu ihm zurück. Schon hier auf Erden, da die Menschen noch Pilger 
sind, wird als innerste Ausrichtung dieses Lebens angesehen, •im Geiste Dich, mein 
Gott, zu verkosten, der Du der eine Liebenswert bist, das Sein des Lebens und Er- 
kennens"34. 

Der das Leben im Geiste schenkende Gott ist für Nikolaus von Kues stets der 
Dreifaltige. Nur als Dreifaltiger kann er in vollkommener Weise erschaut werden. 
•Du, mein Gott, die Liebe, bist sowohl die liebende Liebe wie die liebenswerte 
Liebe wie auch die Verknüpfung zwischen Liebendem und Liebenswertem"35. 

Weil er die Liebe ist, drängt es ihn, das Leben mitzuteilen. So sprühen Funken 
von seinem Feuer, springen die Wasser aus seinem Quell, regt sich fruchtbarer 
Drang im Samen seiner Mitteilung. 

Dieser schaffende Liebeswille Gottes begleitet den Menschen ständig. •Du, Herr, 
bist der Begleiter meiner Wanderfahrt. Wärst Du nicht gegenwärtig, mich im Geiste 

diges Wort Gottes offenbart. Und im Verlauf der Zeit wird er deine ungestüme, feurige 
Seele mit wunderbarer Süßigkeit ernähren und befruchten". 

24 Predigt .Loquimini ad petram' nr. 7 (Josef Koch, Predigten im Geiste Eck- 
harts, S. 125). 

25 Nicht nur Ordensmänner, wie die Mönche von Tegernsee, sondern auch etwa die 
Bayernprinzen, denen er den Traktat ,De ludo globi' widmet. 

26 E. Vansteenberghe, Autour de la Docte Ignorance, S. 102. 
27 Die Auslegung des Vaterunsers in vier Predigten, hrsg. v. Josef Koch und Hans 

Teske (Cusanus-Texte I. Predigten, 6) Heidelberg 1940. XVIII, nr. 11, S. 37f. 
28 Von Gottes Sehen (vgl. A. 33) c. 25, S. 143. 
29 ebda. c. 24, S. 135f. 
30 Predigt .Loquimini' nr. 15, S. 133. 
81 ebda. 
82 Von Gottes Sehen c. 10, S. 106 u. ö. 
53 Von Gottes Sehen, c. 4. S. 62. 
84 ebda. c. 17. S. 110. 
85 ebda., c. 17. S. 107. 



Funken vom Feuer Gottes 269 

zu erregen, so wüßte ich gar nichts von Dir, und wie könnte ich mich zu Dir als 
einem mir Unbekannten bekehren? Solange also der Mensch lebt, hörst Du nicht 
auf, ihm zu folgen, ihn mit lockender innerer Ermahnung anzutreiben, daß er vom 
Irrtum ablasse und zu Dir zurückkehre, um glücklich zu leben"89. 

Das Geistliche Leben ist demnach auch Teilnahme am Leben des dreifaltigen 
Gottes, jedoch eine Teilnahme, die der Freiheit des Menschen anheimgestellt ist. 
•O Herr, Du Beglückung meiner Wonne, Du hast es zur Sache meiner Freiheit ge- 
macht, daß ich mein sein kann, wenn ich so gewollt habe. Du nötigst mich nicht." 
Wenn der Mensch aber auf rechte Weise sich entschlossen hat, er selbst zu sein, dann 
hat er sich für Gott entschieden. •Sei du dein, so werde ich dein sein, so sagst Du. 
Denn Du bist doch alles in allem"37. In seinem Wesensinnersten erfährt der Mensch 
sich selbst als Abbild Gottes, darum findet er bei dieser Suche nach sich selbst Gott. 
Dieser augustinische (platonisch gefärbte) Gedanke durchzieht das ganze Mittel- 
alter, wird vor allem von der deutschen Mystik entfaltet und hier bei Nikolaus von 
Kues zu einem tragenden Grundgedanken seiner Lehre vom Geistlichen Leben. 

Der Meister über allen Meistern 

Die Gabe des Geistlichen Lebens wird allein durch Jesus Christus gereicht. •Dein 
Sohn ist das Mittel der Vereinigung für alles"38. In ihm ist die menschliche Natur 
aufs engste mit Gott geeint. Die menschliche Kindschaft, in der Christus Menschen- 
sohn ist, steht mit der göttlichen, in der er Sohn Gottes ist, in wesenhafter Seinsver- 
bundenheit. •Und darum bist Du, Jesus, für alle der Lehrer und das Licht, Voll- 
endung und Erfüllungsmaß aller, Du bist der Weg zum Leben des Geistes und 
dieses Leben selbst"39. 

Die von tiefer Frömmigkeit getragene Lehre des Kardinals vom Gottmenschen, 
sein so wesentlich auf Jesus Christus ausgerichtetes Denken und Beten läßt seine 
Lehre vom Geistlichen Leben als betont christozentrisch erscheinen. •Jesus, Du End- 
ziel des Universums, in dem als in seiner letztlich möglichen Vollendung jedes Ge- 
schöpf zur Erfüllungsruhe gelangt, ohne Dich ist es unmöglich, irgendwelche Glück- 
seligkeit zu erreichen. Du bist die Offenbarung des Vaters, Dein Geist ist der 
Heilige Geist"40. •Durch Dich, den Mittler, gewinnen die Menschen den Zugang zur 
Wahrheit schlechthin. Du bist ja der Weg zur Wahrheit und diese Wahrheit selbst." 
•Du, Jesus, bist der Lehrmeister aller Meister, wie das Licht der Sonne diese Welt 
erleuchtet, so erleuchtest Du als das Wort Gottes die Welt des Geistes"41. 

Dieses Wort Gottes ist aber das Wort des Lebens. Darum braucht man bei Niko- 
laus von Kues keine Intellektualisierung des Geistlichen Lebens zu fürchten. •Wie 
die Seele für den Körper gleichsam der Lebensodem ist, da sie in ihn das Leben 
hineinhaucht und einströmen läßt... so wird die Seele verlebendigt durch das Wort 
des Lebens"42. 

Entscheidend hierbei ist aber wiederum, wie der Kardinal die Freiheit betont, mit 

»• ebda., c. 5. S. 65. 40 ebda., c. 21. S. 123, 125. 
*» ebda, c. 7. S. 73. « ebda., c. 22. S. 131. 
» ebda, c. 19. S. 157. « ebda, c. 24. S. 136f. 
» ebda, c. 20. S. 122. 



270 Hans Wolter , 

der sich der Mensch dieser •göttlichen Saat" öffnen oder verschließen kann. •Weil der 
vernunftbegabte Geist nicht durch den Einfluß des Himmels genötigt wird, sondern 
vollständig frei ist, so kann er nicht anders vollendet werden, als daß er sich im 
Glauben unter die Einwirkung des Wortes Gottes stellt"43. 

Glaube, Hoffnung und Liebe 

•Nur die gläubigen Kleinen gelangen zu dieser gnadenhaften und lebenwirken- 
den Offenbarung"44 des dreifaltigen Gottes in Christus, zu diesem Geistlichen Le- 
ben, das sich als Gabe Gottes, als gottf örmiges und christusf örmiges Leben erweist. 

Nikolaus von Kues wiederholt oft den streng übernatürlichen Ursprung, die über- 
natürliche Entfaltung und Vollendung dieses Lebens. Sein Grundrhythmus erklingt 
in dem Dreiklang von Glaube, Hoffnung, Liebe. •Wer wirklich glaubt und auf- 
nimmt, erfährt aufs überzeugendste, daß Du vom Himmel herabgestiegen und der 
einzige Lehrer der Wahrheit bist." •Durch den Glauben nähert sich die Vernunft 
dem Worte... und in alle Glaubenden senkst Du das Leben hinein. Gibt es eine 
kürzere und wirkmächtigere Lehre? Was ist leichter als Gott zu glauben?"45 

Der Glaube erschließt die Welt Gottes, die Liebe aber vereint uns mit ihr. Je 
mehr der Mensch Gott liebt, um so mehr wird er im Lichte des Wortes gefestigt. 
Glaube und Liebe gehören zusammen, wie denn der Kusaner, wenn er vom Glauben 
spricht, stets die •fides caritate formata''46 meint. Jede Vernunft muß sich im Glau- 
ben dem Worte Gottes unterwerfen und aufmerksam auf die innere Belehrung des 
höchsten Lehrmeisters horchen, und indem sie auf das hört, was der Herr in ihm 
redet, wird er vollkommen. •Zweierlei hast Du, Christus Heiland, gelehrt: Glauben 
und wählende Liebe. Das Wort wird den Glauben vermehren, indem es an seinem 
Lichte Anteil gibt"47. 

Aus dem Glauben erwächst die Liebe, und in der Liebe vollzieht sich die Ver- 
einigung von Gott und Mensch, hier noch gehemmt durch Spiegel und Gleichnis, 
aber angelegt auf die in der glückschenkenden Schau vollendete Liebeseinigung mit 
dem dreifaltigen Gott. 

Die Spanne vom •Spiegel und Gleichnis" zum •von Angesicht zu Angesicht" wird 
gleichsam überbrückt von der Hoffnung. Auch sie ist Gabe Gottes. •Du allein bist 
mächtig, meine Seele zu ermutigen und zu der Hoffnung aufzurichten, daß sie Dich 
gewinnen und Deiner sich freuen kann als der ihr bleibend eigenen Gabe und als 
der unendlichen Fülle alles dessen, was immer man nur ersehnen kann"48. 

Der Dreiklang der göttlichen Tugenden durchzieht die Lehre des Kardinals vom 
Geistlichen Leben, weil sie die Grundlagen des christlichen Lebens überhaupt sind. 
Die große Vater-unser-Auslegung auf Deutsch, die Nikolaus 1440 in Augsburg ge- 
predigt hat, geht davon aus, daß •dies höchste Gebet das höchste Verlangen (Lie- 

48 ebda., c. 24. S. 139. 
44 ebda., c. 21. S. 123. 
45 ebda., c. 24. S. 140. 
48 Über den Frieden, im Glauben (De pace fidei) übers, u. komment. v. LudwigMoh- 

1 e r . Leipzig 1943, c. 17. S. 146. 
47 Von Gottes Sehen, c. 24. S. 139f., vgl. J. P e t e r s , Grenze und Überstieg, S. 203•206. 
48 ebda., c. 7. S. 74. 



Funken vom Feuer Gottes 271 

ben), Hoffen und Glauben enthalte. Und das ist es, was du dir vornehmen sollst, im 
Vaterunser zu suchen"49. 

Von der Liebe spricht Nikolaus von Kues wie einer, der selbst von ihr erfaßt, 
getragen, getrieben ist. •Dein Sehen ist nichts anderes als ein Lebendigmachen, ein 
ständiges Einsenken der beglückendsten Liebe zu Dir, durch das Einsenken der 
Liebe mich zur Liebe zu Dir zu entflammen, im Entflammen zu nähren, im Ernähren 
das Verlangen zu entfachen, in diesem Entfachen mit dem Tau der Freude zu trän- 
ken, im Tränken den Quell des Lebens hineinzugeben, in diesem Hineingeben er- 
starken zu lassen und ewig zu machen und Deine himmlische Unsterblichkeit mit- 
zuteilen, die unvergängliche Herrlichkeit des himmlischen, höchsten und gewaltig- 
sten Herrschertums zu schenken und teilnehmen zu lassen an jenem Erbe, das des 
einzigen Sohnes ist, und in den Besitz der ewigen Glückseligkeit zu setzen"50. Ein 
einziger Hymnus, ein nicht zu überhörender Hinweis auf die zentrale Stelle der 
Liebe in der Lehre vom Geistlichen Leben. 

Die Liebe ist ja (natürlich im Einklang mit Glauben und Hoffen) der einzige Weg 
der wirklichen Erkenntnis Gottes; •amando cognocitur", der kürzeste und sicherste 
Weg zur Gotteserkenntnis ist die Liebe51. 

Von dieser Welt sich zu Gott kehren 

Dem Entwurf des Ursprungs und der Darlegung der Grundstruktur des Geist- 
lichen Lebens folgt der Hinweis auf die praktische Führung. Besteht dieses Leben 
in der Vereinigung mit Gott durch Christus in Liebe, Hoffnung und Glaube, so 
ergibt sich die unausweichliche Folgerung •wie du dich von dieser Welt zu Gott 
kehren sollst"52. rfViel, ungleich und gesondert (friedlos), diese drei Bestimmungen 
kennt jeder Mensch auf dieser Erde gut. Willst du nun zu Gott kommen, so kehre 
dich von dem Vielen zu dem Einen... von Ungleichem und Unrechtem zum Glei- 
chen und Rechten... von aller Sonderung der Sünde, die dich von Gott und dem 
Nächsten scheidet, es sei im Zorn oder Haß, zu der Gemeinschaft der Liebe und des 
Friedens, des wahren Friedens, nämlich im Heiligen Geist"53. 

Die Absage gegenüber der Welt wird positiv ergänzt durch die Aufforderung zur 
Nachfolge Christi. •Wenn wir unser Leben in dem Leben Christi spiegeln, dann 
sehen wir, was uns gebricht und was wir tun sollen ... so zu wandeln, wie Christus 
gewandelt ist... lerne also, daß du in deinem Wandel aus den Werken Christi ge- 
nährt wirst"54. 

•In Christus ist zunächst unsere mit Schuld und Sünde beladene Natur gereinigt 
worden, die Gnade der Reinigung erlangen wir nur durch Christus, und nur dann, 
wenn wir in seinem Leib mit ihm geeinigt sind. Nur in der Eintracht der heiligen 
Gemeinschaft der christlichen Kirche gibt es also diese Vergebung der Sünden: außer 

49 Josef Koch und Hans Teske, Die Auslegung des Vaterunsers in vier Pre- 
digten (Cusanus-Texte I. Predigten, 6) Heidelberg 1940. S. 25•95 (Pater Noster in vulgari 
expositum per Cardinalem de Cusa) nr. 2, S. 27. 

50 Von Gottes Sehen, c. 4, S. 62f., vgl. J. Peters, Grenze und Überstieg, S. 207•210. 
51 E. Vansteenberghe, Autour de la Docte Ignorance, nr. 9, Brief des Nikolaus 

von Kues an Gaspard Aindorfer v. 12. Februar 1454 aus Brixen, S. 122. 
52 Vaterunser, nr. 18,  S. 45. 
6S ebda., nr. 18, S. 45f. 
54 ebda., nr. 34, S. 73. 



272 Hans Wolter 

ihr kann der Glaube an Christus niemand dazu verhelfen, daß er von seiner Schuld 
erlöst werde"55. 

Aus Dankbarkeit für diese Erlösung müssen wir bereit sein zu vergeben. •In die- 
sem einen Gesetz sind alle Gesetze Christi enthalten, nämlich: vergib! Bittest du 
also Gott, daß er dir vergebe, und vergibst selber nicht, dann versagst du dir selbst 
die Vergebung"56. •Wer nach Christi Lehre glaubt, daß Gott in dem Maße vergibt, 
wie wir vergeben, der hat den rechten Glauben an Gott, daß er der gerechteste und 
gütigste Gott sei, und dieser Mensch kann an seinen eigenen Taten der Vergebung 
seine Hoffnung auf die Vergebung Gottes bemessen und ihn in Liebe darum bitten. 
In der Liebe zu deinem Nächsten, die sich in der Vergebung der Schuld durch die 
Tat beweist, liegt die Erfüllung aller Gesetze"57. 

Hier klingt klar und eindringlich der Gedanke der Selbstüberwindung an, die sich 
bis zur Höhe des Lebensopfers steigern kann. •Das ewige Reich und das Reich die- 
ser Welt sind fern voneinander. Wollen wir nun von dem vergänglichen in das 
ewige kommen, so muß das durch unseren Herrn Jesus Christus auf Grund seines 
heiligen Verdienstes geschehen, und wir müssen all dies endgültig verachten und, 
wenn es not tut, bereitwillig um Gottes willen alles aufgeben, was wir besitzen: 
Haut und Haar und das Leben dazu"58. 

Das Fleisch ist der Esel, den die Vernunft im Zaum halten soll, damit er sie nicht 
irreführe auf einen Weg des Verderbens. Wir hier auf Erden sollen an Leib und 
Seele mit Gottes Willen vereinigt werden, so daß er in uns vollkommen geschehe59. 

Der Weg der Selbstüberwindung, der Gerechtigkeit, der Nachfolge Christi führt 
durch viele Gefährdungen, •viele Feinde versuchen uns. Deshalb müssen wir um 
Frieden und Geleit bitten. Der Versuchungen sind so viele und .starke, daß jeder 
Mensch wohl der Hilfe Gottes bedarf ... wir werden dauernd angefochten und ver- 
sucht von dem eigenen Fleisch, von der Welt und von dem Teufel. Diesen drei Fein- 
den können wir kaum widerstehen, wenn Gott nicht hilft"60. 

Kraft und Adel des Be tens 

Der Fürstbischof von Brixen hat 1455 beim Kirchweihfest eine eigene Predigt über 
das Beten gehalten unter dem Vorspruch: Mein Haus soll ein Haus des Gebetes ge- 
nannt werden. Jeder Christ, so meint der Kardinal, muß das Gebet aus vier Grün- 
den pflegen: wegen seiner Allgemeinheit (ratione communitatis), wegen seiner 
Leichtigkeit (agilitatis), seines Adels und seiner Kraft61. 

Originell die erste Überlegung. Nach dem Grundsatz: eine Sache ist um so besser, 
je allgemeiner sie ist, folgert Nikolaus: Das Sehen geschieht durch die Augen, das 
Hören durch die Ohren, das Denken durch den Verstand, die Liebe durch die Hin- 
gabe, •orare autem per ista omnia", das Beten aber • müßte man übersetzen • 

55 ebda., nr. 37, S. 77f. 
56 ebda., nr. 79, S. 79. 
67 ebda., nr. 40, S. 81. 
58 Kurze Auslegung über das Vaterunser, ebda., nr. 13, S. 107. 
59 ebda., nr. 15, S. 109. 
oo ebda., nr. 27 u. 28, S. 119. 
61 Predigt CLXXXXIV bei Josef Koch und Hans Teske, Die Auslegung des 

Vaterunsers, S. 122•139 (lateinisch). 



Funken vom Feuer Gottes 273 

nimmt alle diese Formen an. Denn das Wort Gottes hören, heißt beten. Das Himm- 
lische lieben, bei den Gottesdiensten singen: alles das heißt beten. Es gibt Fürsten, 
die herrschen, Ritter, die kämpfen, Bauern, die Feldarbeit tun müssen, Beten aber 
ist Aufgabe aller. Der Herr hat oft gebetet, um zu zeigen, wie notwendig es sei62. 

Das mündliche Gebet ist nicht immer notwendig. Wohl wenn es sich um das prie- 
sterliche öffentliche Gebet handelt, nicht aber, wenn es um das private Gebet des 
einzelnen Menschen geht. Nur wenn das gesprochene Gebetswort die innere An- 
dacht weckt, wenn Worte und Gebetsgesten die Betenden innerlich anregen. Das 
mündliche Gebet ist auch ein Ausdruck dafür, daß der ganze Mensch Gott diene63. 

Wir sollen immer, d. h. häufig beten. Die Mahnung des Herrn, •allzeit" zu beten, 
(Lk 18, 1; vgl. 1 Thess5, 17) interpretiert Nikolaus, die Glossa ordinaria erklärend: 
wer gut handelt, betet immer. Nach dem Beispiel des Herrn sollen wir wenigstens 
abends, nachts und morgens beten. Wo sollen wir beten? Überall, sagt kurz und 
bündig der Kardinal. Zur feierlichen Anbetung haben wir das Gotteshaus, sonst 
aber können wir überall unseren Geist zu Gott erheben64. 

Die Sünde aber hindert die Erhörung des Gebetes65. 

Vollkommenheit 

Das Geistliche Leben ist kein Privileg der geistlichen Orden, denn jeder Mensch, 
der, einmal erlöst, dem Gesetze Jesu Christi unterstellt ist, hört die Aufforderung 
des Herrn: Seid vollkommen. 

Nikolaus von Kues hat seine Lehre vom Geistlichen Leben nicht nur für die Bene- 
diktinerfreunde in Tegernsee entwickelt, wenn auch im Gespräch mit ihnen viele 
Gedanken sich klärten. Vielmehr sind nach ihm alle, vom Kaiser bis zum Bauers- 
mann, vom Papst bis zum untersten Kleriker, zum Geistlichen Leben und damit zur 
Vollkommenheit berufen66. 

Wohl weiß er, daß die Formen und Führungen dieses Lebens nach dem Geiste 
sehr verschieden sein können, ja verschieden sein müssen, wie die Gaben des Geistes 
verschieden sind; aber jeder hat im Rahmen seiner Gabe sich anzustrengen, das 
Vollmaß des Christus-Vorbildes zu erreichen. 

•Die Kraft unserer Einsicht, die das göttliche Licht in sich aufnimmt • ein Licht, 
das sie lebendig macht •, zieht durch den Glauben diesen Einfluß dauernd zu sich 
heran, ut crescat in virum perfectum"67. 

Dieser vollkommene Mensch, der das Leitbild für das Streben nach Vollkommen- 
heit darstellt, ist Christus. •Schon damit der Mensch das (übernatürliche) Leben 
überhaupt habe, ist es nötig, daß er Christus besitze. Christus wird uns nur durch 

62 ebda., nr. 2, S. 123. 
63 ebda., nr. 6, S. 127f. 
M ebda., nr. 8 u. 9, S. 129. 
85 ebda., nr. 10, S. 129. 
66 Vgl. den Reformentwurf des Kardinals für Pius II. In einer Handschrift der Münche- 

ner Staatsbibliothek Cod. 422 erhalten, zuerst herausgegeben von J. M. D ü x, Der deut- 
sche Cardinal Nicolaus von Cusß und die Kirche seiner Zeit, 2 Bde., Regensburg 1847, II, 
451•466; besser bei St. Ehses, Der Reformentwurf des Kardinals Nikolaus Cusanus: 
Hist. Jahrb. 32(1911)274•297: •sed talem operam dare tenemur,ut quanto superno dono 
fieri conceditur abiecta prava huius mundi concupiscentia... omnes christiformes efficia- 
mur, et quisque in ordine suo, ut sie sumus heredes dei" (Düx II, 452) 

67 De filiatione Dei (A. P e t z e 11 I, 225). 



274 Hans Wolter 

den Glauben, daß er das Brot des Lebens ist, zu eigen, durch die Hoffnung und die 
Liebe und als eine gnadenreiche Gabe Gottes"68. •In ihm werden wir sogar voll- 
kommen, in ihm stehen wir vom Tode wieder auf und werden mit dem Leben ver- 
einigt. Christus ist das Endziel aller Vollkommenheit"69. 

Schon zur Erhaltung der Gemeinschaft mit Christus •bedürfen wir als wandernde 
Pilger zum himmlischen Leben dieser Speise (des Brotes des Lebens), wahrhaft unter 
der Brotsgestalt in der Hostie. Um dieses Brot bitten wir und sollen es mit ganzem 
Glauben, allergrößter Hoffnung und innigster Liebe empfangen"70. 

Auch Christi Lehre ist Brot des Lebens. Sie ist voll aller Weisheit, voll aller 
Tugend und unübertrefflich wie der Meister selbst71. 

Kraft dieses doppelten Brotes geht der Christ den Weg der Nachfolge. •Wenn du 
aber auch den Weg nicht ganz einhalten kannst, so mußt du ihm doch mit solchem 
Eifer folgen, daß du zu dem Ziel, wo Christus ist, gelangen kannst"72. Hier wird 
kein Minimalismus angedeutet, sondern realistisch mit den verschiedenen Gnaden- 
gaben und der menschlichen Schwäche gerechnet. 

Gaben Gottes • Taten des Menschen 

Der Irrtum ist der große Feind des Glaubens. Für den Denker besteht darum die 
Gefährdung des Glaubens darin, die Philosophie an die Stelle des Glaubens zu 
setzen. Nikolaus von Kues, der letzte große Denker des Mittelalters, und, wie man 
gesagt hat, der erste der Neuzeit, war sich dieser Gefahr, die zugleich die Gefahr 
für das Geistliche Leben des philosophierenden Menschen ist, durchaus bewußt. Des- 
halb betont er, •daß wir im demütigen Wandel Christi eine Speise finden, wenn 
unser Wandel in Hoffart erkrankt"73. •Ich armer Sünder, wer bin ich, daß ich mich 
bemühe, dich, den Unerweisbaren, zu erweisen . . . daß ich mir herausnehme, deinen 
unendlichen und ganz und gar nicht auszudrückenden Liebens-Wert gleichsam 
schmackhaft machen zu wollen? ... im Glauben, den durch die Offenbarung der 
Apostel die allgemeine Kirche festhält, verstehe ich, wie du, liebender Gott, aus dir 
den liebenswerten Gott zeugst, und daß du, gezeugter, liebender Gott, der absolute 
Vermittler bist"74. •Jede Vernunft muß sich im Glauben dem Worte Gottes unter- 
werfen und aufmerksamst auf die innere Belehrung des höchsten Lehrmeisters hor- 
chen; und indem sie auf das hört, was der Herr in ihr redet, wird sie vollkommen"75. 

Auch hier drängt, wie Nikolaus von Kues betont, die innere Dynamik des christ- 
lichen guten Willens voran. •Du hast gezeigt, daß, entsprechend dem Grade des 
Glaubens, die göttliche Kraft in den Menschen einströmt und ihm hilft. Zweierlei 
hast du gelehrt: Glauben und wählende Liebe. Je näher die (glaubende) Vernunft an 
das Wort herangeht, desto mehr wird sie in ihrer Kraft gestärkt. Je mehr sie liebt, 
desto mehr wird sie im Lichte des Wortes gefestigt"76. 

•Durch die Glut der göttlichen Liebe bringt der Geist Gottes die Tugendanlage 
im Menschen zur Entfaltung, auf daß sie zur Vollendung geführt werde und so eine 

68 Vaterunser, nr. 26, S. 59. 72 ebda., nr. 34, S. 73. 
69 ebda., nr. 27, S. 61. 7» Von Gottes Sehen, c. 17, S. 112. 
70 ebda., nr. 32, S. 69. 74 ebda., c. 19, S. 116. 
71 Vaterunser, nr. 33, S. 69•71. 75 ebda., c. 24, S. 139. 



Funken vom Feuer Gottes 275 

ihm willkommene Frucht entstehe. Verschieden wie die Gaben des Geistes sind die 
Vollendungen des vernunfthaft einsichtigen Geistes, wie ein und dieselbe Sonnen- 
wärme in den verschiedenen Bäumen verschiedenartige Früchte ausbildet"77. 

Es würde zu weit führen, wenn wir die Tugendlehre des Kardinals im Gesamt- 
gefüge seiner Lehre vom Geistlichen Leben ausführen wollten. Entscheidend ist hier 
die Einsicht, daß von einer intellektualistischen Schau, von unverbindlichem Philo- 
sophieren, keine Rede ist, sondern daß alle Einsicht zur Tat drängt, daß der Glaube 
sich in der Liebe vollenden muß, ehe er als wirklicher, rettender, heilender, recht- 
fertigender Glaube angesehen werden kann. Nicht das Wissen um Tugend, sondern 
das Tun selbst im Rahmen der Tugend entscheidet. 

III 

Nicht mehr als einige Hinweise konnten wir geben, um auf den großen Reichtum 
geistlicher Lehre aufmerksam zu machen, wie er • nicht etwa nur in dem für diese 
Zeilen herangezogenen Schrifttum • in den Werken des großen Kardinals der 
Ausmünzung harrt. Aus einer umfassenden Schau auf die Welt Gottes und des Men- 
schen, wie sie eine durch den Glauben von innen her erhellte Vernunft ermöglicht, 
sieht Nikolaus als Grundkategorie des Verhältnisses von Gott und Mensch die Mit- 
teilung des Lebens durch den Geist. Dieses Leben ist in seiner höchstmöglichen Form 
das, was wir in der Frömmigkeitsgeschichte Geistliches Leben zu nennen pflegen. 

Leben, aus Gott strömend, in • wie der Kusaner es sieht • Abbildlichkeit des 
dreifaltigen Gottes den Menschen dreifach teilnehmen lassend an Gottes geheim- 
nisvollem Sein. Ein Leben, das seine Quelle, seinen Lauf und seine Vollendung in 
Christus erfährt, das sich gleichförmig gestalten soll dem Leben des Herrn, der sich 
als •das Leben" bezeichnen durfte. Ein Leben, das aber durchaus der Verantwort- 
lichkeit des einzelnen Menschen anvertraut ist, und durch diesen Menschen gemin- 
dert oder vermehrt, erniedrigt und erhöht werden kann, das durch Schuld versiegt, 
durch Hingabe quillt, ein Leben, das sich in der Glut des liebenden Gottes schließ- 
lich als Funken vom Feuer Gottes erweist, der zu einem Brand werden sollte, in 
dem alle Schlacken irdischer Verhaftung getilgt, alle Bindungen an die Welt zer- 
stört werden, um den Menschen ganz frei zu machen für die Hingabe an Gott. 

Die letzten Worte der Schrift •Vom Sehen Gottes" fassen noch einmal zusammen, 
was den Kardinal im Innersten bewegt und den Grund seines Geistlichen Lebens 
ausmacht: Weil Du, Herr, mir gewährst zu wollen, will ich das hassen, was dieser 
Welt zugehört. Ich eile dem Ziele zu, ich habe den Lauf beinahe schon vollendet78. 
Ich komme der Welt zuvor, sie zu entlassen, da ich nach der Krone begehre. Zieh 
mich, Herr • da niemand zu Dir gelangen kann, er werde denn von Dir gezogen •, 
damit ich, zu dir herangezogen, von dieser Welt losgelöst werde und in der Ewig- 
keit des Lebens der Herrlichkeit mit dir, dem ganz freien, in sich allein vollkomme- 
nen Gott, verbunden sei79. 

76 ebda., c. 24, S. 139f. 
77 ebda., c. 25, S. 141. 
78 geschrieben 1453. 
79 Von Gottes Sehen, c. 25, S. 144. 




