264 Hans wolter

und Meditation stets neu schopfen. Diese Einheit wird uns auch tiefere Einsicht in
das Wesen der Geschichte als Heilsgeschichte vermitteln und uns so paradoxe Sach-
verhalte verstehen lassen, dafl das ,Jenseits aller Geschichte in der Kirche bereits
gegenwirtig ist und gleichzeitig mit ihr existiert“?!, Darum erweist sich die Sprache
des Kultes in uralten und ehrwiirdigen Gebetsworten ebenso aktuell wie die Sprache
moderner Dichter. Was jene mit den Worten erfleht: ,gib, daf wir den, den wir
als Erloser mit Freuden aufnehmen, als kommenden Richter mit Zuversicht
schauen“22 — dazu mahnt diese: ,Fiirchtet mit Freuden das letzte Gericht!“23,

Darum ist auch weiterhin Besinnung notwendig in allen Fragen, die sich mit dem
Verhaltnis der christlichen Meditation zu den Meditationsiibungen aufierhalb der
Kirche befassen. Kénnen deren Haltungen und Gebérden mit unseren iiberlieferten
Vorstellungen von Gott, mit der in der Kirche seit alters tiberlieferten Haltung der
Ehrfurcht, Heiligung und mit unserer kultischen Gebidrdenwelt in Einklang ge-
bracht werden?

Schlieflich darf die eine grofle Aufgabe nicht vergessen werden, dafl das kultische
und das ethische Leben wieder starker aufeinander bezogen werden miissen, um die
heute weithin verloren gegangene Einheit von kultischer und sozialer Ordnung
wiederherzustellen. Der Meditation kommt hier eine nicht unwichtige Stellung zu.

Uberall bemiiht man sich hier in der Gegenwart; man weifl um die Verpflichtung
des Zeugnisses. Erneut darauf hinzuweisen, sehen wir als eine selbstverstindliche
Folgerung aus unserer Erkenntnis von der inneren Zuordnung, ja Gemeinsamkeit
von Kult und Meditation an.

Wi élou a.a.0.8.33.
22 praesta, ut quem Redemptorem laeti suscipimus, venientem quoque Judicem securi

videamus® — Oratio an der Vigil von Weihnachten.
B E Langgidsser beiPieper, Gliick und Kontemplation, S. 112.

Funken vom Feuer Gottes

Die Lehre des Nikolaus von Kues vom Geistlichen Leben

Von Hans Wolt e r S], Frankfurt/Main

»In der schlackenlosen Glut seiner Werke“, so schrieb Willy Andreas! iiber Kar-
dinal Nikolaus von Kues und nannte ihn gleichzeitig die gewaltigste Erscheinung
des sterbenden Mittelalters, ,flammten noch einmal die hochsten Anstrengungen
der letztvergangenen Jahrhunderte auf, Anstrengungen um Erkenntnis Gottes und
seiner Welt“. Forschung und Darstellung haben seit der Mitte des vorigen Jahr-
hunderts, besonders aber seit dem Beginn der grofiziigig geplanten und regelméafig
durchgefiihrten Editionsarbeiten der Heidelberger Akademie der Wissenschaften
(1928) Gestalt und Werk des groflen deutschen Theologen immer lebendiger, an-
regender und leuchtender hervortreten lassen2. Dabei sammelte sich die Aufmerk-
samkeit der Wissenschaft zumeist auf den Philosophen, den Kirchenpolitiker, den
Staatstheoretiker und Kirchenfiirsten, neuerdings anch auf den Theologen Nikolauss.

1 Deutschland vor der Reformation. 3. Aufl., Stuttgart 1942, S. 47.
2 E.Vansteenberghe schrieb die bis heute giltige Biographie: Le Cardinal Nicolas



Funken vom Feuer Gottes 265

Wohl hatte man schon frith gesehen und gesagt, daff das Gesamt des kusanischen
Schrifitums nur vom religiésen Grand her, auf dem es ruhe, von dem es seine Ein-
heit, seine Dynamik, seine ins Kinftige reichende Strahlungskraft erhalte, zu be-
greifen seit, doch fehlen uns noch immer Arbeiten, die den geistlichen Gehalt dieser
Schriften, die kusanische Lehre vom Geistlichen Leben herausstellen, wie sie der
Kardinal fast immer nur beildufig, wie eine nicht eigens zu behandelnde Selbstver-
standlichkeit entwarf, die fiir ihn jedoch ein Herzstiick seiner stets kirchlich-pasto-
ralen Anliegen gewesen ists.

Als ein Versuch moge darum angesehen werden, was im folgenden aus den Brie-
fen und Predigtens, den Schriften und Grundsatzerwigungen des Bischofs und papst-
lichen Legaten, des Konziltheologen und priesterlichen Beraters, des Freundes der
Monche und Fraterherren, der Kanoniker, Prinzen und Kardinile erhoben wird. In
den oft so wirren Zeiten der Auseinandersetzungen von Konzil und Papst um die
Mitte des 15. Jahrhunderts, die dazu den Einbruch des Islam in die Welt des We-
stens sahen, nachdem das goldene Byzanz 1453 gefallen war, die schlieflich das Er-
wachen des sdkularisierenden Geistes im jungen Humanismus der anhebenden
Renaissance erlebten, regten sich, zumal in der deutschen Mitte des Abendlandes,
beachtliche Krifte geistlicher Erneuerung. Fiir sie hatte der Kardinal ein wachsames
Auge, besall er einen vielfach treibenden Willen personlicher Mitarbeit. Er betei-
ligte sich antwortend und anregend an den literarischen Gesprichen von Abtei zu

de Cues, Paris 1920. Italienische Quellen und Arbeiten stirker verwertend gab Paolo
Rotta 1928 seinen ,1I Cardinale Nicolé di Cusa. La vita ed il pensiero” heraus (Pubbli-
cazioni della Universita cattolica del Sacro Cuore, ser. 1. scienze filosofiche, 12. Bd., Mailand
1928). Zur Bibliographie vgl. jetzt den Artikel ,Nikolaus von Kues' von Josef Koch
in: Die Deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, begr. v. Wolfg. Stammler, hrsg.
v. Karl Langosch, Bd. IIT (Berlin 1943) 601—612 und Bd. V (Nachtrige) (Berlin 1955)
728—733. — Seit 1928/29 erschicnen in den Sitzungsberichten der Heidelberger Akademie
Cusanus-Texte und Cusanus-Untersuchungen. Die Edition der ,opera omnia‘ lief 1932 an;
im Auftrag der Akademie erscheinen seit 1986 in der Philosophischen Bibliothek von
F. Meiner (Leipzig) die deutschen Ubersetzungen der lateinischen Schriften mit Einfiih-
rungen, Kommentar und wertvollen Wort-Indizes.

3 Vor allem die Arbeiten des jingst nach Mainz berufenen Dogmatikers Rudolf
Haubst sind hier zu nennen, dessen Publikation ,Das Bild des Einen und Dreieinen
Gottes in der Welt nack Nikolaus von Kues“ (Trierer Theologische Studien, 4. Bd.) Bruno
Decker den ersten ernstzunehmenden Versuch nennt, das zentrale Lehrstiick der Theo-
logie des Knsanus nach dessen Gesamtschrifttum darzustellen, in: Humanismus, Mystik und
Kunst in der Welt des Mittelalters, hrsg. v. Josef Koch (Studien und Texte zur Gei-
stesgeschichte des Mittelalters, Bd. 3) Leiden-Kéln 1953, S. 101,

*F. A Scharpff, Des Cardinals und Bischofs Nicolaus von Cusa wichtigste Schrif-
ten in deutscher Ubersetzung, Freiburg i. B. 1862, S. VII: ,der in allem seinem Denken
nichts Anders bezwedkte, als daf, wie in ihm, so auch in seinen Lesern auf dem Wege der
Speculation ,Christus fiir Geist und Herz immer gréfier werden mége'“. Johannes
Peters, Grenze und Uberstieg in der Philosophie des Nicolaus von Cues, Symposion.
Jahrbuch fisr Philosophie 4 (Freiburg—Miinchen 1955) 91—216, bes. § 5. Die vita mentalis
- aus der Entscheidung zum Uberstieg der Grenze. ,So mufl die letzte und freilich in der
Verbergung bleibende Grundstimmung des kusanischen Denkens, nicht zwar im Unterschied
zur Liebe, in der sanctitas erblidkt werden, und soweit diese letztliche Verfafitheit nach
anflen in Erscheinung treten kann, legen die Schriften des Cusanus davon ein beredtes
Zeugnis ab“ (8. 210).

* ,I1 a voulu par elle (sa doctrine) conduire & Dieu les philosophes de la Renaissance®
so E. Vansteenberghe, Autour de la Docte Ignorance, Minster i. W. 1915 (Beitrige
zur Geschichte der Philosophic des Mittelalters. Texte und Untersuchungen, hrsg. v. Cle-
mens Baumker, XIV, 2—4) S. 104.

¢ Leider sind noch bei weitem nicht alle Predigten und Briefe ediert.



266 7 - Hans Wolter

Kartaﬁse, ‘von Stift zu Universitat, er war berufen, kraft seines umfassgnden Wissens
und seiner tiefdringenden Originalitit, Wesentliches zur Klirung der umstrittenen
Fragen beizutragen’.

I

Obwohl Nikolaus von Kues seine erste schulische Bildung im Kreis der Briider
vom Gemeinsamen Leben (Deventer) erhalten hatte und so dem geistlichen Klima
der ,devotio moderna“ nicht fernstand, erkennt man heute immer mehr, dafl man
ihn nicht etwa als einen der fithrenden Ménner dieser frommen Bewegung ansehen
kann8. Mit seiner griibelnden, in mathematischen Symbolen Ausdruck suchenden
spekulativen Veranlagung, mit seiner manchmal impulsiven, stets energischen und
realistischen kirchenpolitischen Aktivitit, war er dafiir nicht geschaffen. Der Stil der
,devotio moderna“ entsprach nicht seiner den Durchschnitt der Zeitgenossen weit
iiberragenden politischen, wissenschaftlichen, literarischen Gestalt. Ihre schlichte Ein-
falt war ihm nicht gegeben. Nicht etwa, weil eine geheime ,superbia®, eine Art
intellektueller Arroganz, ihn die Grenzen des Ideals seiner niederldndischen Lehrer
hatte iiberschreiten lassen. ,Nicht Anmaflung ist es, die mich zum Reden dringt,
sondern Liebe“?. Nikolaus von Kues merkte bald selbst, dafl ihm sein intellektuali-
stisch angelegter Denktyp!? den Verzicht auf die ,Definition!!* nicht erlaubte und
ihn weitertrieb in den Rhythmus einer denkerischen Sehnsucht, die vom Logos aus-
ging, in die gottliche Wahrheit hineinstrebte, sich der , Theiosisi?“ bereithielt. Eine
Sehnsucht, die in zuerst angestrengter, dann ruhender ,meditatio!3“ gliubige Hin-
gabe war an das weisende Wort der Offenbarung Gottes in Christus, die sich aus-
streckte nach der Begegnung mit der Wahrheit selbst, nach einem Durchstromtwer-
den vom Lichte selbst!4, nach der Entflammung durch das verzehrende Feuer, als
das er Gott sah, anbetete, liebte?s,

7 Ein Beispiel dafiir sind etwa die Briefwechsel, die E. Vansteenberghe in der
Anm. 5 genannten Arbeit veréffentlicht hat.

8 SoPierre Debongnie, in: Dictionnaire de Spiritualité, Art. Dévotion moderne,
T11 (1955) 727—747 (bes. 729).

¢ Idiota de Sapientia I (bet Alfred Petzelt, Nicolaus von Cues. Texte seiner phi-
losophischen Schriften nach der Ausgabe von Paris 1514 sowie nach der Drucklegung von
Basel 1565, Stuttgart 1949. Bd. 1, S. 300).

1 E Vansteenberghe, Autour de la Docte Ignorance, S. 57 meint: ,il ne peut étre
ni intellectnaliste pur, ni sentimentaliste exclusif; sa conception concréte et vivante de
I'esprit s’y oppose. Si nous osions lui appliquer un qualificatif qu’il rejetterait sans doute
comme les autres, nous dirions plutdt qu'il est ,spiritnaliste’, en ce sens qu’il veut ’ascension
vers Dieu de 1'«esprit» tout entier®. Was hier zunichst nur mit Hinblick auf die bekannte
Problematik der mystischen Theologie betreffs des Wesens der Einigung gesagt wird, kann
auf den ganzen denkerischen Prozef des Kardinals angewandt werden, wobei indes der
Akzent doch auf dem intellektualistischen liegt.

11 Vgl. Thomas von Kempen, De Imitatione Christi, 1, 1, 9.

12 Von ihr ist in der Schrift ,De Filiatione Dei“ vor allem die Rede (A. Petzelt,
Bd. 1, 228—288); S. 223: ,ego autem non alind filiationem Dei quam deificationem, quae et
theosis graece dicitur, aestimandam judico. Theosis vero tu ipse nosti ultimitatem perfec-
tionis existere, quae et notitia Dei et Verbi seu visio intunitiva vocitatur®.

13 Von Gottes Sehen = De visione Dei (Meiner, iibers. u. kommentiert v. E. Bohnen -
staedt, Leipzig 1942) S. 62: ,und wie ich im Schweigen der Betrachtung ruhe, antwortest
du mir, Herr, in der Tiefe meines Herzens®; vgl. auch c. 4. S. 60; c. 7. S. 73; ¢ 23, S. 135.

4 De dato Patris luminum (A. Petzelt, Bd. I, 239—252) passim, z. B. ,in suo lumine
qui Verbum caro factum est, paternum lumen vitae nostrae apprehendamus® S. 252,

18 Das Symbol des Feuers hat der Kusaner vor allem von Ps.-Dionysius {ibernommen.



Funken vom Feuer Gottes 267

Ganz anders als die Meister der ,devotio moderna“ hat Nikolaus von Kues iiber
das Geistliche Leben gesprochen. Noch in den reifen, einfachen, einprigsam klaren.
Ausfithrungen seines Geistlichen Vermichtnisses'® vernimmt man jenen philoso-
phisch-theologischen Grundton wissenschaftlicher Autoritdt, die jenen entweder
fehlte oder den sie als unwesentlich ansahen und vernachlissigten.

Wenn man Nikolaus also auch nicht der ,devotio moderna“ zurechnen kann, in
die Geschichte der abendlindischen Frommigkeit geh6ren er und sein Werk durch-
aus hinein, und nicht an letzter Stelle!?, nicht nur als einer unter vielen8, den man
gerade noch nennt. Er war eine bestimmende Gestalt der Frommigkeit des 15. Jahr-
hunderts, wie die Eckhart, Tauler, Suso fiir das Deutschland des 14., wie Bonaven-
tura fiir das 13. und Bernhard von Clairvaux fiir das 12. Jahrhundert. Wie alle
katholischen Denker und Beter lebte, dachte und betete der Kusaner vom Grund
des iiberlieferten Glaubens- und Frémmigkeitsgutes her, das ihm in den eben Ge-
nannten und iber sie hinaus in Ps.-Dionysius Areopagita, in Augustinus und vor
allem im Evangelium des hl. Johannes' aufleuchtete. In der Apologia Doctae Igno-
rantiae?, die er als Antwort auf die Kritik des Heidelberger Theologen Johannes
Wenck von Herrenberg verfaite?], zicht er selbst einmal diese Traditionslinie aus-
driicklich. Die Bestinde seiner uns im Nikolaus-Spital zu Kues erhaltenen Biblio-
thek, vor allem mit ihren von der Hand des Kusaners glossierten Binden, beweisen,
wie griindlich er diese Tradition studierte, wie er sie aufnahm, verwertete und wei-
terdenkend bereicherte??. Je reifer die personlich fromme Haltung Nikolaus werden
lie, um so mehr vertiefte er sich in die Heilige Schrift?3, schopfte er aus diesen nicht
V_gl.—mi g Baur, Nicolaus Cusanus und Ps.-Dionysius im Lichte der Zitate und
Randbemerkungen des Cusanus (Cusanus-Texte III. Marginalien, 1) Heidelberg 1941,
S. 47f: ,Der Geist ist wie Funke von dem Feuer Gottes, der ein verzehrendes Feuer genannt
wird.“ Josef Koch, Uier Predigten im Geiste Eckharts (Cusanus-Texte 1. Predigten,
2—5) Heidelberg 1987, S. 183. Das Symbol des Feuers meint den Aufsticg zu jeglicher Got-
teserkenntnis, ebda. 150f.

1 Gerda von Bredow, Das Uermdchtnis des Nikolaus von Kues. Der Brief an Ni-

lI:olaus Albergati nebst der Predigt in Montoliveto (1468) (Cusanus-Texte IV, 3), Heidel-
erg 1955.

7 Carl Richstatter (Christusfrommigkeit in ihrer historischen Entfaltung. Ein
quellenmdfiger Beitrag zur Geschichte des Gebetes und des mystischen Innenlebens der
Kirche, Koln 1949) nennt den Cusaner iiberhaupt nicht!

8 P. Pourrat (La Spiritualité chrétienne, 4. Aufl. Bd. 2 Le Moyen Age, Paris 1924,

S. 432f.) erwdhnt nur die Diskussion um die Docta ignorantia. Offenbar kannte er nur die -

Arbeiten E. Vansteenberghes. Er nennt den Kusaner einen ,anti-intellectualiste
mitigé®, ein Urteil, wie es irrefithrender nicht sein kénnte.

15 Der Kusaner hat sich eingehend mit der Auslegung des Johannes-Evangeliums durch
Eckhart beschiftigt (vgl. Josef Koch, Predigten, S. 45). Vgl. auch Apologia (A. Pet-
zeltl, 289): ,ad ea enim, quae Joannes evangelista nobis de Christo reliquit, nititur Docta
Ignorantia suo modo nos ducere®.

20 A, Petzelt, I, 273—299.

2 E. Vansteenberghe, Le ,De ignota litteratura® de Jean Wendk de Herren-
berg contre Nicolas de Cues (Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters,
Texte und Untersuchungen. Hrsg. v. Clemens Baumker, VIII, 6) Miinster i. W. 1910.

22 J. Marx, Uerzeichnis der Handschriften-Sammlung des Hospitals zu Kues bei Bern-
kastel a. Mosel, Trier 1905. Vgl. Paolo Rotta ,Nicold di Cusa, S. 247—282 (La
biblioteca del Cusano).

% Gerda von Bredow, Uermdditnis, Brief nr. 47: ,keine noch so tiefe Betrach-
tung figt etwas hinzu zur Autoritit des Evangeliums, die allem, was gedacht und ausge-
sagt werden kann, unvergleichlich voransteht. Darum, mein Sohn, wende allen Eifer an seine
Lektiire. Der uns dieses Evangelium zu lesen hinterlief}, hat sich in ihm durchaus als leben-



268 ' Hans Wolter

zu erschopfenden Brunnen2t gottlicher Offenbarung und Weisheit, fiir sich selbst
und fiir alle, die sich um geistlichen Rat an ihn wandten?s.

Die lebendigste Quelle seiner religiosen Erfahrung aber erschlof sich dem Kardi-
nal im denkenden, forschenden, preisenden, verweilend-meditativen Gebet. jener
»Cconaissance savoureuse28“, die eine von Liebe durchglithte Hingabe an die aller-
heiligste Dreifaltigkeit war??. Hier offenbarte sich ihm im Heiligen Geiste?8 durch
das fleischgewordene Wort?® die unermefiliche Welt des Vaters, die wie ein verzeh-
rendes Feuer in ihm flammte3?, wie stromende Wasser seine Seele durchflutete3!, in
deren Schau alle Sehnsucht sich erfilltes2.

II

Gabe des Uaters der Lichter

Geistliches Leben vollzieht sich im stindigen Austausch von Gott und Mensch.
»Was sonst, Herr, ist mein Leben als jene Umfangung, in der die Lockung Deiner
erwihlenden Liebe mich so liebevoll umschliefit? Ich liebe zutiefst mein Leben, weil
Du die Wonne meines Lebens bist“3. Wie alles Leben hat es seinen Ursprung in
Gott und stromt zu ihm zuriick. Schon hier auf Erden, da die Menschen noch Pilger
sind, wird als innerste Ausrichtung dieses Lebens angesehen, ,im Geiste Dich, mein
Gott, zu verkosten, der Du der eine Liebenswert bist, das Sein des Lebens und Er-
kennens“34,

Der das Leben im Geiste schenkende Gott ist fiir Nikolaus von Kues stets der
Dreifaltige. Nur als Dreifaltiger kann er in vollkommener Weise erschaut werden.
~Du, mein Gott, die Liebe, bist sowohl die liebende Liebe wic die liebenswerte
Liebe wie auch die Verkniipfung zwischen Liebendem und Liebenswertem®3s,

Weil er die Liebe ist, dringt es ihn, das Leben mitzuteilen. So sprithen Funken
von seinem Feuer, springen die Wasser aus seinem Quell, regt sich fruchtbarer
Drang im Samen seiner Mitteilung.

Dieser schaffende Liebeswille Gottes begleitet den Menschen stindig. ,Du, Herr,
bist der Begleiter meiner Wanderfahrt. Warst Du nicht gegenwirtig, mich im Geiste

diges Wort Gottes offenbart. Und im Verlauf der Zeit wird er deine ungestime, feurige
Seele mit wunderbarer StiBigkeit ernihren und befruchten®.

2 Predigt ,Loquimini ad petram‘ nr. 7 (Josef Koch, Predigten im Geiste Eck-
harts, S. 125).

%5 Nicht nur Ordensminner, wie die Mdnche von Tegernsee, sondern auch etwa die
Bayernprinzen, denen er den Traktat ,De ludo globi‘ widmet.

2% E. Vansteenberghe, Autour de la Docte Ignorance, S. 102.

27 Die Auslegung des Vaterunsers in vier Predigten, hrsg. v. Josef Kochund Hans
T eske (Cusanus-Texte I. Predigten, 6) Heidelberg 1940. XVIII, nr. 11, S. 37f.

26 Von Gottes Sehen (vgl. A. 33) c. 25, S. 143.

20 ebda. c. 24, S. 1351,

3 Predigt ,Loquimini‘ nr. 15, S. 133.

3t ebda.

32 Von Gottes Sehen c. 10, S. 106 u. 6.

33 Von Gottes Sehen, c. 4. S. 62.

3 ebda. c. 17. S. 110.

3 ebda., c. 17. S. 107.



Funken vom Feuer Gottes 269

zu erregen, so wiifite ich gar nichts von Dir, und wie konnte ich mich zu Dir als
einem mir Unbekannten bekehren? Solange also der Mensch lebt, horst Du nicht
auf, ihm zu folgen, ihn mit lockender innerer Ermahnung anzutreiben, dafl er vom
Irrtum ablasse und zu Dir zuriickkehre, um gliicklich zu leben*3s,

Das Geistliche Leben ist demnach auch Teilnahme am Leben des dreifaltigen
Gottes, jedoch eine Teilnahme, die der Freiheit des Menschen anheimgestellt ist.
»0 Herr, Du Begliickung meiner Wonne, Du hast es zur Sache meiner Freiheit ge-
macht, dafl ich mein sein kann, wenn ich so gewollt habe. Du nétigst mich nicht.“
Wenn der Mensch aber auf rechte Weise sich entschlossen hat, er selbst zu sein, dann
hat er sich fiir Gott entschieden. ,Sei du dein, so werde ich dein sein, so sagst Du.
Denn Du bist doch alles in allem“%7, In seinem Wesensinnersten erfahrt der Mensch
sich selbst als Abbild Gottes, darum findet er bei dieser Suche nach sich selbst Gott.
Dieser augustinische (platonisch gefirbte) Gedanke durchzieht das ganze Mittel-
alter, wird vor allem von der deutschen Mystik entfaltet und hier bei Nikolaus von
Kues zu einem tragenden Grundgedanken seiner Lehre vom Geistlichen Leben.

Der Meister iiber allen Meistern

Die Gabe des Geistlichen Lebens wird allein durch Jesus Christus gereicht. ,Dein
Sohn ist das Mittel der Vereinigung fiir alles“3s. In ihm ist die menschliche Natur
aufs engste mit Gott geeint. Die menschliche Kindschaft, in der Christus Menschen-
sohn ist, steht mit der géttlichen, in der er Sohn Gottes ist, in wesenhafter Seinsver-
bundenheit. ,Und darum bist Du, Jesus, fiir alle der Lehrer und das Licht, Voll-
endung und Erfiillungsmaf aller, Du bist der Weg zum Leben des Geistes und
dieses Leben selbst“9,

Die von tiefer Frommigkeit getragene Lehre des Kardinals vom Gottmenschen,
sein so wesentlich auf Jesus Christus ausgerichtetes Denken und Beten 1ifit seine
Lehre vom Geistlichen Leben als betont christozentrisch erscheinen. ,, Jesus, Du End- ,
ziel des Universums, in dem als in seiner letztlich méglichen Vollendung jedes Ge-
schopf zur Erfiillungsruhe gelangt, ohne Dich ist es unméglich, irgendwelche Gliick-
seligkeit zu erreichen. Du bist die Offenbarung des Vaters, Dein Geist ist der
Heilige Geist“®. ,Durch Dich, den Mittler, gewinnen die Menschen den Zugang zur
Wabhrheit schlechthin. Du bist ja der Weg zur Wahrheit und diese Wahrheit selbst.*
~Du, Jesus, bist der Lehrmeister aller Meister, wie das Licht der Sonne diese Welt
erleuchtet, so erleuchtest Du als das Wort Gottes die Welt des Geistes“41.

Dieses Wort Gottes ist aber das Wort des Lebens. Darum braucht man bei Niko-
laus von Kues keine Intellektualisierung des Geistlichen Lebens zu fiirchten. , Wie
die Seele fiir den Korper gleichsam der Lebensodem ist, da sie in ihn das Leben
hineinhaucht und einstromen 148t . . . so wird die Seele verlebendigt durch das Wort
des Lebens“42,

Entscheidend hierbei ist aber wiederum, wie der Kardinal die Freiheit betont, mit

3 ehda., c. 5. S. 65. 4 ehda., c. 21. S. 123, 125.

37 ebda., ¢c. 7. S. 73. 41 ebda., c. 22. S. 131.
38 ehda., c. 19. S. 157. 4 ebda., c. 24. S. 136f.

% ebda., c. 20. S. 122.



270 : ) ' Hans Wolter ~ ‘
der sich der Mensch dieser ,gottlichen Saat“ 6ffnen oder verschliefen kann. , Weil der
vernunftbegabte Geist nicht durch den Einfluf} des Himmels genétigt wird, sondern
vollstindig frei ist, so kann er nicht anders vollendet werden, als daf} er sich im
Glauben unter die Einwirkung des Wortes Gottes stellt“4s,

Glaube, Hoffnung und Licbe

»Nur die gliubigen Kleinen gelangen zu dieser gnadenhaften und lebenwirken-
den Offenbarung“4* des dreifaltigen Gottes in Christus, zu diesem Geistlichen Le-
ben, das sich als Gabe Gottes, als gottférmiges und christusférmiges Leben erweist.

Nikolaus von Kues wiederholt oft den streng tibernatiirlichen Ursprung, die iiber-
natiirliche Entfaltung und Vollendung dieses Lebens. Sein Grundrhythmus erklingt
in dem Dreiklang von Glaube, Hoffnung, Liebe. ,Wer wirklich glaubt und auf-
nimmt, erfahrt aufs tiberzeugendste, dal Du vom Himmel herabgestiegen und der
einzige Lehrer der Wahrheit bist.“ ,Durch den Glauben ndhert sich die Vernunft
dem Worte...und in alle Glaubenden senkst Du das Leben hinein. Gibt es eine
kirzere und wirkmachtigere Lehre? Was ist leichter als Gott zu glauben? “45

Der Glaube erschliefit die Welt Gottes, die Liebe aber vereint uns mit ihr. Je
mehr der Mensch Gott liebt, um so mehr wird er im Lichte des Wortes gefestigt.
Glaube und Liebe gehéren zusammen, wie denn der Kusaner, wenn er vom Glauben
spricht, stets die ,fides caritate formata“4¢ meint. Jede Vernunft mufl sich im Glau-
ben dem Worte Gottes unterwerfen und aufmerksam auf die innere Belehrung des
hochsten Lehrmeisters horchen, und indem sie auf das hort, was der Herr in ihm
redet, wird er vollkommen. ,Zweierlei hast Du, Christus Heiland, gelehrt: Glauben
und wahlende Liebe. Das Wort wird den Glauben vermehren, indem es an seinem
Lichte Anteil gibt“47,

Aus dem Glauben erwichst die Liebe, und in der Liebe vollzieht sich die Ver-
einigung von Gott und Mensch, hier noch gehemmt durch Spiegel und Gleichnis,
' aber angelegt auf die in der gliickschenkenden Schau vollendete Liebeseinigung mit
dem dreifaltigen Gott.

Die Spanne vom ,,Spiegel und Gleichnis“ zum ,von Angesicht zu Angesicht“ wird
gleichsam iiberbriickt von der Hoffnung. Auch sie ist Gabe Gottes. ,Du allein bist
michtig, meine Seele zu ermutigen und zu der Hoffnung aufzurichten, daf} sie Dich
gewinnen und Deiner sich freuen kann als der ihr bleibend eigenen Gabe und als
der unendlichen Fiille alles dessen, was immer man nur ersehnen kann“4,

Der Dreiklang der géttlichen Tugenden durchzieht die Lehre des Kardinals vom
Geistlichen Leben, weil sie die Grundlagen des christlichen Lebens tiberhaupt sind.
.Die grofle Vater-unser-Auslegung auf Deutsch, die Nikolaus 1440 in Augsburg ge-
predigt hat, geht davon aus, dafl ,dies hochste Gebet das hochste Verlangen (Lie-

4 ebda., c. 24. S. 139.

4 ebda., c. 21. S. 123.

45 ebda., c. 24. S. 140.

18 Uber den Frieden im Glauben (De pace fidei) iibers. u. komment. v. Ludwig Moh-
ler, Leipzig 1943, c. 17. S. 146.

47 Von Gottes Sehen, c. 24. S. 139f., vgl. J. P eters, Grenze und Uberstieg, S. 203—206.

45 ebda., c. 7. S. 74.



Funken vomb Feuer Gottes ' 271

ben), Hoffen und Glauben enthalte. Und das ist es, was du dir vornehmen sollst, im
Vaterunser zu suchen“#,

Von der Liebe spricht Nikolaus von Kues wie einer, der selbst von ihr erfafit,
getragen, getricben ist. ,Dein Sehen ist nichts anderes als ein Lebendigmachen, ein
stindiges Einsenken der begliickendsten Liebe zu Dir, durch das Einsenken der
Liebe mich zur Liebe zu Dir zn entflammen, im Entflammen zu nidhren, im Ernihren
das Verlangen zu entfachen, in diesem Entfachen mit dem Tau der Freude zu trin-
ken, im Trinken den Quell des Lebens hineinzugeben, in diesem Hineingeben er-
starken zu lassen und ewig zu machen und Deine himmlische Unsterblichkeit mit-
zuteilen, die unvergangliche Herrlichkeit des himmlischen, hochsten und gewaltig-
sten Herrschertums zu schenken und teilnehmen zu lassen an jenem Erbe, das des
einzigen Sohnes ist, und in den Besitz der ewigen Gliidiseligkeit zu setzen“st, Ein
einziger Hymnus, ein nicht zu tberhérender Hinweis auf die zentrale Stelle der
Liebe in der Lehre vom Geistlichen Leben.

Die Liebe ist ja (natiirlich im Einklang mit Glauben und Hoffen) der einzige Weg
der wirklichen Erkenntnis Gottes; ,amando cognocitur®, der kiirzeste und sicherste
Weg zur Gotteserkenntnis ist die Liebes!.

Uon dieser Welt sich zu Gott kehren

Dem Entwurf des Ursprungs und der Darlegung der Grundstruktur des Geist-
lichen Lebens folgt der Hinweis auf die praktische Fithrung. Besteht dieses Leben
in der Vereinigung mit Gott durch Christus in Liebe, Hoffnung und Glaube, so
ergibt sich die unausweichliche Folgerung ,wie du dich von dieser Welt zu Gott
kehren sollst“s2. ,Viel, ungleich und gesondert (friedlos), diese drei Bestimmungen
kennt jeder Mensch auf dieser Erde gut. Willst du nun zu Gott kommen, so kehre
dich von dem Vielen zu dem Finen. .. von Ungleichem und Unrechtem zum Glei-
chen und Rechten . .. von aller Sonderung der Siinde, die dich von Gott und dem
Nachsten scheidet, es sei im Zorn oder Hafl, zu der Gemeinschaft der Liebe und des
Friedens, des wahren Friedens, nimlich im Heiligen Geist“5s,

Dic Absage gegeniiber der Welt wird positiv erginzt durch die Aufforderung zur
Nachfolge Christi. ,Wenn wir unser Leben in dem Leben Christi spiegeln, dann -
sehen wir, was uns gebricht und was wir tun sollen .. . so zu wandeln, wie Christus
gewandelt ist . . . lerne also, dafl du in deinem Wandel aus den Werken Christi ge-
nahrt wirst“54,

»In Christus ist zunichst unsere mit Schuld und Siinde beladene Natur gereinigt
worden, die Gnade der Reinigung erlangen wir nur durch Christus, und nur dann,
wenn wir in seinem Leib mit ihm geeinigt sind. Nor in der Eintracht der heiligen
Gemeinschaft der christlichen Kirche gibt es also diese Vergebung der Siinden: auffer

4% Josef Koch und Hans Teske, Die Auslegung des Uaterunsers in vier Pre-
digten (Cusanus-Texte I. Predigten, 6) Heidelberg 1940. S. 25—95 (Pater Noster in vulgari
expositum per Cardinalem de Cusa) nr. 2, S. 27.

5 Von Gottes Schen, c. 4, S. 62f., vgl. J. Peters, Grenze und Uberstieg, S. 207—210.

88 E. Vansteenberghe, Autour de la Docte Ignorance, nr. 9, Brief des Nikolaus
von Kues an Gaspard Aindorfer v. 12. Februar 1454 aus Brixen, S. 122.

52 Vaterunser, nr. 18, S. 45,

58 ebda., nr. 18, S. 45f.
54 ebda., nr. 34, S. 73.



272 Hans Wolter

ibr kann der Glaube an Christus niemand dazu verhelfen, dafl er von seiner Schuld
erlost werde“ss.

Aus Dankbarkeit fiir diese Erlésung miissen wir bereit sein zu vergeben. ,In die-
sem einen Gesetz sind alle Gesetze Christi enthalten, ndmlich: vergib! Bittest du
also Gott, dal er dir vergebe, und vergibst selber nicht, dann versagst du dir selbst
die Vergebung“ss. ,Wer nach Christi Lehre glaubt, dal Gott in dem Mafle vergibt,
wie wir vergeben, der hat den rechten Glauben an Gott, dafl er der gerechteste und
giitigste Gott sei, und dieser Mensch kann an seinen eigenen Taten der Vergebung
seine Hoffnung auf die Vergebung Gottes bemessen und ihn in Liebe darum bitten.
In der Liebe zu deinem Nachsten, die sich in der Vergebung der Schuld durch die
Tat beweist, liegt die Erfiillung aller Gesetze“s7

Hier klingt klar und eindringlich der Gedanke der Selbstiiberwindung an, die sich
bis zur Héhe des Lebensopfers steigern kann. ,Das ewige Reich und das Reich die-
ser Welt sind fern voneinander. Wollen wir nun von dem vergéanglichen in das
ewige kommen, so mufl das durch unseren Herrn Jesus Christus auf Grund seines
beiligen Verdienstes geschehen, und wir miissen all dies endgiiltig verachten und,
wenn es not tut, bereitwillig um Gottes willen alles aufgeben, was wir besitzen:
Haut und Haar und das Leben dazu®“ss,

Das Fleisch ist der Esel, den die Vernunft im Zaum halten soll, damit er sie nicht
irrefithre anf einen Weg des Verderbens. Wir hier auf Erden sollen an Leib und
Seele mit Gottes Willen vereinigt werden, so dafl er in uns vollkommen geschehe3®.

Der Weg der Selbstiberwindung, der Gerechtigkeit, der Nachfolge Christi fiihrt
durch viele Gefahrdungen, ,viele Feinde versuchen uns. Deshalb miissen wir um
Frieden und Geleit bitten. Der Versuchungen sind so viele und starke, daf} jeder
Mensch wohl der Hilfe Gottes bedarf . . . wir werden dauernd angefochten und ver-
sucht von dem eigenen Fleisch, von der Welt und von dem Teufel. Diesen drei Fein-
den konnen wir kaum widerstehen, wenn Gott nicht hilfi“ee,

Kraft und Adel des Betens

Der Fiirstbischof von Brixen hat 1455 beim Kirchweihfest eine eigene Predigt iiber
das Beten gehalten unter dem Vorspruch: Mein Haus soll ein Haus des Gebetes ge-
nannt werden. Jeder Christ, so meint der Kardinal, muf} das Gebet aus vier Grin-
den pflegen: wegen seiner Allgemeinheit (ratione communitatis), wegen seiner
Leichtigkeit (agilitatis), seines Adels und seiner Krafts1,

Originell die erste Uberlegung. Nach dem Grundsatz: eine Sache ist um so besser,
je allgemeiner sie ist, folgert Nikolaus: Das Sehen geschicht durch die Augen, das
Horen durch die Ohren, das Denken durch den Verstand, die Liebe durch die Hin-
gabe, ,orare autem per ista omnia“, das Beten aber — miiflte man ibersetzen —

% ebda., nr. 37, S. 77f.

5% ebda., nr. 79, S. 79.

57 ebda., nr. 40, S. 81.

38 Kurze Auslegung iiber das Vaterunser, ebda., nr. 13, S. 107.

5 ebda., nr. 15, S. 109.

8 ebda., nr.27 u. 28, S. 119.

o1 Prcdlgt CLXXXXIV bei Josef Kochund Hans Teske, Die Auslegung des
Uaterunsers, S. 122—139 (lateinisch).



Funken vom Feuer Gottes ' 273

nimmt alle diese Formen an. Denn das Wort Gottes héren, heiflt beten. Das Himm-
lische lieben, bei den Gottesdiensten singen: alles das heifit beten. Es gibt Fiirsten,
die herrschen, Ritter, die kimpfen, Bauern, die Feldarbeit tun miissen, Beten aber
ist Aufgabe aller. Der Herr hat oft gebetet, um zu zeigen, wie notwendig es sei®2.

Das miindliche Gebet ist nicht immer notwendig. Wohl wenn es sich um das prie-
sterliche 6ffentliche Gebet handelt, nicht aber, wenn es um das private Gebet des
einzelnen Menschen geht. Nur wenn das gesprochene Gebetswort die innere An-
dacht weckt, wenn Worte und Gebetsgesten die Betenden innerlich anregen. Das
miindliche Gebet ist auch ein Ausdruck dafiir, dal der ganze Mensch Gott diene®s,

Wir sollen immer, d. h. hiufig beten. Die Mahnung des Herrn, ,allzeit® zu beten,
(Lk 18, I; vgl. I Thess 5, 17) interpretiert Nikolaus, die Glossa ordinaria erklarend:
wer gut handelt, betet immer. Nach dem Beispiel des Herrn sollen wir wenigstens
abends, nachts und morgens beten. Wo sollen wir beten? Uberall, sagt kurz und
biindig der Kardinal. Zur feierlichen Anbetung haben wir das Gotteshaus, sonst
aber konnen wir iiberall unseren Geist zu Gott erhebenst.

Die Siinde aber hindert die Erhérung des Gebetesés.

Uollkommenkheit

Das Geistliche Leben ist kein Privileg der geistlichen Orden, denn jeder Mensch,
der, einmal erl6st, dem Gesetze Jesu Christi unterstellt ist, hort die Aufforderung
des Herrn: Seid vollkommen.

Nikolaus von Kues hat seine Lehre vom Geistlichen Leben nicht nur fiir die Bene-
diktinerfreunde in Tegernsee entwickelt, wenn auch im Gesprich mit ihnen viele
Gedanken sich kldrten. Vielmehr sind nach ihm alle, vom Kaiser bis zum Bauers-
mann, vom Papst bis zum untersten Kleriker, zum Geistlichen Leben und damit zur
Vollkommenheit berufenss,

Woh! weif} er, dal die Formen und Fiihrungen dieses Lebens nach dem Geiste
sehr verschieden sein konnen, ja verschieden sein miissen, wie die Gaben des Geistes
verschieden sind; aber jeder hat im Rahmen seiner Gabe sich anzustrengen, das
VollmaR des Christus-Vorbildes zu erreichen.

»Die Kraft unserer Einsicht, die das gottliche Licht in sich aufnimmt — ein Licht,
das sie lebendig macht —, zieht durch den Glauben diesen Einfluf dauernd zu sich
heran, ut crescat in virum perfectum“s?,

Dieser vollkommene Mensch, der das Leitbild fiir das Streben nach Vollkommen-
heit darstellt, ist Christus. ,Schon damit der Mensch das (tbernatiirliche) Leben -
tiberhaupt habe, ist es nétig, daf er Christus besitze. Christus wird uns nur durch
© % chda, nr. 2, S. 128,

% ebda., nr. 6, S. 127f.

:: ebda.,, nr. 8 u. 9, S. 129.

ebda., nr. 10, S. 129.
Vgl. den Reformentwurf des Kardinals fiir Pius 11. In einer Handschrift der Miinche-
ner Staatsbibliothek Cod. 422 erhalten, zuerst herausgegeben von J. M. Diix, Der deut-
sche Cardinal Nicolaus vorn Cusa und die Kirche seiner Zeit, 2 Bde., Regensburg 1847, 11,
451—466; besser bei St. Ehses, Der Reformentwurf des Kardinals Nikolaus Cusanus:
Hist. Jahrb. 32(1911)274—297: ,sed talem operam dare tenemur,ut quanto superno dono
fieri conceditur abiecta prava huius mundi concupiscentia ... omnes christiformes efficia-
mur, et quisque in ordine suo, ut sic sumus heredes dei“ (Diix 11, 452)
8 De filiatione Dei (A. Petzelt I,225).

66



274 ‘ » Hans Wolter

den Glauben, dafl er das Brot des Lebens ist, zu eigen, durch die Hoffnung und die
Liebe und als eine gnadenreiche Gabe Gottes“®. ,In ithm werden wir sogar voll-
kommen, in ihm stehen wir vom Tode wieder auf und werden mit dem Leben ver-
einigt. Christus ist das Endziel aller Vollkommenheit“e®,

Schon zur Erhaltung der Gemeinschaft mit Christus ,bedirfen wir als wandernde
Pilger zum himmlischen Leben dieser Speise (des Brotes des Lebens), wahrhaft unter
der Brotsgestalt in der Hostie. Um dieses Brot bitten wir und sollen es mit ganzem
Glauben, allergrofiter Hoffnung und innigster Liebe empfangen“0,

Auch Christi Lehre ist Brot des Lebens. Sie ist voll aller Weisheit, voll aller
Tugend und uniibertrefflich wie der Meister selbst7.

Kraft dieses doppelten Brotes geht der Christ den Weg der Nachfolge. ,Wenn du
aber auch den Weg nicht ganz einhalten kannst, so mufit du ihm doch mit solchem
Eifer folgen, dafl du zu dem Ziel, wo Christus ist, gelangen kannst“72, Hier wird
kein Minimalismus angedeutet, sondern realistisch mit den verschiedenen Gnaden-
gaben und der menschlichen Schwiche gerechnet.

Gaben Gottes — Taten des Menschen

Der Irrtum ist der grofe Feind des Glaubens. Fir den Denker besteht darum die
Gefahrdung des Glaubens darin, die Philosophie an die Stelle des Glaubens zu
setzen. Nikolaus von Kues, der letzte groe Denker des Mittelalters, und, wie man
gesagt hat, der erste der Neuzeit, war sich dieser Gefahr, die zugleich die Gefahr
fir das Geistliche Leben des philosophierenden Menschen ist, durchaus bewuf}t. Des-
halb betont er, ,dafl wir im demiitigen Wandel Christi eine Speise finden, wenn
unser Wandel in Hoffart erkrankt“3. ,Ich armer Stiinder, wer bin ich, dafl ich mich
bemiihe, dich, den Unerweisbaren, zu erweisen . . . daf} ich mir herausnehme, deinen
unendlichen und ganz und gar nicht auszudriickenden Liebens-Wert gleichsam
schmackhaft machen zu wollen? . . . im Glauben, den durch die Offenbarung der
Apostel die allgemeine Kirche festhilt, verstehe ich, wie du, liebender Gott, aus dir
den liebenswerten Gott zeugst, und dafl du, gezeugter, liecbender Gott, der absolute
Vermittler bist“74. , Jede Vernunft mufl sich im Glauben dem Worte Gottes unter-
werfen und aufmerksamst auf die innere Belehrung des hchsten Lehrmeisters hor-
chen; und indem sie auf das hort, was der Herr in ihr redet, wird sie vollkommen“75.

Auch hier driangt, wie Nikolaus von Kues betont, die innere Dynamik des christ-
- lichen guten Willens voran. ,Du hast gezeigt, dafl, entsprechend dem Grade des
Glaubens, die gottliche Kraft in den Menschen einstromt und ihm hilft. Zweierlei
hast du gelehrt: Glauben und wahlende Licbe. Je naher die (glaubende) Vernunft an
das Wort herangeht, desto mehr wird sie in ihrer Kraft gestirkt. Je mehr sie liebt,
desto mehr wird sie im Lichte des Wortes gefestigt*7e,

»Durch die Glut der gottlichen Liebe bringt der Geist Gottes die Tugendanlage
im Menschen zur Entfaltung, auf daf sie zur Vollendung gefithrt werde und so eine

88 Vaterunser, nr. 26, S. 59. 72 ebda., nr. 84, S. 73.
% ebda., nr. 27, S. 61. 73 Von Gottes Sehen, c. 17, S. 112.
7 ebda., nr. 32, S. 69. 7 ebda., c. 19, S. 116.

1 Vaterunser, ar. 33, S. 69—71, % ebda., c. 24, S. 139.



Funken vom Feuer Gottes _ v 275

ihm willkommene Frucht entstehe. Verschieden wie die Gaben des Geistes sind die
Vollendungen des vernunfthaft einsichtigen Geistes, wie ein und dieselbe Sonnen-
warme in den verschiedenen Biumen verschiedenartige Friichte ausbildet“77.

Es wiirde zu weit fithren, wenn wir die Tugendlehre des Kardinals im Gesamt-
gefiige seiner Lehre vom Geistlichen Leben ausfithren wollten. Entscheidend ist hier
die Einsicht, dafl von einer intellektualistischen Schau, von unverbindlichem Philo-
sophieren, keine Rede ist, sondern dafl alle Einsicht zur Tat dringt, daf} der Glaube
sich in der Liebe vollenden muf}, ehe er als wirklicher, rettender, heilender, recht-
fertigender Glaube angesehen werden kann. Nicht das Wissen um Tugend, sondern
das Tun selbst im Rahmen der Tugend entscheidet.

111

Nicht mehr als einige Hinweise konnten wir geben, um auf den grofen Reichtum
geistlicher Lehre aufmerksam zu machen, wie er — nicht etwa nur in dem fiir diese
Zeilen herangezogenen Schrifitum — in den Werken des groflen Kardinals der
Ausmiinzung harrt. Aus einer umfassenden Schau auf die Welt Gottes und des Men-
schen, wie sie eine durch den Glauben von innen her erhellte Vernunft ermoéglicht,
sieht Nikolaus als Grundkategorie des Verhiltnisses von Gott und Mensch die Mit-
teilung des Lebens durch den Geist. Dieses Leben ist in seiner hochstmoglichen Form
das, was wir in der Frommigkeitsgeschichte Geistliches Leben zu nennen pilegen.

Leben, aus Gott stromend, in — wie der Kusaner es sieht — Abbildlichkeit des
dreifaltigen Gottes den Menschen dreifach teilnehmen lassend an Gottes geheim-
nisvollem Sein. Ein Leben, das seine Quelle, seinen Lauf und seine Vollendung in
Christus erfahrt, das sich gleichférmig gestalten soll dem Leben des Herrn, der sich
als ,das Leben“ bezeichnen durfte. Ein Leben, das aber durchaus der Verantwort-
lichkeit des einzelnen Menschen anvertraut ist, und durch diesen Menschen gemin-
dert oder vermehrt, erniedrigt und erhdht werden kann, das durch Schuld versiegt,
durch Hingabe quillt, ein Leben, das sich in der Glut des liebenden Gottes schliefi-
lich als Funken vom Feuer Gottes erweist, der zu einem Brand werden sollte, in
dem alle Schlacken irdischer Verhaftung getilgt, alle Bindungen an die Welt zer-
stort werden, um den Menschen ganz frei zu machen fiir die Hingabe an Gott.

Die letzten Worte der Schrift , Vom Sehen Gottes* fassen noch einmal zusammen,
was den Kardinal im Innersten bewegt und den Grund seines Geistlichen Lebens
ausmacht: Weil Du, Herr, mir gewahrst zu wollen, will ich das hassen, was dieser
Welt zugehort. Ich eile dem Ziele zu, ich habe den Lauf beinahe schon vollendet.
Ich komme der Welt zuvor, sie zu entlassen, da ich nach der Krone begehre. Ziech
mich, Herr — da niemand zu Dir gelangen kann, er werde denn von Dir gezogen —,
damit ich, zu dir herangezogen, von dieser Welt losgelést werde und in der Ewig-
keit des Lebens der Herrlichkeit mit dir, dem ganz freien, in sich allein vollkomme-
nen Gott, verbunden sei.

"™ chda, c. 24, S. 139f.

77 ebda., c. 25, S. 141.

78 geschrieben 1453.
7% Von Gottes Sehen, c. 25, S. 144.





