B UCH BES SZ?PREU CHUNGEN

Frommigkeitsgeschichte

Axters, Stephanus, OP.: Geschie-
denis van de Uroomheid in
de Nederlanden. I. De Uroom-
heid tot rond het Jaar 1300, XXIU en
500 S., geh. b. Fr. 320.—; ll. De Eeuw
van Ruusbroec (1300—1380), X1 en 600
S., b. Fr. 880.—; 111. De Moderne Devo-
tie (1380—1550) Ul en 498 S., b. Fr.
380.—. Antwerpen, Uitgeverij de Sikkel,
1950, 1958, 1956.

Der Inhalt der drei imponierenden Binde
ist aus Vorlesungen hervorgegangen, die der
V{. im theol. Stud. der Dominik. zu Lowen
seit 1940 gehalten bat. Thre Veréffentlichung
ist aulerordentlich zu begrilen, da seit dem
Erscheinen des verdienstvollen Buches von
A. Auger iber die niederldndischen Mysti-
ker schon 66 Jahre vergangen sind. Nun
sind aber gerade in diesem Zeitraum, so-
wohl in Belgien als auch in den Niederlan-
den, so viele neue Quellen entdeckt, so viele
neue Textausgaben gemacht und in wissen-
schaftlichen Monographien verbreitet wor-
den, daf die Zeit fiir eine neue zusammen-
fassende Frommigkeitsgeschichte in den Nie-
derlanden reif war. Es ist daher eine ver-
dienstvolle Tat, dall P. Axters, Archivist
und Palaeograph, sich der groflen Miihe un-
terzogen hat, fiir die ,Niederlande“ in den
weiten Grenzen von 1548 eine Geschichte der
Aszese und Mystik zu schreiben, die dem
gegenwirtigen Stand der Forschung ent-
spricht.

Die bisher erschienenen drei Binde um-
fassen die Zeit von den ersten Spuren dhrist-
lichen Lebens in der Romerzeit bis zur De-
votio moderna im 16. Jahrhundert, behan-
deln also Stoff und Zeitrdume genug, um
in die Arbeitsleistung und Arbeitsweise des
Vi’s einen Einblik zu erhalten. Als ech-
ter Historiker geht er grundsitzlich und
konsequent von den Quellen aus, so dafl er
keine Periode, kein Milieu, keine Institu-
tion und keine Persénlichkeit beschreibt und
beurteilt, ohne eine Kennzeichnungseiner in-
formatorischen Unterlagen vorausgeschickt
zu haben. Diese werden je nach ihrer Art,
ob hagiographisch oder liturgisch, ob geist-
lich oder weltlich, ob literarisch oder monu-
mental-ikonographisch, kritisch gewertet und
nach den Regeln der historischen Methodik
auf jhren frémmigkeitsgeschichtlichen Ge-
halt gepriift.

Auf die Analyse der Quellen folgt das
Studium der wissenschaftlichen Literatur,
insoweit sie sich mit den Quellen beschiftigt
und zur Geschichte der niederlindischen As-
zese und Mystik einen Beitrag leistet. We-
gen dieser methodischen Einschrankung ist
der Literaturhinweis bewufit nicht vollstin-
dig, aber zusammen mit den benutzten Quel-
len und Handschriften doch so umfangreich,
daf er im bibliographischen Anhang jedes
Bandes stets mehr als 50 Seiten umfafit.
Was dem Vf. wichtig schien und, beson-
ders fiir den ersten Band, bei den Hinder-
nissen der Kriegs- und Nachkriegszeit an
einschldgiger Literatur bibliothekarisch er-
reichbar war, hat er gepriift und seiner eige-
nen Quellendeutung dienstbar gemacht. Da-
bei war sein forschender Blick stets auf das
Ganze gerichtet, auf die grofilen ideenge-
schichtlichen Zusammenhinge und Entwick-
lungslinien, so daf auf viele, wenn auch
noch so interessante Nebenfragen verzichtet
und Auswahl und Studium der Literatur
auch von daher auf die Beantwortung der
Hauptfragen beschrinkt werden mufite. Daf§
gerade in dieser maflvollen Beschrinkung
auf das Wesentliche der grofie Vorzug des
Werkes liegt, geht daraus hervor, daf} in
keinem der bisherigen Binde ein Teilbild
so bevorzugt und iberbelichtet wire, daf§
es das Gesamtbild der niederlindischen
Frémmigkeitsgeschichte beeintrichtigt hitte.

Damit soll aber keineswegs gesagt sein,
dafB die vorliegende Gesamtdarstellung voll-
stindig oder gar endgiiltig sei. Das ist heute
und auf lange Zeit hinaus iiberhaupt noch
nicht moglich, weil von den ungefihr 15000
in Frage kommenden deutschen und der
noch viel grofleren Zahl lateinischer Hand-
schriften die meisten noch gar nicht kolla-
tioniert und von den ungezihlten Drucken
niederldndischer aszetisch-mystischer Auto-
ren die wenigsten bearbeitet sind. Trotzdem
hat Axters alles getan, was fiir seine neue
Gesamtgeschichte méglich war, Er hat nicht
nur alle bis jetzt verdffentlichten Quellen
fir seine Zwecke ausgeschopft, er hat auch,
um sich nicht mit photographischen Wieder-
gaben der Haupttexte begniigen zu mis-
sen, auf ausgedehnten Bibliotheksreisen so
viel handschriftliches Material gesammelt,
daf das Verzeichnis der von ihm in den
drei Bianden gebrauchten Manuskripten nicht
weniger als 562 Nummern aufweist. Daza
kommen 104 Inkunabeln und Postinkuna- ~
beln, die er eingesehen hat. :



310

Durch diese Suche nach neuen Quellen
und ihre vorbildliche, methodisch-kritische
AufschlieBung hat Axters eine Geschichte
der niederldndischen Aszese und Mystik ge-
schaffen, die, einem Pionierunternehmen
gleich, die Gebiete kiinftiger Forschung ge-
sichert und erweitert, ihre Quellen und Stré-
mungen festgestellt und die Wege gebahnt
hat, auf denen sie weiterschreiten mufi. Da
es nicht moglich ist, im einzelnen auf den
Inhalt der Binde einzugehen, sei nur noch
bemerkt, dafl nicht allein die Frommigkeit
der Mdnche und Weltgeistlichen dargestellt
ist, sondern auch dem frommen Leben der
Laien mit grofler Sorgfalt nachgegangen
wird. Sehr beachtenswert sind auch die
Uberblicke iiber den Stand der christlichen
Vollkommenheit bis zom 10. und ihre Wei-
terentwicklung bis zum 13. Jahrhundert,
ebenso die Beurteilung der Botschaft des
Jahrhunderts unter dem Einfluf Ruus-
broecs und die Ausfithrungen iiber die hi-
storische Bedeutung der Devotio moderna.
Man erwartet mit Spannung die weiteren
Binde und mdchte nur wiinschen, dafl uns
fiir das deutsche Sprachgebiet bald ein &hn-
lich monumentales Werk geschenkt wiirde.
Schon jetzt aber wird die deutsche Forschung
Axters dankbar sein, weil die niederlindi-
sche Frommigkeit weit und in nachhaltiger
Weise nach Deutschland hineingewirkt hat,
und darum die vorliegende Darstellung neue
Anregungen und Erkenntnisse auch fiir das
Studium der deutschen Frommigkeitsge-
schichte vermittelt.  H. Bleienstein S]

Nachk Deutschland und
England. Die Chroniken der Min-
derbriider Jordan von Giano und Tho-
mas Eccleston. Herausg. von P. Dr. Lo-
thar Hardick OFM. (Franziskanische
Quellenschriften, 6. Bd.). Werl/Westf.,
Dietrich-Coelde-Uerlag, 1957. 293 §.,
Ln. 9.50 DM.

Bruder Jordan von Giano (im Spoleto-
tal) wurde nach seinen eigenen Angaben
auf dem Generalkapitel von 1221 einer
Gruppe zugeteilt, die den Orden der Min-
derbriider auch in Deutschland bekannt ma-
chen und verbreiten sollte. Wihrend ein
fritherer Versuch (oder auch mehrere), in
Deutschland Fuf8 zu fassen, wegen Mangels
an sprachkundigen Brildern gescheitert war,
hatte das Unternehmen diesmal Erfolg;
Bruder Cisar aus Speyer, der erste Provin-
zialminister in Deutschland, fithrte es an,
und auch sonst befanden sich noch einige ge-
biirtige Deutsche unter denen, die nach Nor-
den aufbrachen. Der junge Orden trat nun
seinen erstaunlichen Siegeszug durch Dentsch-
land und die éstlichen Nachbarlinder an;

Buchbesprechungen

fast unvorstellbar, in welch kurzer Zeit ein*
grofles Gebiet von einem dichten Netz von
Ordensniederlassungen iiberzogen wurde.
Davon berichtet Bruder Jordan in seiner
Chronik, die er auf Wunsch der Briider in
seinem Alter niederschrieb. Sie beschrinkt
sich in der Hauptsache auf die Griindungs-
geschichte der Ordensprovinz Saxonia, der
Jordan selbst auch angehérte, und endigt
mit dem Jahre 1262, findet aber noch eine,
allerdings sehr summarische, fast nur Zah-
len und Namen enthaltende Fortsetzung
durch andere bis 1488. Der vorliegenden
Ubersetzung aus dem Lateinischen sind noch
drei Briefe Bruder Jordans hinzugefiigt, die
er als Oberer der béhmisch-polnischen Or-
densprovinz schrieb und die sich auf die Ta-
tareneinfille jener Jahre beziehen.

Bruder Thomas von Eccleston berichtet
von der ersten Ankunft der Minderbriider
in England, die um das Jahr 1280 datiert
wird, Der Bericht umfafit etwa die Zeit bis
1258/59. Thomas geht einerseits systemati-
scher voran als Jordan (er behandelt seinen
Stoff nach sachlichen Gesichtspunkten, nicht
chronologisch, und teilt ihn in Abschnitte
ein), will aber noch weniger als dieser Ge-
schichte schreiben, sondern der Erbauung
dienen. Aber gerade dadurch erfihrt man
viel von den Gewohnheiten und dem reli-
giésen Leben der ersten englischen Minder-
briider. Die Ubersetzung fufit auf der letz-
ten lat. Edition des Berichtes aus dem Jahre
1951.

Der Herausgeber schickt den beiden Chro-
niken eine literarkritische Einfithrung vor-
aus, die mit den Verfassern und ihren Wer-
ken ndher bekannt macht. Ein erster Kom-
mentar ist dann schon in den vielen Fufi-
noten unter dem Text gegeben. Der eigent-
liche Kommentar (,Erlduterungen’ iiberschrie-
ben) folgt aber erst am Schlufl des Buches
(215—258). Darin geht es dem Herausge-
ber nicht um die wissenschaftliche Erschlie-
fung der Chroniken, sondern um die Her-
ausstellung des echten franziskanischen Gei-
stes und der urspriinglichen franziskanischen
Lebensform, wie sie sich in der ersten Or-
densgeneration kundtun. Das Buch will ja,
wie die ,Quellenschriften® in der vorliegen-
den Form tberhaupt, mit dazu beitragen,
fir diesen Geist und diese Lebensform in
der Gegenwart zu werben und nicht zuletzt
auch die heutige Ordensgeneration (im wei-
testen Sinne) darin zu vertiefen. Der Histo-
riker wird tiberdies in beiden Dokumenten
manche interessante Notiz volkerkundlicher
(z. B. iiber die Vorstellung des Italieners
Giano betr. die Grausamkeit und Wildheit
der Deutschen, S. 55f.), kulturgeschichtlicher
und frémmigkeitsgeschichtlicher Art finden.

Fr. Wulf §]



Buchbesprechungen

311

Anthropologie

Marcel, Gabriel: Die Erniedri-
gung des Menschen. Frankfurt/
Main, Uerlag Josef Knecht, 1957. 304 8.,
12,80 DM.

Der Titel der franzésischen Originalaus-
gabe — Les Hommes contre I'Humain —
enthiillt in zugespitzter Form das Thema,
mit dem sich G. M. in dem vorliegenden
Werk auseinandersetzt. Darin deutet sich
zugleich an, daf der immer weiter voran-
schreitende Prozef der Erniedrigung des
Menschen seinen Ursprung nicht in irgend-
welchen auflermenschlichen, Maichten hat,
sondern der Mensch selbst Ursache einer
Entwicklung ist, die sich gegen ihn richtet.
Er steht heute nicht nur vor der bloflen
Moglichkeit, sondern in der furchtbaren
Versuchung, sich selbst, seine innere Gestalt
zu zerstéren. Wie kommt es zu diesem heil-
losen Widerspruch? Eréffnen sich noch Aus-
wege?

In einem Vorwort legt der Verfasser die
Fundamente dar, die sein Thema tragen:
Er sieht das Grundiibel der menschlichen
Krise in dem, was er den ,Geist der Ab-
straktion® nennt. Wenn unter Abstraktion
die methodische Auslassung verstanden
wird, die zu einem bestimmten Ergebnis
fiihrt, dann. ist demgegeniiber der ,Abstrak-
tionsgeist“ die verfalschende Simplifizierung
des Sachverhalts, ein Auflerachtlassen der
konkreten, vielfiltigen Beziige zugunsten
eines kleinen Ausschnittes, der nunmehr ab-
solut gesetzt und dessen Wesen nicht mehr
als blofles Herausgehobensein aus einer um-
fassenderen Einheit verstanden wird. ,In
dem Augenblik, in dem wir willkiirlich
einer bestimmten Kategorie, die von allen
anderen isoliert wurde, den Vorrang ein-
rdumen, sind wir Opfer des Abstraktions-
geistes“ (171). Dieser Geist der Abstrak-
tion ist nicht intellektueller, sondern leiden-
schaftlicher Natur. ,Dies trifft im hdchsten
Grad auf die zu, die beispielsweise den An-
spruch erheben, die gesamte menschliche
Wirklichkeit von wirtschaftlichen Tatsachen
aus zu interpretieren* (ebd.) Das Verhidng-
nisvolle dieses um sich greifenden Un-,Gei-
stes“ aufzuzeigen, ist das Anliegen Marcels.
So ist sein Buch zugleich als ,Meditation
des Bosen“ (16) gedacht. — Der Vereinfa-
chung, dem Abstrakten — in diesem Sinn
der Leidenschaft zugeordnet — stellt er den
Geist und die Liebe als das Konkreteste ge-
geniiber. Er nennt sie das , Universelle“ und
meint damit den unverginglich giltigen
Wert des Humanen. Hier begegnet sein
Werk dem alten Bemithen der Philosophie,
Schein und Sein voneinander zu trennen —

eine Unterscheidung, die nur durch Refle-
xion moglich ist. Nun steht aber tatsichlich
fest, dafl die Reflexion in dem Mafle ver-
kiimmert, als die Technik voranschreitet
(Technik ganz allgemein verstanden als die
,Gesamtheit methodisch erarbeiteter Ver-
fahren, ...deren Anwendung die Verwirk-
lichung eines bestimmten konkreten Zieles
gewihrleistet” [93]). Darum kann sich heute
auch das ,Universelle nur auflerhalb der
Massen und gegen sie behaupten® (18).

Nach dieser thematischen Grundlegung
verfolgt der Verfasser in drei lose aufein- .
anderfolgenden Teilen sein Anliegen und
untersucht einzelne Wirklichkeitsbereiche des
Menschen. — Im ersten Teil befafit er sich
in einer scharfsinnigen Analyse mit den
Verfallserscheinungen der Gegenwart, die
immermehr darauf hinzielen, jedes Gespiir
firr menschliche Freiheit abzustumpfen. ,Die
meisten Zwangsregelungen ... werden als
positive Ausdriicke eines sozialen Fortschritts
betrachtet* (36). Tiefer eindringend in die
Hintergriinde dieses Prozesses, stellt er fest,
dal ,die Krise, die der abendlindische
Mensch heute durchmacht, eine metaphysi-
sche Krise ist“ (46). Ein Ausweg aus dieser
verzweifelten Lage setzt die Erkenntnis vor-
aus, dafl ein ,Mensch nur in dem Mafle frei
sein oder bleiben kann, in dem er mit dem
Transzendenten verbunden bleibt* (33). —
Der zweite Teil behandelt die Auflésung
der Werte: Die Entstellung der Wahrheit
durch Fanatismus und Vereinfachung; die
Zahl, Sinnbild quantitativen Denkens, ver-
dringt die innere Erfahrung des Werthaf-
ten; schlieflich verflacht die Idee des Die-
nens, der Hingabe, zur Vorstellung reiner
Niitzlichkeit. ,Eben im Namen eines intro-
vertierten Begriffs der Gleichheit will man
sich heute gegen die ldee des Dienens auf-
lehnen. Hiermit kehrt man der wahren Bri-
derlichkeit ... den Riicken“ (229). — Ein
ausfiihrliches Eingehen auf die vielfachen
Kriterien der beraufsteigenden apokalypti-
schen Katastrophe geben dem dritten Teil
seine Prigung; daran ankniipfend lifit der
Verfasser uns an seinen Uberlegungen teil-
nehmen, wie der Mensch im Fluf unserer
Zeit bestehen kénne. — Ein Nachwort fafit.
das Grundthema noch einmal — man méch-
te sagen: beschwérend — zusammen.

Die Lektiire des Buches 1a8t den Eindruck
entstehen, als ob seine einzelnen Kapitel auns
Vortragen hervorgegangen wiren; dies wiir-
de auch ihre nicht sehr strenge Aufeinander-
folge erkliren. Dafl von der urspriinglichen
Brillanz der Schreibweise Marcels 1 der
Ubersetzang nur hin und wieder etwas auf-
blitzt, ist vielleicht der Schwierigkeit zuzu-



312

schreiben, das Atmospharische des franzosi-
schen Geistes in die deutsche Sprache her-
iiberzuretten. Trotzdem bleibt der aktuelle
Inhalt dieses Buches, sein verbindlicher An-
ruf an den Menschen, jedem Mitdenkenden
—nicht nur dem Philosophen! — zugéanglich.

B. Richter S]

Coreth, Emerich S].: Grundfra-
gen des menschlichen Da-
seins. Innsbruck, Tyrolia-Uerlag, 1956,
152 S., 6,80 DM.

Die Einsicht, dafl der Mensch nach sich
selbst fragt, ist zwar nicht neu, sie wird
aber nicht oft so ansprechend entwickelt wie
in diesen knappen Aufsitzen, in denen der
Verf., o. Professor fiir Philosophie in Inns-
bruck, seine Leser zu eigenem philosophi-
schen Denken fithrt, ohne Fachkenntnisse
vorauszusetzen. Das Buch will kein systema-
tisches Werk sein; es greift nur einige we-
sentliche Fragen heraus und verleugnet auch
in der Sprache sein Entstehen aus meist fir
junge Menschen gehaltenen Vortragen nicht.
— Den Ausgangspunkt bildet die unbestreit-
bare Tatsache, dafl der Mensch nach sich
selbst fragt, dal er das kann und es. so-
gar muBl. Daraus wird die Struktur unseres
menschlichen Daseins als geistiges Erkennen,
freies Wollen und sittliches Handeln aufge-
wiesen. Wenn Philosophie aber nach dem
Menschen fragt, so greift sie damit schon
uber diesen hinaus nach der Gesamtheit des
Seins, in dessen Zentrum sie auf Gott stoflen
mufl. wenn sie sich nicht selbst die Augen
verbindet. Das ist keine Vermengung mit
der Theologie, sondern die konsequente
Durchfihrung der Philosophie, wie sie mit
den Kriften der natiirlichen Vernunft sehr
wohl mdglich ist. Die theologische Betrach-
tungsweise soll die philosophische keinesfalls
ersetzen. Dennoch gibt es Probleme, die vom
Verstand allein nicht befriedigend geldst
. werden kénnen, wie z. B. die Frage nach dem
Sinn der Geschichte. Gerade das Kapitel iiber
die Geschichtlichkeit des Menschen ist beson-
ders interessant, da diese Fragen heute im-
mer gréflere Beachtung finden. So etwas wie
eine Philosophie der Geschichte gibt es ja
erst seit Herder und Hegel, aber seitdem
erregt dieses Réitsel das Interesse der Philo-
sophen. Nun kann man zwar herausarbeiten,
was das Wesen der Geschichte ist, aber ihr
letztes Geheimnis, ihren eigentlichen Sinn
kann nur der gldubige Mensch verstehen.
So zeigt sich hier schon die Wechselwirkung
zwischen Glauben und Erkennen, die in den
letzten Kapiteln (,Philosophie und Religion*
und konkreter: ,Philosophie und Christen-
tum®) ausdriicklich behandelt wird. Es ist
erfreulich, dafl der starre Gegensatz, den

Buchbesprechungen

man seit der Aufklarung zwischen Religion
und wissenschaftlicher Philosophie konstru-
iert hatte, heute weitgehend aufgegeben ist.
Und es sind Anzeichen vorhanden, daf} sich
nach soviel feindseliger Polemik eine neue,
vielversprechende Begegnung anbahnt. Aber
wenn das Buch auch von polemischen und
apologetischen Tendenzen frei ist, so geht es
hier wie auch sonst der Auseinandersetzung
mit anderen Ansichten nicht aus dem Wege.
Dadurch gewinnt der Leser auch ein Bild von
der philosophiegeschichtlichen Position des
Vi’s der — aufbauend auf der scholasti-
schen Tradition — dem modernen Philo-
sophieren und seinen Anregungen offen-
steht. G. Soballa §]

Hollenbach, Johannes Michael: Der
Mensch als Entwurf. Seins-
gemdfle Erziehung in technisierter elt.
Frankfurt/Main, Uerlag Jos. Knecht.
Carolusdruckerei (1957). 499 S., Ln. DM
17,80.

Der Vi. kommt aus der Jugendpidagogik
her. Er mochte mit seinem Buch die erhéh-
ten Erziehungsschwierigkeiten in der her-
anwachsenden Generation, die Eltern, Leh-
rer, Fiirsorger und Richter vor grofie Ritsel
und schwerste Probleme stellen, klaren hel-
fen und damit allen, die mit der Jugend zu
tun haben, eine Hilfe geben. Er geht von
der Tatsache aus, dafl die Technisierung un-
seres Lebens fir den Jugendlichen Unge-
borgenheit, Reizbarkeit, seelische Uberforde-
rung durch verfrithte Auseinandersetzung
mit unkindgemifien Ansichten und Erlebnis-
sen mit sich bringt und eine durch die Um-
pragung des leibseelischen Persongefiiges be-
dingte Verschiebung der Reifefaktoren zur
Folge hat. Um dem Strukturwandel gerecht
zu werden und den Schwierigkeiten beizu-
kommen, greift man meist zur Psychologie.
Aber hier zeigt sich, wie der V1. darlegt, daf
bei allem Erkenntniszuwachs im einzelnen
die kindlichen und jugendlichen Erfahrun-
gen auf Grund mangelnder Metaphysik all-
zu oft falsch gedeutet werden. Insbesondere
setzt sich der V. hier mit Sigmund Freud
auseinander, fiir den Religion eine Art von
Zwangsneurose und ein System von Wunsch-
illusionen war. Der heranwachsende Mensch
werde viel stirker durch die gottentfremde-
te Wertewelt, durch die Desorientierung und
Haltlosigkeit der Erwachsenen als durch die
technisierte Umwelt belastet. Denn seine
Natur entwickle geniigend Krafte, um sich
der verinderten Umwelt anzupassen; was
ihm aber fehle, sei das Vorbild und die Fith-
rung. Und nun entwirft der Vf. in einem
positiven Aufriff (der den gréfiten Teil des



Buches ausmacht) ein grofangelegtes Bild
vom leibseelischen und geistseelischen Wer-
den des Menschen vom Kindesalter bis zum
18./19. Lebensjahr. Die Eigenart dieser Dar-
stellung besteht darin, daf die modernen
Erforschungsergebnisse der Psychologie und
Pidagogik metaphysisch gedeutet werden,
um so die Verhaltensweisen des Kindes und
des Jugendlichen verstindlich zu machen.
Die Rechtfertigung der solcher Deutung zu-
grunde liegenden Philosophie hat der Vi.
frither in seinem Werk ,Sein und Gewissen.
Uber den Ursprung der Gewissensregung®
(Baden-Baden 1956) gegeben. Der Grund-
gedanke seiner Anthropologie ist folgender:
Der Mensch als werdendes Wesen ist ,auf
Weltbewiltigung entworfen, insofern sein
Leib mitsamt der stofflich bedingten Welt
fiir thn Mittel der Selbstdeutung, der Selbst-
erhaltung und Selbstentfaltung ist“ (104).
Tiefer gesehen ist er auf Partnerschaft ent-
worfen, letztlich anf Partnerschaft mit einer
absoluten Person (Gott). Auf dem Grunde
solcher ,vorentworfener Beziehungen® (285)
kommen die verschiedenen Krifte des jun-
gen Menschen (seine Grundleidenschaften
und Grundtriebe) ins Spiel. Der Weg der
Selbstverwirklichung (Personentfaltung)
fihrt vom ersten Erfassen des eigenen Ich
bis zur Ausreifung des Verantwortungsge-
wissens in der Unterordnung (als Knecht
und Magd) unter den absoluten Partner
(Gott), der die Erfiillung des Verlangens
nach Anerkennung und Liebe bedeutet. —
Das Buch enthilt eine Fille von ansgezeich-
neten Erkenntnissen und ragt iiber die rein
psychologisch orientierte piddagogische Lite-
ratur weit hinaus. Es verlangt allerdings ein
angestrengtes Mitarbeiten und dirfte sich
vor allem fir piddagogische Arbeitskreise
empfehlen. Fr. Wulf S]

Guardini, Romano: Der unvoll-
stindige Mensch und die
Macht Wirzburg, Werkbund-Uerlag
(1956). 32 S., kart. DM 2,70.

Das vorliegende geschmackvoll aunfge-
machte Heft (Grofioktav) stellt die erwei-
terte Form eines Vortrages dar, den G. auf
der Jahrestagung des Vereines deutscher
Eisenhiittenleute 1955 in Diisseldorf gehal-
ten hat. Es geht darin um ein zentrales Pro-
blem unserer Zeit, nimlich um die Neu-
ordnung des Verhiltnisses des Menschen
zur Macht. Die Gedanken des Verfassers
sind etwa folgende: Damit der Mensch sich
im Dasein behaupte und entfalte, mufl er
die vorgegebene Welt der Natur in Kultur
verwandeln. Indem er sich nun zum Herrn
der Natur macht, erfahrt er in einem Rick-
stofl ihre Machtigkeit. Natur, den Stoff der

Buchbesprechungen '

318

Welt, ,ergreifend”, wird er selbst ergriffen.
Dieser geschichtliche Proze von Ergreifen
und Ergriffenwerden ist heute in eine ent-
scheidende Krise geraten. Der Mensch ver-
mag die von ihm ergriffene natiirliche Welt
nicht mehr zureichend in das Gefiige seines
Daseins einzubeziehen. Gewif}, er hat noch
mehr Macht gewonnen, aber er weif keine
genaue Antwort mehr auf die Frage: Macht
— wozu? Die naturhaften Krifte, die er
entbunden hat, drohen ihn zu zerstéren.
Somit entsteht die Notwendigkeit eines
neuen Durchdenkens des Problems der giil-
tigen Beziehung des Menschen zur Madht.
Madht oder genauer derjenige, der Triger
der Macht ist, mul in der Ordnung des Da-
seins stehen. Er mufl um seine Verantwor-
tung wissen, dafl mit Macht das Rechte und
nur dieses zu geschehen habe. Hier nun ist
der heutige Mensch ,unvollstindig®. Seine
wissenschaftliche und technische Leistung
ist unvorstellbar gewachsen, und doch droht
das Geleistete aus dem Kosmos des Huma-
nen herausznfallen und bedroht diesen.
Was also mufl geschehen? Der Mensch muf
lernen, seine Macht zu meistern. Er muf es
neu lernen, das machtvoll gewirkte Werk
in das Ganze des menschlichen Daseins ein-
znordnen. Wie soll das geschehen? Der
Mensch mufl sich bemiithen um die Klarheit
des Blickes, damit er das ihm Gemifle er-
kenne. Er muf} sich zweitens einiiben, den
blinden Trieb der Macht zu bindigen. Er
mufl ein asketischer Mensch werden. Er muf§
drittens seinen wunbindigen Aktivismus
durch die Ruhe der Kontemplation iiberwin-
den. Hier nun macht G. ganz konkrete Vor-
schlidge. Er empfiehlt dem geschiftigen Men-
schen ein Sich-Zuriickziehen ans der Unrast
des Alltags an einen Ort der Ruhe. Dort
soll er in einem weiteren Sinne ,geistliche
Ubungen® machen. Er empfiehlt weiterhin
eine tdgliche Viertelstunde der Sammlung
und Besinnung.

Die Analyse Gunardinis ist klar und durch-
sichtig, seine Sprache von eindrucksvoller
Einfachheit und Geformtheit, seine prak-
tischen Anweisungen sehr beherzigenswert.

H. Wulf S]

Guardini, Romano: Der Dienst
amNdadchsten inGefahr Wirz-
burg, Werkbund-Uerlag (1956). 30 §.,
kart. DM 2,70.

Im gleichen Format verdffentlicht der
Verlag einen Vortrag Guardinis, den dieser
1956 auf der Jahrestagung des ,Verbandes
deutscher Mutterhiuser vom Roten Kreuz®
in Miinchen gehalten hat. Der Autor setzt
darin auseinander, dafl der Dienst am
Nichsten deshalb in Gefabr sei, weil eine



314
rein humane Motivation dieses Dienstes
nicht nur nicht ausreiche, sondern in human
verhiillte Brutalitit umzuschlagen drohe.
Das Humane sei eine ambivalente Wirklich-
keit. Diese These wird in ihren wesenhaf-
ten und geschichtlichen Voraussetzungen in
folgenden Schritten untersucht:

1. Dafl jedwedem Notleidenden, also
auch dem Fremden, geholfen werden miisse,
sei, wie die Geschichte erweise, nicht einfach
natirlich.

2. Der kategorische Imperativ zu helfen
sei nur za begreifen von der Botschaft Chri-
sti her. In dieser werde deutlich, dafl jeder
Mensch ein von Gott angeredetes Du sei,
mehr noch, ein Bruder Christi, mit dem sich
der Herr selber identifiziere.

8. Somit sei Christus letztes und eigent-
liches Motiv des Helfens, und von ihm her
bekomme dieses seinen absoluten kategori-
schen Charakter in bezug auf jeden, beson-
ders den hilflosen Menschen.

4. Diese Botschaft sei im Launfe der Neu-
zeit immer starker sdkularisiert worden.
Zwar schiene sie zunichst zu einer Forde-
rung allgemeiner Menschenliebe geworden
zu sein. Doch diese Forderung habe sich ab-
gelést von seiner dhristlichen Grundlage,
und eben diese Abldsung, die geistesge-
schichtlich eine Konsequenz des Positivismus
nund Liberalismus sei, habe auch das aufge-
stellte humanitire Ethos in Frage gestellt.
Die mangelnde Fundierung einer blof} hu-
manitiren Sittlichkeit sei in uniibersehbarer
Weise offenbar geworden in den brutalen
Geschehnissen, die unsere Generation er-
lebt habe.

5. Dieser Prozef sei heute noch keines-
wegs zu Ende gekommen. Das Bewufitsein
der Verpflichtung des Helfens von Person
zu Person werde immer schwicher. Auf der
einen Seite werde ein Kollektiv um Hilfe
angegangen und der Anspruch der Not nicht
mehr einem lebendigen Herzen anvertraut.
Auf der anderen Seite werde die Hilfe
selbst immer mehr biirokratisiert, werde zur
Funktion eines anonymen Gebildes und zu
einer nur sachlichen Leistung.

InNachbemerkungen geht erdann. auf Ein-
wande seiner Hoérer ein, Einwénde, die alle
darauf hinauslaufen, dafl der Riickgriff auf
das Nur-Humane in der heutigen Situation
unausweichlich sei. Auch wir sind der Mei-
nung, dafl das Ethos des Helfens, das in je-
dem Menschen den Néchsten zu sehen in der
Lage ist, nur in der Nachfolge Christi voll-
zogen werden kann. Immerhin mufl doch ge-
sagt werden, daf} es viele anonyme Christen
geben kann, und dafl im bestimmten Sinne
jedes giltige Ethos Nachfolge Christi ist
und die Verwirklichung eines solchen Ethos
aus der Gnade Christi geschieht. H. Wulf §]

Buchbesprechungen

Hick, Ludwig CSSR: Stellung
des hl. Paulus zur Frau im

Rahmen seiner Zeit (Kirche
und Uolk Band V). Koln, Amerikanisch-
Ungarischer Uerlag 1957, 196 S.

Der VI. schikt seiner Studie einen
Uberblick iber die Wertung und Behand-
lung voraus, die das weibliche Geschlecht
im Staats- und Familienleben der antiken
Kulturvélker erfahren hat. Was darin iber
die Stellung der Frau bei den Griechen und
Romern, in der stoisch-hellenistischen Zeit,
im AT und im spiteren Judentum in breiter
Ausfithrlichkeit berichtet wird, ist eine Zu-
sammenfassung der Ergebnisse der heutigen
Geschichtswissenschaft.

Der geschichtliche, religionssoziologische
Hintergrund wird deswegen so eingehend
gezeichnet, um davon das Neue, das Jesus
durch die innere Erneuverung des Ehe- und
Familienlebens zum Wohle des Frauenge-
schlechtes gebracht hat, im zweiten Teil des
Buches um so heller und deutlicher abhe-
ben zu kénnen. Leider stéren in diesen Aus-
fiihrungen manche Redewendungen und Pro-
vinzialismen, die in einem gelehrten Werke
fehl am Platze sind. So zum Beispiel, wenn
es heiflt, daB Adam sein tiefstes Wissen
wunter Beweis gestellt hat® (S. 51), oder
wenn der Vf. sagt, das Volk braucht ,halt®
Kinder (S. 21); das Weib ist ,halt* (fir die
Heiden) ein unsterblich notwendiges Ubel
(S. 45); Ehe und Familie gehéren ,halt zur
Lebensform dieses Aons (S. 88).

Sorgfiltiger wird des Vf's Sprache,
wenn er im dritten Teil die Stellung der
Frau in den paulinischen Briefen untersucht.
Um den Stand der Frage zu kennzeichnen,
werden zundchst die Anffassungen jener
Autoren analysiert, die die Auflerungen des
Apostels im fravenfreundlichen oder im
frauenfeindlichen Sinne verstehen. Anschlie-
flend werden die zwei Hauptthesen aufge-
stellt, die fiir Pauli Standpunkt in der
Frauenfrage grundlegend und entscheidend
sind. Die erste vertritt die Gleichwertigkeit
der Geschlechter vor Gott, die zweite ver-
langt von der verheirateten Frau eine grund-
satzliche Unterordnung unter den Mann.

Um die Gegensdtze auszugleichen, die
zwischen der zweiten und ersten These vor-
zuliegen scheinen, wird die Unterordnung
der Frau unter den Mann von Hick im Sin-
ne Pauli sorgfiltig untersucht. Dabei wird
dem Gebot der Verschleierung (1 Kor 11)
eine Deutung gegeben, die zwar nicht alle
Schwierigkeiten restlos behebt, aber doch
eine Lasung bietet, die dem Grundgedanken
des Apostels gerecht wird, ohne ihn in Wi-
derspruch mit sich selbst zu setzen. Nach
Paulus stehen beide Geschlechter Gott gleich



' Buchbesprechungen

nahe, sind aber so verschieden voneinan-
der geschaffen, dafi sie ihre spezifischen Ga-
ben und Aufgaben haben nund nur im har-
monischen Zusammenwirken ihren Lebens-
sinn und Daseinszweck erfilllen kénnen.

Das letzte Anliegen unseres Buches ist die
Stellung der Frau im Gesamtorganismus der
Kirche. Trotz der Hochschidtzung, die Pau-
lus den Frauen und Jungfrauen seiner Zeit
entgegenbrachte und trotz der unschitzba-
ren Dienste, die sie thm beim Aufbau sei-
ner Kirchengemeinden geleistet haben, hat
er sie vom Empfang der sakramentalen Prie-
sterweihe ausgeschlossen. Auch das amtliche
Lehren hat er dem Frauengeschlecht nach 1
Tim 2,12 ausdriicklich entzogen. Was den
Vélkerapostel dazu bestimmte, war, trotz
aller natiirlichen Konvenienzgriinde, in letz-
ter Hinsicht nicht ein Naturgesetz, nach dem
die weibliche Eigenart als solche ein Weihe-
hindernis wire. Der ausschlaggebende Fak-
tor war vielmehr nach den Feststellungen
unseres Buches der positive Wille Gottes,
den der Apostel entweder in einer person-
lichen Offenbarung vernommen oder aus
der Tradition der Urkirche empfangen
hat. Die religios-kirchliche Aufgabe der Fran
liegt daher nach Paulus nicht auf der Linie
des geweihten Amtspriesters, sondern im
Laienapostolat und in der katholischen Ak-
tion, zu der sie durch Taufe und Firmung
genau so wie der minnliche Laie befdhigt
und berufen ist.

Ist die Begriindung dieser These einer-
seits oft anch weit ausholend, indem sie, der
Gewohnheit des Verfassers gemifl, Gegen-
stinde einbezieht, die als ldngst bekaunt
vorauszusetzen sind, so stofit sie doch
anderseits mit der Verteilung ihrer Grund-
positionen in aktuellste, neuerdings sogar
staatspolitische Fragebereiche vor. Priift man
die gegebenen Antworten auf ihre biblisch-
paulinischen Grundlagen, so wird nicht ge-
leugnet werden koénnen, dafl der Vi. sich
streng bemiiht hat, aus den Schriftstellen
nicht mehr herauszulesen, als nach dem Zu-
sammenhang objektiv darin enthalten ist.
Daf er zu den Exegeten gehort, die Paulus
im frauenfreundlichen Sinne verstehen, sieht
man besonders aus seiner Deutung des Re-
deverbots, nach dem die Frauen in den Ge-
meindeversammlungen schweigen sollen (1
Kor 14, 34f.). Nach Hick erstreckt sich das
Verbot inhaltlich direkt nur auf das Disku-
tieren im Anschluf an die Lehrvortrige,
nicht auf das geordnete charismatische Be-
ten und Weissagen. Ob diese und einige
andere Textinterpretationen die Zustim-
mung der Fachexegeten finden, sei dahinge-
stellt. Als Ganzes aber empfehlen wir das
Buch. Ein Literatur- und Sachverzeichnis
wire erwiinscht gewesen. H. Bleienstein S]

) _‘ © 815
Konigbauer, Dr. Ludwig SDB.: Das
Menschenbild beiFranz von
Sales (Studien zur Geschichte der Mo-
raltheologie, hrsg. von Michael Miiller,
8. Bd.). Regensburg, Friedrich Pustet,
1955. 885 S., kart. 18.— DM.

Vorliegende Studie wurde als Disserta-
tion bei der kath.-theol. Fakultit der Uni-
versitit Wiirzburg eingereicht. Das Thema
war dem Verfasser von seinem Lehrer, dem
friheren Wiirzburger Moraltheologen Mi-
chael Miiller, einem vorziiglichen Kenner
und groflen Verehrer des hl. Franz von Sa-
les, gestellt worden.

Im ersten Teil seiner Arbeit untersucht
der Verfasser das salesianische Gottesbild,
da es ihm die Voraussetzung des salesiani-
schen Menschenbildes zu sein scheint. Fiir
Franz sei Gott die sich mitteilende Liebe,
und als solcher sei er firr ithn Grund und
Ziel des Menschen. K. nennt es ein ,optimi-
stisches“ Gottesbild, weil es anf der Liebe
aufbaut, und stellt es einer ,pessimistischen®
Gottesvorstellung gegeniiber, die auf der
Furcht beruht. Er zeigt, wie sich dieses Got-
tesbild im Lebensgang des Heiligen entwik-
kelt und immer mehr gefestigt habe. — Der
zweite Teil enthilt eine kleine salesianische
philosophisch-theologische Anthropologie:die
Bewertung des Leibes, die Schichten der
Seele, insbesondere die ,feine Spitze“ der
Seele, die leib-seelischen Wechselbeziehun-
gen und endlich den Zustand des Menschen
auf dem Hintergrund von Siindenfall und
Erlésung. — Der dritte Teil, ,Formprin-
zipien des salesianischen Menschenbildes®
iiberschrieben, behandelt die zentrale Stel-
lung, die Franz dem freien Willen, seiner
inneren Souverdnitit und &ufleren Unan-
tastbarkeit, fiir die Personlichkeitsbildung
zuschreibt, sowie die iiberragende Bedeu-
tung, die er der Liebe als tragender und
formender Kraft der Persénlichkeit beimifit.
— Der vierte Teil ist der Entfaltung und
dem Zielbild der salesianischen Personlich-
keit gewidmet. Der Genfer Bischof betont
die Werthaftigkeit der emotionalen Krifte
des Menschen und fordert ihre Einbeziehung
auch in den religiésen Lebensvollzug; er
dringt auf individuelle Persénlichkeitsge-
staltung und erstrebt die harmonische Aus-
geglichenheit der Gesamtpersonlichkeit. Ein
lebensbejahender Optimismus miisse den
Christen erfiillen, was sich in einer positi-
ven Haltung zur Arbeit, zum Beruf, zu den
Weltgiitern und in einem echten Kontakt
mit den Mitmenschen zeige. ~— Der fiinfte
Teil endlich spricht von der Fiille und Voll-
endung, die das Menschentum des Christen
in der iibernatiirlichen Ordnung, insbeson-



316
dere durch die Gottesliebe als Mitte des Be-
wufltseins und aller Tugenden erfahre. Dar-
auf beruhe die Geborgenheit des Christen
inmitten &duflerer Bedrohtheit sowie seine
Zuversicht in bezug auf das ewige Heil.

Die Studie ist sehr sorgfiltig gearbeitet.
Der Verfasser hat sich eine umfassende
Quellen- und Literaturkenntnis erworben.
Er 1t hiuofig Franz von Sales selbst zu
Wort kommen und belegt seine Ausfithrun-
gen immer wieder durch andere Autoren.
Die einzelnen Kapitel gewahren darum dem
Leser einen zuverldssigen Einblik in die
salesianische Lehre, der ihm ein eigenes Ur-
teil gestattet. Wenn wir im folgenden noch
einige Ausstellungen machen, dann mége
der Eindruck, dafl es sich um eine griindli-
che Arbeit handelt, nicht verwischt werden.
— Es wird dem Autor niemand verwehren,
dafl er die Grofle und Anziehungskraft des
salesianischen Menschenbildes herausstellt
und auch gegen anthropologische Irrtiimer
und Zerrbilder in der christlichen Uberlie-
ferung abhebt. Aber er hitte hin und wie-
der dabei gerechter verfahren miissen. Das
»pessimistische“ Gottesbild, das er zeichnet
und dem ,optimistischen® Gottesbild des hl.
Franz gegeniiberstellt, ist von einer unzu-
lassigen Vereinfachung. Auch sonst stdren
hiufige Werturteile, die in einer Darstel-
lung des objektiven Befundes nicht ange-
bracht sind. Im iibrigen scheinen uns manche
solcher Urteile auf einer zu geringen geistes-
und frommigkeitsgeschichtlichen Differen-
zierung zu beruhen und zu wenig die psy-
chologische und charakterologische Indivi-
dualitit des Menschen zu beriicksichtigen
(auf der doch gerade Franz von Sales so sehr
besteht!). Man kann die Sprache des alt-
kirchlichen Mdnchtums oder der Imitatio
Christi (vgl. S. 195) nicht einfach mit der
des hl. Franz von Sales vergleichen, ganz
abgesehen davon, dafl bei diesem als sehr
differenziertem Menschen und hervorragen-
dem Menschenkenner psychologische Einsich-
ten und praktisch-pddagogische Intentionen
{wie nie bis dahin in der Frommigkeitsge-
schichte der Kirche!) im Vordergrund ste-
hen und seine Aussagen mitbestimmen. Man
miifite darum, um die Heiligen und auch
Franz von Sales ganz zu verstehen und rich-
tig in den Traditionsstrom einordnen zu
konnen, gleichsam durch die oberste Schicht
ihres Wesens und ihrer Auflerungen in die
tiefer liegenden und eigentlichen Schichten
vorstoflen, wie es etwa H. Waach in ihrer
vergleichenden Studie iiber die Geistliche
Lehre des hl. Johannes vom Kreuz und des
hl. Franz von Sales wenigstens andeutungs-
weise versucht hat (in: Jahrbuch fiir Mystische
Theologie, 1, 1955, S. 179ff.). Man kann nur
bejahen, was Waach zum Schluff ihrer Stu-

Buchbesprechungen '

die schreibt (S. 228): ,Es ist gut, Jobannes
vom Kreuz zu kennen, um Franz von Sales
besser und tiefer zu verstehen... Erst auf
dem Hintergrund des ,strengen’ Johannes
vom Kreuz hebt sich der ,milde’ Franz von
Sales richtig ab... Es ist aber auch gut,
Franz von Sales zu kennen, um Johannes
vom Kreuz besser verstehen zu lernen...
Auf dem Hintergrund der salesianischen
Liebe, die nur auf Gott allein hinzielt, nur
Thn treffen will und daher alles andere fal-
len 14f¢, hebt sich der ,reine Glaube‘ und
die ,Leere’, die er in den Seelenkriften
schafft, nicht als lebensferne esoterische
Wahrheit fiir Mystiker ab, sondern als theo-
logischer Ausdruck dessen, was die Liebe
ohnedies ersehnt.“ — Mit solchen Bemer-
kungen m&chten wir nur darauf hinweisen,
wieviel noch zu tun ist, ehe es uns gelingt,
die verschiedenen Frommigkeitsschulen und
die psychologisch oft so entgegengearteten
groflen geistlichen Lehrer der Kirche aus
der einen und allen gemeinsamen Lehre des
Evangeliums heraus zu sehen und nebenein-
anderzustellen. Fr. Wulf §]

Thibon, Gustave: Nietzsche und
der heilige Johannes vom
K reuz Eine charakterologische Studie.
Paderborn, Ferdinand Schoningh, 1957 .
132 8., DM 7.50.

Friedrich Nietzsche und den hl. Johannes
vom Kreuz miteinander zu vergleichen, er-
scheint auf den ersten Blick nicht selbstver-
stindlich. Beide haben jedoch das eine ge-
meinsam, dafl sie ,Magier des Extremen®
(S. 108) sind. Nur sind sie es auf eine ganz
verschiedene, ja entgegengesetzte Weise,
und zwar wurzelt dieser Kontrast nicht im
Personlich-Individuellen, sondern es ist der
Gegensatz zweier Grundhaltungen, der in
ihm mit besonderer Schirfe zutage tritt, und
der heute, im Zeitalter der Psychiatrie, be-
sondere Beachtung findet. So ist die charak-
terologische Untersuchung dieser ungewéhn-
lichen Personlichkeiten, die sich hinsichtlich
der psychologischen Methode bewufit an
Ludwig Klages orientiert, keineswegs Selbst-
zweck. — Der erste Teil der Studie gibt eine
Einfihrung in die Charakterkunde, die aber
nicht blofe Darlegung, sondern zugleich kri-
tische Interpretation auf dem Hintergrund
der thomistischen Metaphysik sein will. Im
zweiten Teil stellt der. Autor den Stolz als
Ursprungsmdéglichkeit geistiger Stérungen
heraus. Es geht thm darum, den entscheiden-
den Grund fir die iberhandnehmenden
neurotischen Erkrankungen in einem falschen
Verhiltnis zu den spezifisch menschlichen
Seinsbedingungen aufzuzeigen. Der Mensch



Buchbesprechungen

ist kein Wesen der absoluten Autonomie,
und auch mit dem Aufwand aller geistigen
Raffinesse gelingt es ihm nicht, sich zu einem
solchen umzuliigen. Eine wirklich konsequen-
te Durchfiihrung dieses Versuchs mufl mit
innerer Notwendigkeit im Wahnsinn enden,
wihrend das Sicheinfiigen in die Wahrheit,
die Unterwerfung unter Gott, bis zur Selbst-
bingabe, erst zum eigentlichen Selbstbesitz
fihrt.

Johannes vom Kreuz und Nietzsche sind
exemplarische Verkdrperungen der skizzier-
ten Haltungen. Beide ,verzehrten sie sich
in Sehnsucht nach iibermenschlicher Fiille®
(S. 72), jedoch ,der eine versank im trans-
zendenten Licht. Der andere aber wollte
sich in sich selbst versenken,... und starb

317

an der verzehrenden Introversion eines Sa-
turn und Narzil}“ (S. 78). Die Studie ist nicht
nur ein geistvoller Einfall, sondern stiitzt
sich auf ein solides Fundament von Stel-
len, die in der Scharfe ihrer Formulierung,
wie sie auch dem groflen Kirchenlehrer eigen
ist, frappant gegeneinanderstehen. Thibon
selbst weil sebr gut, dafl er Nietzsche hier
nur unter einer — wenn auch hervorstechen-
den — Riicksicht betrachtet, und daf} es da-
neben noch andere gibt. ,Aber davon abzu-
sehen ist nicht Liige® (S. 129). Durch diese
kluge Beschrankung gelingt in dem schma-
len Band, der ja nur ein Kapitel eines grofie-
ren Werkes ist, eine Darstellung von iber-
zeugender Eindruckskraft, der nicht nur theo-
retische Bedeutung zukommt. G. Soballa S]

Biographien

Leonhard von Matt und M. H. Uicaire
OP.: Dominikus. Wirzburg, Echter
Uerlag, 1957. 159 Lichtbilder mit Erkli-
rungen und 234 Textseiten. Geb. DM
22,—.

Wie viel und wie wenig vom Leben und
Wirken eines Heiligen des 13. Jahrhun-
derts heute noch photographiert werden
kann, sieht man an den 159 Lichtbildern im
vorliegenden Dominikus-Buch. 130 Fotos
sind — zu einem ganz geringen Teil gestell-
te — Originalaufnahmen des bekannten
schweizerischen Photographen Leo von Matt.
Der Rest besteht aus Fremdaufnahmen. In
ibrer Eindringlichkeit vermégen sie dem Be-
schauver, auf dem Hintergrund der Zeit- und
Kulturgeschichte, Leben und Werk des gro-
Ben Ordensgriinders bruchstiickartig gegen-
wirtig zu machen.

Wir sehen beispielsweise ,Rémisch Spa-
nien“ auf der Hochfliche von Alt-Kastilien
mit einigen gewaltigen Bauten aus der Ré-
merzeit, die Bischofsstadt Osma und die
Dorfpfarrei Caluerga, in ‘der Dominikus
geboren und erzogen wurde. Wir folgen dem
Vierzehnjdhrigen nach Palencia, in dessen
Domschule er fiir das Priestertum gebildet
und vorbereitet wurde. Wir betrachten die
noch erhaltene Kathedrale von Osma, in
deren Kapitel Dominikus regulierter Chor-
herr und Priester wurde. Wie er als Kano-
niker gekleidet war, sehen wir an einer Ala-
basterstatue aus dem 15. Jahrhundert. Von
1203—1206 begleiten wir ihn im Gefolge
des Bischofs von Osma auf einer Fahrt nach
Déanemark, in deren Verlauf er jenseits der
Pyrenden in Siidfrankreich den Haresien der
‘Waldenser und Katharer begegnete und sich
in Montpellier und Palmiers erfolgreich mit

ihnen auseinandersetzte. Wir bewundern
sein armseliges Wanderleben und seine rast-
lose Mitarbeit am pépstlichen ,Predigtwerk
Jesu Christi“ in der Diézese Toulouse und
Carcasonne. Schauplitze historischer Szenen
erinnern an den Kreuzzug gegen die Al-
bigenser, zu dem Papst Innozenz III. auf-
rief. Schenkungsurkunden bezeugen die er-
ste Klostergriindung in Prouille fiir Frauen,
die sich von der Haresie der Katharer.ab-
gewendet und bekehrt hatten. Auf einigen
Bildern stehen wir vor Hausern und Kir-
chen, in denen Dominikus gewohnt und ge-
predigt hat, so z. B. in Toulouse vor dem
Haus des Pierre Seila, das zur Wiege des
Dominikanerordens wurde. Vor unseren
Augen liegen die Bildnisse der Papste und
die Bullen, mit denen Innozenz III. und
Honorius II1. das Wachstum der neuen
Griindung gefordert und begiinstigt haben.
Neun Minjaturen aus einem Kodex der Vati-
kanischen Bibliothek geben die Kérperhal-
tungen und die Gesten wieder, mit denen
Dominikus sein betrachtendes Gebet zu be-
gleiten pflegte. Nach einem Relief hatte er
in St. Peter in Rom eine Erscheinung der
Firstapostel, die neben den Zeitumstanden
fir ihn bestimmend wurde, die Tatigkeit
seines Ordens auf die ganze Welt auszudeh-
nen. Wir sehen die Ausdehnung der Pre-
digerbriider und einige neugegrindete Nie-
derlassungen, besonders an den Universi-
tdten von Paris und Bologna, die durch den
beriihmten Magister Jordan von Sachsen und
den hl. Reginald von Orléans zu Haupt-
stiitzen der dominikanischen Bewegung wur-
den. Welche Rolle die Bettelarmut darin
spielte, offenbart eine Schenkungsurkunde,
die Dominikus vor den Augen seiner Jinger
in Bologna entzweigerissen hat. Die letzten



i

318

Bilder stellen dar, wie der Heilige im Krei-
se seiner Bologneser Briider gestorben ist
und wie wiirdig seine Gebeine in einem Sarg
aus Zypressenholz in seinem Grabmal in der
Kirche San Dominico geborgen sind. Den
Abschluf} bildet das dlteste Portrait des Hei-
ligen, das aus der Schule des Guido da
Siena stammt und heute im Besitz des Kunst-
museums der Harvard-Universitit in Cam-
bridge (USA) ist.

Die Bilder werden von einer gedringten
Lebensbeschreibung begleitet, Sie erst macht
dic Ideale des vollkommenen Lebens deut-
lich, die die Seele des heiligen Ordensstif-
ters erfiillten und ihren Ausdruck in einem
neuen Ordenstypus fanden, dessen Spirituali-
tit priesterlich, ménchisch-kontemplativ und
zugleich aktiv-apostolischist. Der Textstammt
von M. Humbert Vicaire, dem Kirchenhisto-
riker an der Universitit Freiburg i. U., der
sich schon 1938 durch sein zweibidndiges Do-
minikus-Werk und 1955 durch seine franzo-
sische Ubertragung des ,Libellus de princi-
piis Ordinis Praedicatorum® von Jordan von
Sachsen als einen der besten Kenner der Ge-
schichte des hl. Dominikus und seiner ersten
Jiinger erwiesen hat. Weil er aus allen ver-
fiigbaren Quellen schépft, gehen seine Aus-
filhrungen weit iiber das hinaus, was die
Bilder sagen und was in dieser Kiirze, Wir-
me und Erbaulichkeit iiber Dominikus und
sein Werk im deutschen Sprachraum ge-
schrieben wurde.

Die Ubersetzung Karl Keflers ist gut,
an manchen Stellen allerdings so wortge-
treu an die franzosische Denk- und Sprach-
weise gebunden, dafl das deutsche Sprach-
gefiihl verletzt wird. Ob darum nicht in die-
sen und in kiinftigen Fillen eine sinnge-
mifle Bearbeitung des Originals einer wort-
lichen Ubersetzung vorzuziehen wire?

H. Bleienstein S]

Kranz, Gisbert: Elisabeth von
T hiiringen. Augsburg, Uerlag Win-
fried-Werk, 1957. 64 S. mit 4 Bildtafeln
und 1 Karte Mitteleuropas.

Aus gesicherter Quellenkenntnis und ehr-
furchtsvollem Einfithlen in den Geist der
Dokumente wiéchst dieses lebendige Charak-
terbild der volkstiimlichsten deutschen Hei-
ligen. Der Verf. hat die Absicht, ,nur sicher
beglaubigte Tatsachen“ zu bringen ,und
- nichts, was nicht durch zuverldssige Quel-
len bezeugt ist* (11). Wenn er auch, um die
Bedrohung des ubernatiirlich Guten durch
das Sinnenhafte im Leben Elisabeths zu ver-
deutlichen, dementgegen eine kleine Legen-
de einflicht (25), so ist im ibrigen die kurze
- Lebensgeséhichte doch sehr sachlich gehalten.
H. Hartmann

Buchbesprechungen

Winowska Maria: Das wahre
Gesicht des Pater Pio, Prie-
ster und Apostel (Ubers. von
Dr. H. Schaad. Bibliothek Ekklesia
Nr.2). Aschaffenburg, Pattloch, 1957.
149 S., kart. DM 3,80.

Allmahlich wird der stigmatisierte Kapu-

. zinerpater Pio in San Giovanni Rotondo

(Italien) eine in der ganzen katholischen
Welt bekannte Personlichkeit. Eine Reihe
von Biichern, sind bereits iiber ihn erschienen,
die — wie die Verf. glaubt, sein Bild ver-
zerrt wiedergeben. Darum bemiiht sie sich,
sein wahres Gesicht zu zeichnen. Von per-
sonlichen Erlebnissen ausgehend, schildert
sie in lebendiger Weise die Atmosphire,
wie sie im Bannkreis des P. Pio herrscht:
die dufleren Umstinde, den Volkscharakter,
die Personlichkeiten seiner Umgebung und
sein Wirken in all dem. Was seine Person
betrifft, so versucht sie dieselbe real und
niichtern zu sehen und alle unangebrachten
Ubertreibungen zu vermeiden. Uber dem
Auflergewiohnlichen und den nach aufien
in Erscheinung tretenden Charismen ver-
gifit sie nicht das darzustellen, was von der
cigentlichen Sendung P. Pios uns zugéng-
lich ist: seine génzliche Entduflerung mit
Jesus, hervorgehend aus reiner Liebe zu
Gott und den Seelen, sowie seine Berufung,
gerade die schweren und hartnidkigen Siin-
der wieder zu Gott zuriickzuftihren.

Es ist natiirlich schwer, ein Buch iiber einen
Lebenden zu schreiben, der von sich aus al-
les verbirgt, was er nur verbergen kann,
um den auflerdem seine Ordensoberen einen
schiitzenden Zaun gezogen haben und iiber
dessen Begnadung sich die Kirche das letzte
Urteil noch vorbehalten hat. Trotzdem ist
es der Verl. gelungen, aus vielen Mosaik-
steinchen ein einigermaflen klares Bild zu-
sammenzufiigen. Erst spiter wird es einmal
mdéglich sein, dieses Bild ganz zu enthiillen.

Gern wiirde man in der deutschen Aus-
gabe auf die Kapiteliiberschriften mit ihren
oft reiflerischen Formulierungen verzich-
ten, die fir unser Empfinden den Gesamt-
eindruck stéren: Platzende Thermometer,
Beférderung zum Apostel, ein parfiirmierter
Kapuziner, gebetsumwickelte Operationsmes-
ser. Ad. Rodewyk S]

L’ Ermite, Pierre: In seiner Hand.
Autobiographie (Ubersetzt von Johan-
na Filke). Miinchen, Pfeiffer 1957.
S. 160, Lw. 7,80 DM.

Unter seinem Pseudonym Pierre L’Ermite
veroffentlicht hier der hochbetagte Edmond
Loutil eine Selbstbiographie, die unter dem
starken Eindrudk, dafl Gott ihn in seinem



Buchbesprechungen

Leben wunderbar gefiihrt hat, geschrieben
ist. In anderen Biichern hat der Verf. schon
manches aus seinem Leben erzihlt, so dafl es
sich hier mehr um eine schone Nachlese han-
delt, die vor allem seiner priesterlichen Té-
tigkeit gewidmet ist. Darum werden seine
alten Pfarrkinder und die Menschen, die
gern seine vielen Biicher gelesen haben, Er-
innerungen finden, die ihnen lieb und teuer
sind. Aber auch die anderen werden das
Buch reich beschenkt aus der Hand legen.
Die im allgemeinen recht gute Ubersetzung
hat, wie uns scheint, an einigen Stellen nicht
ganz den deutschen Ausdruck getroffen. So
mufd es z. B. heiflen, ,an einem Rosenkranz
beten‘ (statt auf); Bruder Arsice (statt Fra-
ter); den Mann im Kinde wecken (statt den

Menschen) und anderes mehr.
Ad. Rodewyk S]

Konekamp, Friedrich: Uiele re-
den — einer ruft. Ein Selbstbe-
kenntnis (Kreuzring-Biicherei Nr. 15).
Trier o. J., Uerlag J. J. Zimmer. 175 S.,
kart. 1,90 DM.

Dem kleinen Buch kénnte man das Motto
voranstellen: ,Fir Dich, o Gott, hast Du uns
erschaffen, und unser Herz ist unruhig, bis
es ruht in Dir“ (Augustinus, Conf. 1, 1). Der
Verf. entstammt einer Mischehe und schil-
dert, wie sie ihm nicht die innere religise

319

Gesdhlossenheit geben konnte, deren er be-
durfte. So wurde er bald religios gleichgiil-
tig und ging schlieflich ins sozialistische La-
ger iiber. Mit Einsatz seiner ganzen Person
kiampfte er fiirr diese Ideen. Sie gaben ihm
keinen Halt, sondern machten ihn unstet und
fliichtig, indem er immer vor sich selbst floh,
bis ihn die Gnade schlieflich in einem gro-
fen Erlebnis vor dem Marienbild einer
einsamen Bergkapelle wieder auf die Knie
zwang. Von da an wurde er glicklich.

Neben dieser anschaulich und ungemein
offen geschriebenen Selbstbiographie hat das
Buch vor allem eine piddagogische Bedeu-
tung, weil der Verf. lange im Lehrberuf ta-
tig war und in den verschiedensten Systemen
und Landschulheimen unterrichtete. Da¥ be-
fahigte ihn,sowohl die entscheidenden Punk-
te in der eigenen Jugendzeit richtig heraus-
zustellen als auch Urteile abzugeben iber
den Wert der Erziehungssysteme, die er
kennen lernte. Nachdem er alles erprobt
und die Reden moderner Volksbegliicker ge-
hort hatte, von denen niemand ihm helfen
konnte, gab ihm schlieflich ein einfacher
Priester mit wenigen, wegweisenden Wor-
ten im Beichtstuhl den Frieden und die Aus-
richtung auf das einzig wahre Ziel wieder.

Beachtenswert ist dieses Buch wegen sei-
ner vielen, oft scharfen Werturteile iber
Menschen und Dinge, die alle durchtont sind
von der tiefen Wehmut: ,Oh, daf ich Dich
so spét erkannte®. Ad. Rodewyk S]

Leben aus dem Glauben

Pfleger, Karl: Nur das Myste-
rium trostet. Frankfurt am Main,

Josef Knecht, 1957. 305 S., Ln. DM 12,80.

Wenn heute der deutsche Katholizismus
im kulturellen Leben ein gewichtiges Wort
mitzureden hat, dann verdanken wir das
Minnern von der Art Karl Pllegers, die
allen Zeitstrémungen offen begegnen und in
die iberall driickende Not ein klirendes
Wort zu sprechen vermdgen. Der Autor hat
das in seinen Biichern und vor allem in den
Anufsitzen, die im ,Hochland®, in der ,See-
le®, im , Christlichen Sonntag“ und in , Wort
und Wahrheit® erschienen sind, immer wie-
der mit der klaren franzésischen Eleganz
und dem sprithenden Temperament getan,
die thm als Elsédsser eigen sind. So verschie-
den die einzelnen Beitrdge sind, die das
vorliegende Buch vereinigt, immer geht es
darum zu zeigen, wie menschliche Existenz
bis ins letzte durchwirkt ist von dem ,Unge-
heuren® des Mysteriums, das in unsere
Welt eingebrochen ist, und in dem allein wir
cine Auflésung der Widerspriichlichkeiten

unseres Daseins zu finden vermdgen. Das
gottliche Mysterium ist keine Illusion, son-
dern die starkste Realitat; sie mufl darum
unser Denken umformen und mit ihrer Kraft
beseelen In dem Einleitungskapitel wiinscht .
der Autor, wir mochten ,das Ratsel des
Menschen aus den Mysterien Gottes“ (S. 13)
in eben so frommem wie tiefem Geist begrei-
fen und die Glaubensgeheimnisse ganz kon-
kret, ganz menschlich und existentiell auf-
fassen. Man darf wohl mit Recht sagen, dafl
ihm gelungen ist, was er hier fiir alle
Christen wiinscht; denn nur wenn man ganz
ernst damit macht, dafl Gott selbst sich
ins Innerste unserer Erde begeben hat, kann
man sich ihrem oft tragischen Chaos so ein-
fiihlend und im letzten doch iiberlegen hin-
geben. Fir alle, die das Werk Karl Pfle-
gers schdtzen, wird dieser Band eine beson-
dere Freude sein. G. Soballa S]

Michael, . P.:Unser Leben fiir
die Briider, Betrachtungen iiber die
Sonntagsliturgien, Freiburg, 1957, Her-
der Uerlag, 275 S., DM 11,—.



820

Es liegt eine gewisse Gefahr in dem Ver-
such, moderne Betrachtungsbiicher zu schrei-
ben. Nur zu oft verbirgt sich hinter einem
vielversprechenden Titel eine altbacken ge-
wordene Frommigkeit, die dem Christen
in den entscheidenden Situationen, im All-
tag, nicht viel geben kann. Oder aber das
Bemiihen, zeitgemidf zu sein, bringt um die
eigentlich religiose Substanz. J. P. Michael
dagegen ist nicht nur modern, sondern auch
echt religios, er fithrt wirklich zu den tiefen
Kraftquellen unseres Glaubens. Es sind nur
wenige Seiten zu jedem Sonntag, ohne alle
Umstandlichkeiten eines wissenschaftlichen
Apparates, aber aus diesen kurzen Betrach-
tungen spricht ein lebendig gewordener
Glaube, ein Christentum, das um sein ent-
scheidendes Gut weifl: um das Leben in
Christus und ans Christus, zu dem die Kir-
che in ihrer Liturgie immer mehr fithren
will. Das wird in diesem Buch wirklich kon-
kret, ohne dafl die heiligen Geheimnisse
an Tiefe verlieren. Es gibt auch keine ge-
kiinstelten. Anmutungen, sondern das Gebet
dringt in seiner organischen Entfaltung aus
sich heraus zur Tat, wie ja umgekehrt wahre
christliche Tat nur aus der lebendigen Ver-
bindung mit Christus dberhaupt méglich
wird. Aus der Begegnung mit Gott erwach-
sen grofle und driangende Forderungen, wie
schon der Titel sagt. Fiir den, der Christus
im Herzen begegnet ist, sind das nicht die
immer gleichen Aufzdhlungen eines lang-
weiligen Moralkodex, sondern fast selbst-
verstandliche Konsequenzen der Liebe. Sie
soll Sonntag fiir Sonntag erneuert und ver-
tieft werden, und dies Buch will nichts an-
deres als eine Hilfe dazu sein. Es ist zur
regelmifigen Lesung gedacht, und es diirfte
dabei seine Anziehungskraft nicht einbiiflen,
vielmehr erst so seine ganze Wirkung aus-
dben. G. Soballa §]

Laros, Matthias: Das Uater-
unser als Gewissenserfor-
schung. Regensburg, Pustet, 1956.
40 S., kart. 1,80 DM.

In dem Gedanken, vielleicht sein letztes
Biichlein zu schreiben, hat der Verf. es ,sei-
nen Freunden und Gegnern® gewidmet. Es
enthilt nicht nur eine Gewissenserforschung,
sondern bringt zunichst die Hauptgedanken
der einzelnen Vaterunserbitten. Die Anwen-
dung auf das Leben geschieht mit sehr rei-
chen Hinweisen darauf, wo und wie wir die-
sen Bitten entsprechen miissen, woran sich
die Frage anschliefit, ob es auch in diesem
Sinne geschehen ist. Nicht innerlich verletzt
durch zu scharfe Kritik, sondern zu tiefem
Nachdenken angeregt, legt man das schmale
Biichlein am Schiuf} ans der Hand.

Ad. Rodewyk S]

Bucdhbesprechungen

Zillingen, Palmatius SSCC: Uer-
klirter Alltag. Wirzburg, Augu-
stinus-Uerlag (0. ].). 120 S., Ln. DM
3,20.

»Vorliegendes Biichlein mochte ein Weg-
weiser zu einer rechten Arbeitsauffassung
sein und mochte zeigen, dafl man an jedem
Platz Grofles leisten kann zu Ehre Gottes
und zum Wohl der Mitmenschen“ (Vor-
wort). Zunichst wird die Arbeit als Got-
tes Auftrag gezeigt und herausgestellt, wo
ihre eigentlichen Werte in der Erfillung
cines Berufes liegen. Sie soll ein ,gottver-
bundenes Wirken® sein. Darum muf sie mit
einer gewissen inneren Sammlung geschehen.
Dariiber wird gesprochen in den beiden sché-
nen Kapiteln ,Erzichung zur Sammlung®
und ,Atemholen der Seele“; letzteres ge-
schieht besonders durch die richtige und
beharrliche Ubung der Stofigebete. Wer zur
Arbeit berufen ist, ist ,erwahlt zum Wir-
ken in vollkommener Liebe“. Diesem Ge-
danken ist der dritte Teil des Buches gewid-
met. Es ist offenbar ans dem Kontakt mit
vielen schaffenden Menschen unserer Zeit
erwachsen. Daher seine sehr praktische No-
te. Neben Zitaten aus der Heiligen Schrift
beleben die unvergleichlich zahlreicheren
Worte der Dichter und Denker den Text,
die meist recht glicklich und treffend
gewihlt sind. Wer nur noch den ,grauen
Alltag” sieht, sollte diese Darstellung le-
sen, und er wird alles wieder froher an-
schauen. Ad. Rodewyk S]

Spaemann, Heinrich: Das konig-
liche Hochzeitsmahl. Uom
Wesen und Wadisen des Glaubens.
2. Aufl. Miinster/UWestf. Regensberg,
1956. 8. 128, Lw. 6,— DM.

Das Biichlein, das kurz vor dem zweiten
Weltkrieg entstand und die Spuren der da-
maligen Zeit noch deutlich an sich trigt,
wird hier ein wenig verdndert von neuem
vorgelegt. Ankniipfend an das Gleichnis
vom koniglichen Hochzeitsmahl wird das
Wesen des Glaubens herausgestellt und sein
Wachsen besonders in der Seele des Kindes
betrachtet. Im Kapitel ,Glaube und Litur-
gie“ steht der Katechumene im Vordergrund.
Einfach und klar fliefit die Darlegung da-
hin. Man folgt anch gern der exegetischen
Erklirung. Bisweilen hat es jedoch den An-
schein, als wiirde etwas zuviel in die Worte
hineingelegt. Zum Teil hdngt es damit zu-
sammen, dall der Vulgatatext zu sehr be-
ritcksichtigt wird. So diirfte sich 2 Thess 2,3
»Sobn des Verderbens“ kaum dahin ausdeu-
ten lassen, dafl Satan ,,Gott auch darin nach-
ifft, dafl er einen Sohn zeugt, in dem er sel-
ber sichtbar wird® (S. 119). Ad. Rodewyk §]





