
Der Augenblick, da sich alles entscheidet 

Gedanken zum Besonderen Gericht 

Von Hochschulprofessor Dr. Alois Winklhofer, Passau 

Niemand weiß, wer er ist; niemandem steht ein Urteil über sich selber zu. •Zwar 
bin ich mir nichts bewußt; aber damit bin ich noch nicht gerechtfertigt. Dem Herrn 
steht das Urteil über mich zu" (1 Kor 4,4). So darf sich keiner als einen guten und 
getreuen Knecht (Mt 25, 21) oder als kluge Jungfrau (Mt 25, 1 ff) bezeichnen. Ja, 
können wir so ohne weiteres von uns behaupten, wir hätten das Gute wenigstens 
immer gewollt und Gottes Willen gesucht? Wie leicht erliegen wir Selbsttäuschun- 
gen! Freilich, wir sind nicht so ganz ohne Kriterien für unsere innere Verfassung, 
ohne Kennzeichen dafür, ob der Geist unseres Herrn in uns lebt und wirkt (vgl Gal 
5, 22), aber auch von ihnen gilt, daß sie der Demütige für sich kaum in Anspruch 
zu nehmen wagt. Dazu kommt die ganze Unzuverlässigkeit unseres Herzens, solange 
wir im Pilgerstand sind. Wie leicht widerrufen wir unsere Entscheidungen von 
gestern und sind morgen böse, da wir gestern gut sein wollten, und übermorgen 
gut, da wir vorgestern noch nicht daran dachten, ein uns abgefordertes Opfer zu 
bringen. Auf unserem Wege zu Gott befinden wir uns ständig in einer Balance, 
viele gewiß in einer lang geübten und schon zur Tugend gewordenen Balance, so- 
sehr wir jeden Tag unsere Entscheidungen treffen, unsere guten, denen die Gnade 
vorhergeht und nachfolgt, und vielleicht auch unsere bösen, um die Gott von Ewig- 
keit weiß. 

Dieser Unsicherheit gegenüber scheint sicher zu sein, daß sich in unserem Leben, 
sofern wir es einigermaßen ausleben, trotzdem eine Entwicklung auf eine endgül- 
tige innere Gestalt hin vollzieht, ein langsames Wachsen aus einem Wurzelgrund 
heraus, den nichts anderes als die täglich zu treffenden und getroffenen kleinen und 
großen Entscheidungen bilden, die in uns absinken, und bereits die nächste Ent- 
scheidung, wie nur immer, mitformen. Diese Endgestalt wird somit das Resultat 
unserer irdischen religiösen und sittlichen Entscheidungen sein, und diese wieder 
werden in einem steigenden Maße eine Tendenz zur Gleichsinnigkeit aufweisen, 
so daß sie ein inneres Gefälle in die immer gleiche Richtung offenbaren; der Mensch 
will sie und wird ihr Opfer, ihr seliges oder unseliges. Es wird nicht zu leugnen 
sein, daß er sich, ein gewisses Alter vorausgesetzt, innerlich immer tiefer festlegt, 
eine Festlegung, die wahrscheinlich schon mit den allerersten Entscheidungen, also 
vom Alter der Unterscheidung an, beginnt; der Mensch ist also verantwortlich 
dafür, wie er ist und wurde. 

Wenn wir einmal annehmen, daß wir im Tode, nicht vorher und nicht nachher, 
im Augenblick des Verscheidens, noch eine letzte Entscheidung zu treffen haben, 
die ganz aus dieser einmaligen Situation kommt und ihr gilt und auch entspricht, 
so werden wir sie wohl im Sinn all unserer irdischen Entscheidungen treffen; sie 



326 Alois Winklhofer . 

wird als Frucht aus unserem ganzen Leben erwachsen, ob sie für oder gegen Gott 
und uns selber fällt. Sie wird nicht ohne eine übernatürliche Hilfe und ein gnaden- 
haftes Licht möglich sein, und so ist sie kaum •zufällig"; widerrufbar ist sie sowieso 
nicht mehr. In ihr vollendet sich wohl unsere innere Gestalt oder • Ungestalt. In 
der Theologie des 19. Jahrhunderts war nämlich die Idee eines personal zu leisten- 
den Todes, der also nicht rein passiv zu erleiden, sondern aktiv zu vollziehen war, 
wie es scheint, nicht selten. Klee vertritt sie in seiner Dogmatik (418(il, S. 645 f); 
ebenso ging sie ein in den •Größeren Katechismus der römisch-katholischen Religion 
für das Bistum Luxemburg" (1879). Sie hat manches für sich; sie gibt der Möglich- 
keit Raum, daß auch Früh- oder Ganzfrühvollendete in dem raschen heißen Sommer 
des einen Todes aus innerer Entscheidung heraus zu ihrer Endgestalt reifen; wenn 
man sie annimmt, ist auch dem mehr oder minder •Zufallsbedingten" der Heils- 
situation im Augenblick eines jeden, insbesondere eines jähen Todes die Chance 
einer letzten wirklich tragenden Entscheidung entgegengestellt; durch sie bekommt 
der Mensch wirklich die Verantwortung für sein ewiges Los noch einmal in die 
Hand. Es ist natürlich ein Problem, inwieweit dafür im Sterben unbeschadet eines 
gnadenhaften Einflusses von oben physiologisch Voraussetzungen bestehen; aber 
wir wissen, daß es namhafte psychologisch interessierte Mediziner der Mühe wert 
finden, sich mit dieser Idee ernsthaft zu beschäftigen, genauer mit dem, was eben 
im Tode psychologisch noch vor sich geht. 

Ist sie richtig, dann bedeutet sie praktisch, daß wir alle unseren Tod wach zu 
bestehen haben. Die religiöse Entscheidung aber, die uns wie in jeder auch in dieser 
Situation abverlangt ist, zielt hier darauf, daß wir uns gläubig und ergeben in die 
Hände des Vaters und in seinen Willen geben, der nun wohl nichts anderes von uns 
fordert, als daß wir uns dem Todesopfer unseres Herrn innerlich anschließen. Dabei 
werden wir uns auf das klarste bewußt sein, daß wir zugleich über unser ewiges 
Schicksal entscheiden, soweit es auf uns ankommt. Die Gnade, von der schon die 
Rede war, die letzte, die dem status viae angehört, wird diese Entscheidung beglei- 
ten; mit ihr schon beginnt das Gericht; denn ihrer Art nach wird sie schon auf die 
Erreichung des endgültigen Zustandes hinzielen; ja sie gehört zum -donum 
magnum, das eine •glückselige Sterbestunde", die tatsächliche Beharrung in 
der Gnade bis zum Ende ist; sie gehört dazu für jene, die vorherbestimmt 
und auserwählt sind. Eine Reihe von Erfahrungen fast Sterbender, viele Be- 
obachtungen weisen auch darauf, daß in diesem Augenblick eine Rückschau 
auf das ganze Leben unter werthaften Vorzeichen erfolgt und der Mensch 
also wertend zu seinem eigenen Leben Stellung nimmt, und das heißt wohl, daß er 
es bejaht, so wie es war, oder sich innerlich davon lossagt. Das ist einbezogen in 
seine letzte Entscheidung. Wir vollziehen also in diesem Fall ein Selbstgericht, •ein 
einsam Selbstgericht" (Carossa), weil wir unsere innere Endgestalt im Licht des 
letzten Augenblickes sowohl beurteilen wie festlegen. So wird das Leben nach dem 
Tode tatsächlich in einer gewissen Weise eine Fortsetzung des irdischen Lebens, 
wie es C. S. Lewis in seinem gewiß geistreichen Buch •Die große Scheidung oder 
zwischen Himmel und Hölle" schildert. Wir entgehen diesem unserem Leben nicht 
mehr. 



Der Augenblick, da sich alles entscheidet 327 

II 

Mit diesem Tod und Selbstgericht, die letzte Tatbestände schaffen, haben wir 
ein Vorspiel jenes Augenblicks, der alles entscheidet, des Besonderen Gerichts; es 
trifft einen Menschen, der sich auf der Schwelle weg vom status viae über seine 
innerste Haltung und Gestalt klar geworden ist, weil er sich selber darin bestimmt 
und festgelegt hat. Es gilt dem Menschen, der sich in einer letzten Entscheidung 
zusammengefaßt hat. Folgt aber dem Selbstgericht im Tode, wenn wir es anneh- 
men dürfen, nun wirklich ein Gericht und worin besteht es? Das ist die Frage, die 
die moderne Theologie wieder besonders eindringlich stellt. Wir wissen, alle 
Dogmatiker halten daran fest, daß es ein Besonderes neben dem Allgemeinen 
Gericht gibt; manche wollen sogar in mehr als einer bloß analogen Weise den Sach- 
verhalt eines Besonderen Gerichts dadurch bestimmen, daß sie •Untersuchung der 
Rechtslage, Urteilsspruch, Ausführung des Urteils sowie Ort und Richter" genau 
feststellen. 

Gewiß ist es nicht so, wie es sich in barocker Form Thomas Salvador in seinem 
Roman •Ich stürzte aus der Ewigkeit" vorstellt; dieser Roman behandelt etwa als 
Parallele zu Dantes •unentschiedenen Engeln" das Schicksal eines unentschiedenen, 
weder des Guten noch Bösen fähigen Menschen, des Jacinton, der nie in seinem 
Leben, zu keinem Zeitpunkt, über sich entschieden hat. Salvador läßt ihn erzählen: 
•Man frage mich nicht, wie lang wir flogen ... Ich erwachte inmitten einer blen- 
denden Helle . . . Da waren nur der offene Raum und einige Greise, die mich ver- 
wundert anschauten, fünf an der Zahl . . . Ein süßer Duft durchsättigte den Raum. 
Auch das Gehör wurde von einer wundervollen Musik erfüllt . . . Die vor mir 
sitzenden Männer glichen in Kleidung und Aussehen ganz den Apostelfiguren . . . 
Ein alter Mann, der inmitten der Gruppe saß, erhob sich, und breitete in feierlicher 
Gebärde die Arme aus, worauf die anderen sich ihm zuwandten. Mein Engel kniete 
nieder und hieß mich das gleiche tun. Und derart . . . vernahmen wir die Stimme 
des Patriarchen, der sprach: •Die Allerheiligste Dreifaltigkeit eröffne das Gericht 
durch unsere Vermittlung, um gewissenhaft die Seele dieses Wesens zu prüfen, die 
vor ihm erscheint. Die heilige Weisheit führe uns; denn ihr Urteil ist unwiderruf- 
lich ...". Der Alte sprach weiter: •Belorado" • mein Schutzengel erhob sich • 
•. . . du wirst sein Verteidiger, Mazarias" • damit erschien eine Person, deren 
Züge mir bekannt vorkamen, • •du wirst sein Ankläger sein". Und nun folgt 
eine Verhandlung mit Rede und Widerrede und Jacinton wird vom Himmel aus- 
geschlossen. Eine romanhafte Ausmalung des Besonderen Gerichts, die wir da vor 
uns haben; Zulässiges und Unzulässiges mischt sich in ihr. Es sei nur gesagt, 
daß sich dieses Gericht in ictu oculi, in einem einzigen Augenblick, abspielt und 
keinerlei zeitliches Nebeneinander kennt. Es geht wohl einzig zwischen Gott bzw. 
Christus und dem Menschen vor sich, ohne daß andere Instanzen eingeschaltet 
wären. 

Im Gegensatz zu dieser Darstellung, die wie mancher Dogmatiker auf eine recht 
ausführliche Ausmalung des Besonderen Gerichts Wert legt, wissen wir, daß z. B. 
im Raum der neuesten französischen Theologie Neigungen bestehen, den Sach- 
verhalt eines Gerichts unmittelbar nach dem Tode auf ein Minimum, wenn nicht 



328 Alois Winklhofer 

ein Nichts, zurückzuführen. Leo Sdieffczyk hat sich damit (u. a.) in einem Artikel 
•Das besondere Gericht im Licht der gegenwärtigen Situation" in der •Scholastik" 
XXXII (1957) Heft 4 befaßt. Diese französischen Theologen berufen sich wohl zu 
Unrecht auf Thomas von Aquin, der einmal der Auffassung zu sein scheint (S. Th. 
Suppl. q. 69. a. 2), daß es eines eigentlichen richterlichen Aktes von seiten Gottes 
nicht mehr bedürfe, um das ewige Schicksal einer Seele nach dem Tod zu entschei- 
den, sondern daß sie kraft des ihr eigenen inneren Gefälles einfach nach unten oder 
oben gehe; damit würde ein Besonderes Gericht überflüssig, wenn man es nicht 
eben darin tätig werden sehen wolle. 

Aber selbst wenn wir den Tod als personale Leistung und das Selbstgericht in 
ihm zu einer Einheit zusammennehmen, werden wir dem Tenor der christlichen 
Glaubensverkündigung nicht ganz gerecht, die immer um ein Besonderes Gericht 
wußte; zeitweise hat sie freilich das Allgemeine Gericht in den Vordergrund gestellt. 
Es gehört wohl zum Begriff eines Gerichtes, daß es ein Fremdgericht ist • nemo 
judex in propria causa • und daß es in unserem Falle von Gott bzw. vom Gott- 
menschen vollzogen wird. Das letzte Wort über uns hat Gott, nicht wir selber. Da- 
bei sind wir uns klar: Wenn wir im Unterschied zur gewöhnlich geübten Glaubens- 
verkündigung die eigentlich lehramtlichen Äußerungen der Kirche sorgfältig prüfen, 
so scheint der Kern ihrer Lehre in diesem Punkte immer zu sein, daß mit dem Tode 
das ewige Los eines Menschen faktisch entschieden wird und das nun eingeleitete 
Leben in der Vollendung oder Unvollendung als Vergeltung auch sofort nach dem 
Tode beginnt, so daß kein Zwischenraum zwischen Tod und in Kraft tretender Ver- 
geltung mehr besteht, etwa daß die Seele bis zum Jüngsten Tag in einen Schlaf 
verfiele oder gar bis dahin ausgelöscht und tot wäre. 

So gibt es auch keinen Himmel auf Probe, wie es C. S. Lewis in seinem schon 
zitierten Roman darstellt. Wenn nun das kirchliche Lehramt bezüglich des Beson- 
deren Gerichts nichts anderes sagen wollte, als daß zwischen Tod und Vergeltung 
keinerlei Zwischenraum bestehe, so bestünde das Besondere Gericht nur im Inkraft- 
treten der Konsequenzen des irdischen Lebens für das Jenseits. Das ist gewiß sein 
wichtigster Aspekt. Aber bedeutet er in Wirklichkeit den Sachverhalt eines Gerichts, 
den das kirchliche Lehramt eben doch auch immer wieder anspricht? 

III 

Worin also kann oder muß das Besondere Gericht als Akt Gottes bzw. des 
Gottmenschen bestehen? Sicher entspricht • das sei im voraus betont • ein eigener 
Akt Gottes, der eine neue übernatürliche und die höchste Daseinsform des voll- 
endeten Menschen einleitet und setzt, durchaus der allgemeinen Heilsökonomie 
und den Gesetzen der christlichen Gnadenlehre; nach ihnen bedarf es zur Errei- 
chung einer jeden Stufe der Vollkommenheit eines Gnadenwirkens, ja eines speziel- 
len Gnadenwirkens von seiten Gottes. Eine •glückselige Sterbestunde" ist sogar 
ein donum magnum. Je höher die Stufe, desto ausschließlicher ist sie ein Geschenk 
der Gnade. Wenn es also Resultat einer besonderen Gnade ist, daß ein Gerecht- 
fertigter bis zum Tode die Gnade bewahren kann, wie sehr muß es Frucht einer 
neuen Gnade sein, wenn er unmittelbar nach dem Tod aus dem Pilgerstand zur 



Der Augenblick, da sich alles entscheidet 329 

visio beata erhoben werden soll! Andrerseits: Welche Gnade ist versagt worden, 
wie sehr hat sich Gott von einem Menschen abgewandt, wenn diese Erhebung nicht 
erfolgt! So wird wohl unmittelbar nach dem Tod des Menschen ein neues Handeln 
Gottes wirksam, so daß der Verstorbene nicht nur kraft seines im irdischen Leben 
gebildeten Gefälles nach oben ins Licht steigt oder nach unten in die Finsternis 
absinkt. Das ist mehr als Anerkennung des Spruches, den der Mensch über sich 
selber fällt. 

Ein solches Handeln Gottes gehört zu dem, was den Augenblick unmittelbar nach 
dem Tode füllt. Es ist effektiv nichts anderes als eine gnadenhafte Erhöhung des 
einen zur Vollendung und die Belassung des anderen im Zustand der Ungnade; 
das schließt von selber ein Ja oder Nein Gottes zum Menschen ein, wie er sich in 
seiner letzten irdischen Entscheidung konstituiert hat, und bedeutet somit Annahme 
oder Verwerfung. Gott zieht darin die Konsequenz aus einem irdisch zu Ende 
gelebten Leben. Wie aber sollte der Seele nicht durch ein eigenes ihr mitgeteiltes 
Licht zugleich die unfehlbare innere Gerechtigkeit des über sie ergangenen Spruches 
einsichtig gemacht werden? Das geht über das hinaus, was sie im Augenblick des 
Todes über sich erkennt. Das Besondere Gericht ist somit etwas Komplexes und 
erfüllt als Handeln Gottes eindeutig den Sachverhalt eines judicium; es ist etwas 
Neues und Dazukommendes, das eines Menschen letztes Schicksal bestimmt, und 
nicht bloß etwas, das es offenbar macht. Es ist eine echte Sentenz, ist die Sichtbar- 
machung des Sachverhaltes, aufgrund dessen sie ergeht, und ist zugleich ihr Vollzug. 
Dies Gericht beginnt vielleicht schon in dem Selbstgericht des Todes und wird 
in unmittelbarem Anschluß daran abgeschlossen. Es ist von unwiderruflicher 
Endgültigkeit. 

IV 

Ist damit sein Sachverhalt im wesentlichen umrissen, so bleibt doch noch Grund, 
zu fragen, welcher Befund im besonderen in ihm geprüft wird. Gewiß, es geht um 
die Endgestalt eines Menschen im sittlich-religiösen Sinne, um seine Liebeshingabe 
an Gott oder seine Verlorenheit an einen abgründigen Gotteshaß. In beidem hat 
er sich selber festgelegt; um beides weiß er. Aber wir können das noch spezifisch 
christlicher ausdrücken; dann wird klarer, daß es einer eigenen Einsichtigmachung 
der Sentenz Gottes bedarf, damit der Gerichtete seine neue innere Existenz voll 
und deutlich in ihrer Tiefe und zugleich als gerecht erfaßt. Es handelt sich nämlich 
um eine in sich ganz übernatürliche Existenz, deren Sachverhalt, wenn er gegeben 
ist, ohne eigene Erleuchtung nicht erfaßt, und wenn er fehlt, in seiner ganzen Tra- 
gik nicht verstanden wird. Es wird ja darüber gerichtet, ob wir in Wahrheit und Frei- 
heit Christus angezogen haben (Gal 3,27; Kol 3,10 ff) oder nicht; ob wir, auf diese 
Weise Glieder seines mystischen Leibes und ewigen Reiches geworden, zu ihm 
gehören und somit, da wir in Christus den •neuen Menschen angezogen" (Eph 4,24) 
haben, der neuen Menschheit angehören oder nicht, die allein vor Gott noch legitim 
ist. In dieser Sicht wird uns einsichtig werden, daß wir entweder den einen großen, 
ja geschichtlichen Sinn unseres Daseins erfüllt haben oder in eine radikale, gerade- 
zu geschichtstheologisch zu sehende Sinnlosigkeit geraten sind. Es liegt in der 
Natur der Sache, daß da nicht unter einem rein individualistischen Aspekt, sondern 



330 Alois Winklhofer 

auch unter einem übernatürlich-sozialen gerichtet wird, darüber, ob und inwieweit 
wir uns im sozialen Organismus der Menschheit, ja in der Entwicklung der Ge- 
schichte selber als lebendiges Organ Christi, als hilfreiches Sakrament für andere 
und alle bewährt haben oder nicht. Das ist freilich etwas, was bei dem Fortwirken 
unserer Werke weit über unseren Tod hinaus im Augenblick unseres Todes noch 
nicht abgeschlossen ist und daher auch noch nicht manifestiert werden kann, aber 
vor dem allwissenden Gott schon grundsätzlich unser Gesicht und Gewicht be- 
stimmt. Beim Besonderen Gericht geht es um die Frage: Sind wir Christi oder unser 
allein? Darin ist alles eingeschlossen. Daran entscheidet sich alles. •Der eine Grund- 
satz der Hölle lautet: ich gehöre mir selbst" (C. S. Lewis). 

Damit wird klar, wer der Richter beim Besonderen Gericht ist: Der, •dem 
alles Gericht vom Vater übergeben ist" (Jo 5,22; 9,39), der Menschensohn, 
Christus als Mensch; er in besonderer Weise, aber nicht allein. Er ist es, dem 
es zusteht, darüber zu urteilen, wer zu ihm gehört und wer nicht; er scheidet 
die Menschen. Den Vollzug, aber übernimmt der Dreifaltige Gott im Sinne 
des Spruches Christi, indem er alle Gnade gibt, die zur Vergeltung in Herrlichkeit 
gehört, und alle Gnade versagt, ohne die es nur eine Vergeltung in Häßlichkeit 
gibt. So teilen sich Christus als Mensch und der Dreifaltige Gott, der Herr der 
Gnade, in die Funktionen des Besonderen Gerichts; der eine fällt den Spruch, der 
andere vollzieht ihn. Aber alles kommt darauf an, daß wir vor Christus, dem 
Haupt seines Leibes und Herrn seines Reiches, in dem Augenblick, da sich alles 
entscheidet, bestehen. Es ist nicht, wie Hugo von Hofmannsthal einmal sagt: •Wer 
immer du bist, fromm oder unfromm, Kind oder Vater •, du kannst nicht ver- 
worfen werden, dich hält etwas." In jener Stunde muß der Herr uns halten, sonst 
lassen wir uns fallen. 

Im Lichte der Gerichtsstunde wird uns wohl nicht bloß unser Leben in globo, 
sondern in all seinen einzelnen Situationen der Bewährung und des Versagens in 
einer totalen Durchsichtigkeit aufleuchten; ja, wir werden noch einmal unserem 
eigenen Leben begegnen und gemeinsam mit unserem Richter dahinter den gewal- 
tigen Schlußpunkt setzen, der entweder unselig ein Ende ohne Anfang oder selig 
ein Anfang ohne Ende sein wird. So rüsten wir uns für jenen Augenblick, da wir 
kraft eigener Entscheidung im Angesicht unseres ganzen Lebens unsere endgültige 
innere Gestalt bestimmen werden, wenn wir der Theorie neuerer Theologen folgen 
dürfen, und für jenen anderen Augenblick, der diesen unmittelbar ablöst, da 
Christus, unser Herr, mit seinen Maßstäben uns richtet und unser endgültiges 
Schicksal bestimmt! Mit allem, was wir tun und lassen, bereiten wir unser Gericht, 
als Selbstgericht und Fremdgericht, vor, da wir damit immer unserer eigenen 
ewigen Gestalt oder Ungestalt entgegenwachsen. Möge es sein, daß der Richter 
einmal zu uns gut sein kann, weil wir uns selber für einen geringeren Herrn als 
Ihn zu gut waren. 




