Der Augenblick, da sich alles entscheidet

Gedanken zum Besonderen Gericht

Von Hochschulprofessor Dr. Alois Winklhofer, Passau

Niemand weifl, wer er ist; niemandem steht ein Urteil iiber sich selber zu. ,Zwar
bin ich mir nichts bewufit; aber damit bin ich noch nicht gerechtfertigt. Dem Herrn
steht das Urteil iber mich zu® (1 Kor 4,4). So darf sich keiner als einen guten und
getrenen Knecht (Mt 25, 21) oder als kluge Jungfrau (Mt 25, 1 ff) bezeichnen. Ja,
kénnen wir so ohne weiteres von uns behaupten, wir hitten das Gute wenigstens
immer gewollt und Gottes Willen gesucht? Wie leicht erliegen wir Selbsttduschun-
gen! Freilich, wir sind nicht so ganz ohne Kriterien fiir unsere innere Verfassung,
ohne Kennzeichen dafiir, ob der Geist unseres Herrn in uns lebt und wirkt (vgl. Gal
5, 22), aber auch von ihnen gilt, daf sie der Demiitige fir sich kaum in Anspruch
zu nehmen wagt. Dazu kommt die ganze Unzuverlassigkeit unseres Herzens, solange
wir im Pilgerstand sind. Wie leicht widerrufen wir unsere Entscheidungen von
gestern und sind morgen bose, da wir gestern gut sein wollten, und {ibermorgen
gut, da wir vorgestern noch nicht daran dachten, ein uns abgefordertes Opfer zu
bringen. Auf unserem Wege zu Gott befinden wir uns stindig in einer Balance,
viele gewifl in einer lang geiibten und schon zur Tugend gewordenen Balance, so-
sehr wir jeden Tag unsere Entscheidungen treffen, unsere guten, denen die Gnade
vorhergeht und nachfolgt, und vielleicht auch unsere bosen, um die Gott von Ewig-
keit weifi.

Dieser Unsicherheit gegeniber scheint sicher zu sein, dafl sich in unserem Leben,
sofern wir es einigermafien ausleben, trotzdem eine Entwicklung auf eine endgiil-
tige innere Gestalt hin vollzieht, ein langsames Wachsen aus einem Wurzelgrund
heraus, den nichts anderes als die tdglich zu treffenden und getroffenen kleinen und
groflenn Entscheidungen bilden, die in uns absinken, und bereits die nichste Ent-
scheidung, wie nur immer, mitformen. Diese Endgestalt wird somit das Resultat
unserer irdischen religiésen und sittlichen Entscheidungen sein, und diese wieder
werden in einem steigenden Mafle eine Tendenz zur Gleichsinnigkeit aufweisen,
so daf sie ein inneres Gefille in die immer gleiche Richtung offenbaren; der Mensch
will sie und wird ihr Opfer, ihr seliges oder unseliges. Es wird nicht zu leugnen
sein, dafl er sich, ein gewisses Alter vorausgesetzt, innerlich immer tiefer festlegt,
cine Festlegung, die wahrscheinlich schon mit den allerersten Entscheidungen, also
vom Alter der Unterscheidung an, beginnt; der Mensch ist also verantwortlich
daftr, wie er ist und wurde.

I

Wenn wir einmal annehmen, dafl wir im Tode, nicht vorher und nicht nachher,
im Augenblick des Verscheidens, noch eine letzte Entscheidung zu treffen haben,
die ganz aus dieser einmaligen Situation kommt und ihr gilt und auch entspricht,
so werden wir sie wohl im Sinn all unserer irdischen Entscheidungen treffen; sie



326 Alois Winklhofer

" wird als Frucht aus unserem ganzen Leben erwachsen, ob sie fiir oder gegen Gott
und uns selber fallt. Sie wird nicht ohne eine tibernatiirliche Hilfe und ein gnaden-
haftes Licht moglich sein, und so ist sie kaum ,zuféllig“; widerrufbar ist sie sowieso
nicht mehr. In ihr vollendet sich wohl unsere innere Gestalt oder — Ungestalt. In
der Theologie des 19. Jahrhunderts war namlich die 1dee eines personal zu leisten-
den Todes, der also nicht rein passiv zu erleiden, sondern aktiv zu vollziehen war,
wie es scheint, nicht selten. Klee vertritt sie in seiner Dogmatik (#1861, S. 645 f);
ebenso ging sie ein in den ,Groferen Katechismus der romisch-katholischen Religion
fur das Bistum Luxemburg® (1879). Sie hat manches fir sich; sie gibt der Moglich-
keit Raum, dafl auch Frith- oder Ganzfrithvollendete in dem raschen heiflen Sommer
des einen Todes aus innerer Entscheidung heraus zu ihrer Endgestalt reifen; wenn
man sie annimmt, ist auch dem mehr oder minder ,Zufallsbedingten“ der Heils-
situation im Augenblick eines jeden, insbesondere eines jihen Todes die Chance
einer letzten wirklich tragenden Entscheidung entgegengestellt; durch sie bekommt
der Mensch wirklich die Verantwortung fiir sein ewiges Los noch einmal in die
Hand. Es ist natiirlich ein Problem, inwieweit dafiir im Sterben unbeschadet eines
gnadenhaften Einflusses von oben physiologisch Voraussetzungen bestehen; aber
wir wissen, dafl es namhafte psychologisch interessierte Mediziner der Mithe wert
finden, sich mit dieser Idee ernsthaft zu beschiftigen, genauer mit dem, was eben
im Tode psychologisch noch vor sich geht.

Ist sie richtig, dann bedeutet sie praktisch, daf wir alle unseren Tod wach zu
bestehen haben. Die religiose Entscheidung aber, die uns wie in jeder auch in dieser
Situation abverlangt ist, zielt hier darauf, daf} wir uns gliubig und ergeben in die
Hinde des Vaters und in seinen Willen geben, der nun wohl nichts anderes von uns
fordert, als dafl wir uns dem Todesopfer unseres Herrn innerlich anschliefen. Dabei
werden wir uns auf das klarste bewufit sein, dafl wir zugleich iiber unser ewiges
Schicksal entscheiden, soweit es auf uns ankommt. Die Gnade, von der schon die
Rede war, die letzte, die dem status viae angehort, wird diese Entscheidung beglei-
ten; mit ihr schon beginnt das Gericht; denn ihrer Art nach wird sie schon auf die
Erreichung des endgiltigen Zustandes hinzielen; ja sie gehért zum donum
magnum, das eine ,glickselige Sterbestunde®, die tatsdchliche Beharrung in
der Gnade bis zum Ende ist; sie gehort dazu far jene, die vorherbestimmt
und auserwihlt sind. Eine Reihe von Erfahrungen fast Sterbender, viele Be-
obachtungen weisen auch darauf, dafl in diesem Augenblick eine Riickschau
auf das ganze Leben unter werthaften Vorzeichen erfolgt und der Mensch
also wertend zu seinem eigenen Leben Stellung nimmt, und das heif}t wohl, dafl er
es bejaht, so wie es war, oder sich innerlich davon lossagt. Das ist einbezogen in
seine letzte Entscheidung. Wir vollziehen also in diesemn Fall ein Selbstgericht, ,ein
einsam Selbstgericht (Carossa), weil wir unsere innere Endgestalt im Licht des
letzten Augenblickes sowohl beurteilen wie festlegen. So wird das Leben nach dem
Tode tatsichlich in einer gewissen Weise eine Fortsetzung des irdischen Lebens,
wie es C. §. Lewis in seinem gewifl geistreichen Buch ,Die grofle Scheidung oder
zwischen Himmel und Holle®* schildert. Wir entgehen diesem unserem Leben nicht
mehr.



Der Augenblick, da sich alles entscheidet , 827
11

Mit diesem Tod und Selbstgericht, die letzte Tatbestinde schaffen, haben wir
ein Vorspiel jenes Augenblicks, der alles entscheidet, des Besonderen Gerichts; es
trifft einen Menschen, der sich auf der Schwelle weg vom status viae iiber seine
innerste Haltung und Gestalt klar geworden ist, weil er sich selber darin bestimmt
ond festgelegt hat. Es gilt dem Menschen, der sich in einer letzten Entscheidung
zusammengefaft hat. Folgt aber dem Selbstgericht im Tode, wenn wir es anneh-
men diirfen, nun wirklich ein Gericht und worin besteht es? Das ist die Frage, die
die moderne Theologie wieder besonders eindringlich stellt. Wir wissen, alle
Dogmatiker halten daran fest, dal es ein Besonderes neben dem Allgemeinen
Gericht gibt; manche wollen sogar in mehr als einer blofl analogen Weise den Sach-
verhalt eines Besonderen Gerichts dadurch bestimmen, daf} sie ,Untersuchung der
Rechtslage, Urteilsspruch, Ausfithrung des Urteils sowie Ort und Richter® genau
feststellen.

Gewif ist es nicht so, wie es sich in barocker Form Thomas Salvador in seinem
Roman ,Ich stirzte aus der Ewigkeit® vorstellt; dieser Roman behandelt etwa als
Parallele zu Dantes ,,unentschiedenen Engeln® das Schicksal eines unentschiedenen,
weder des Guten noch Bosen fihigen Menschen, des Jacintén, der nie in seinem
Leben, zu keinem Zeitpunkt, iiber sich entschieden hat. Salvador 1dft ihn erzihlen:
»Man frage mich nicht, wie lang wir flogen . .. Ich erwachte inmitten einer blen-
denden Helle . .. Da waren nur der offene Raum und einige Greise, die mich ver-
wundert anschauten, fiinf an der Zahl . . . Ein sifler Duft durchséttigte den Raum.
Auch das Gehér wurde von einer wundervollen Musik erfiillt . . . Die vor mir
sitzenden Manner glichen in Kleidung und Ausschen ganz den Apostelfiguren . . . ’
Ein alter Mann, der inmitten der Gruppe safi, erhob sich, und breitete in feierlicher
Gebirde die Arme aus, worauf die anderen sich ihm zuwandten. Mein Engel kniete
nieder und hie mich das gleiche tun. Und derart . .. vernahmen wir die Stimme
des Patriarchen, der sprach: ,Die Allerheiligste Dreifaltigkeit eroffne das Gericht
durch unsere Vermittlung, um gewissenhaft die Seele dieses Wesens zu priifen, die
vor ihm erscheint. Die heilige Weisheit fihre uns; denn ihr Urteil ist unwiderruf-

lich ...“ Der Alte sprach weiter: ,Belorado“ — mein Schutzengel erhob sich —
» - - du wirst sein Verteidiger, Mazarias® — damit erschien cine Person, deren
Zige mir bekannt vorkamen, — ,du wirst sein Ankldger sein“. Und nun folgt

eine Verhandlung mit Rede und Widerrede und Jacintén wird vom Himmel aus-
geschlossen. Eine romanhafte Ausmalung des Besonderen Gerichts, die wir da vor
uns haben; Zuldssiges und Unzuldssiges mischt sich in ihr. Es sei nur gesagt,
daf sich dieses Gericht in ictn oculi, in einem einzigen Auvgenblick, abspielt und
keinerlei zeitliches Nebeneinander kennt. Es geht wohl einzig zwischen Gott bzw.
Christus und dem Menschen vor sich, ohne dafl andere Instanzen cingeschaltet
wiren.

Im Gegensatz zu dieser Darstellung, die wie mancher Dogmatiker auf eine recht
ausfithrliche Ausmalung des Besonderen Gerichts Wert legt, wissen wir, daf} z. B.
im Raum der neuesten franzésischen Theologie Neigungen bestehen, den Sach-
verhalt eines Gerichts unmittelbar nach dem Tode auf ein Minimum, wenn nicht



328 L Alois Winklhofer

ein Nichts, zuriickzufiihren. Leo Scheffczyk hat sich damit (u. a.) in einem Artikel
»Das besondere Gericht im Licht der gegenwartigen Situation“ in der ,Scholastik®
XXXII (1957) Heft 4 befafit. Diese franzosischen Theologen berufen sich wohl zu
Unrecht auf Thomas von Aquin, der einmal der Auffassung zu sein scheint (S. Th.
Suppl. q. 69. a. 2), dafl es eines eigentlichen richterlichen Aktes von seiten Gottes
nicht mehr bedirfe, um das ewige Schicksal einer Seele nach dem Tod zu entschei-
den, sondern daf sie kraft des ihr eigenen inneren Gefélles einfach nach unten oder
oben gehe; damit wiirde ein Besonderes Gericht tberfliissig, wenn man es nicht
eben darin titig werden sehen wolle.

Aber selbst wenn wir den Tod als personale Leistung und das Selbstgericht in
ihm zu einer Einheit zusammennehmen, werden wir dem Tenor der christlichen
Glaubensverkiindigung nicht ganz gerecht, die immer um ein Besonderes Gericht
wullte; zeitweise hat sie freilich das Allgemeine Gericht in den Vordergrund gestellt.
Es gehort wohl zum Begriff eines Gerichtes, dafl es ein Fremdgericht ist — nemo
judex in propria causa — und daf es in unserem Falie von Gott bzw. vom Gott-
menschen vollzogen wird. Das letzte Wort {iber uns hat Gott, nicht wir selber. Da-
bei sind wir uns klar: Wenn wir im Unterschied zur gew6hnlich getibten Glaubens-
verkiindigung die eigentlich lehramtlichen Auflerungen der Kirche sorgfiltig priifen,
so scheint der Kern ihrer Lehre in diesem Punkte immer zu sein, daf8 mit dem Tode
das ewige Los eines Menschen faktisch entschieden wird und das nun eingeleitete
Leben in der Vollendung oder Unvollendung als Vergeltung auch sofort nach dem
Tode beginnt, so daf kein Zwischenraum zwischen Tod und in Kraft tretender Ver-
geltung mehr besteht, etwa daf die Seele bis zum Jiingsten Tag in einen Schiaf
verfiele oder gar bis dahin ausgeldscht und tot wire.

So gibt es auch keinen Himmel auf Probe, wie es C. S. Lewis in seinem schon
zitierten Roman darstelit. Wenn nun das kirchliche Lehramt beziiglich des Beson-
deren Gerichts nichts anderes sagen wollte, als dafl zwischen Tod und Vergeltung
keinerlei Zwischenraum bestehe, so bestiinde das Besondere Gericht nur im Inkraft-
treten der Konsequenzen des irdischen Lebens firr das Jenseits. Das ist gewifl sein
wichtigster Aspekt. Aber bedeutet er in Wirklichkeit den Sachverhalt eines Gerichts,
den das kirchliche Lehramt eben doch auch immer wieder anspricht?

III

Worin also kann oder mufl das Besondere Gericht als Akt Gottes bzw. des
Gottmenschen bestehen? Sicher entspricht — das sei im voraus betont — ein eigener
Akt Gottes, der eine neue iibernatirliche und die hochste Daseinsform des voll-
endeten Menschen einleitet und setzt, durchaus der allgemeinen Heilsokonomie
und den Gesetzen der christlichen Gnadenlehre; nach ihnen bedarf es zur Errei-
chung einer jeden Stufe der Vollkommenheit eines Gnadenwirkens, ja eines speziel-
len Gnadenwirkens von seiten Gottes. Eine ,gliickselige Sterbestunde® ist sogar
ein donum magnum. Je hoher die Stufe, desto ausschlieflicher ist sie ein Geschenk
der Gnade. Wenn es also Resultat einer besonderen Gnade ist, dafl ein Gerecht-
fertigter bis zum Tode die Gnade bewahren kann, wie sehr mufl es Frucht einer
neuen Gnade sein, wenn er unmittelbar nach dem Tod aus dem Pilgerstand zur



Der Augenblick, da sich alles entscheidet : 32é

visio beata erhoben werden soll! Andrerseits: Welche Gnade ist versagt worden,
wie sehr hat sich Gott von einem Menschen abgewandt, wenn diese Erhebung nicht
erfolgt! So wird wohl unmittelbar nach dem Tod des Menschen ein neues Handeln
Gottes wirksam, so dafl der Verstorbene nicht nur kraft seines im irdischen Leben
gebildeten Gefilles nach oben ins Licht steigt oder nach unten in die Finsternis
absinkt. Das ist mehr als Anerkennung des Spruches, den der Mensch iiber sich
selber fallt.

Ein solches Handeln Gottes gehort zu dem, was den Augenblick unmittelbar nach
dem Tode fiillt. Es ist effektiv nichts anderes als eine gnadenhafte Erhdhung des
einen zur Vollendung und die Belassung des anderen im Zustand der Ungnade;
das schliefit von selber ein Ja oder Nein Gottes zum Menschen ein, wie er sich in
seiner letzten irdischen Entscheidung konstituiert hat, und bedeutet somit Annahme
oder Verwerfung. Gott zieht darin die Konsequenz aus einem irdisch zu Ende
gelebten Leben. Wie aber sollte der Seele nicht durch ein eigenes ihr mitgeteiltes
Licht zugleich die unfehlbare innere Gerechtigkeit des iiber sie ergangenen Spruches
cinsichtig gemacht werden? Das geht iiber das hinaus, was sie im Augenblick des
Todes iber sich erkennt. Das Besondere Gericht ist somit etwas Komplexes und
erfiillt als Handeln Gottes eindeutig den Sachverhalt eines judicium; es ist etwas
Neues und Dazukommendes, das eines Menschen letztes Schicksal bestimmt, und
nicht blofl etwas, das es offenbar macht. Es ist eine echte Sentenz, ist die Sichtbar-
machung des Sachverhaltes, aufgrund dessen sie ergeht, und ist zugleich ihr Vollzug.
Dies Gericht beginnt vielleicht schon in dem Selbstgericht des Todes und wird
in unmittelbarem Anschluff daran abgeschlossen. Es ist von unwiderruflicher
Endgultigkeit.

v

Ist damit sein Sachverhalt im wesentlichen umrissen, so bleibt doch noch Grund,
zu fragen, welcher Befund im besonderen in ihm gepriift wird. Gewifi, es geht um
die Endgestalt eines Menschen im sittlich-religiésen Sinne, um seine Liebeshingabe
an Gott oder seine Verlorenheit an einen abgriindigen Gotteshafl. In beidem hat
er sich selber festgelegt; um beides weiff er. Aber wir kdnnen das noch spezifisch
christlicher ausdriicken; dann wird klarer, daf§ es einer eigenen Einsichtigmachung
der Sentenz Gottes bedarf, damit der Gerichtete seine neue innere Existenz voll
und deutlich in ihrer Tiefe und zugleich als gerecht erfafit. Es handelt sich nimlich
um eine in sich ganz iibernatiirliche Existenz, deren Sachverhalt, wenn er gegeben
ist, ohne eigene Erleuchtung nicht erfafit, und wenn er fehlt, in seiner ganzen Tra-
gik nicht verstanden wird. Es wird ja dariiber gerichtet, ob wir in Wahrheit und Frei-
heit Christus angezogen haben (Gal 3,27; Kol 3,10 ff) oder nicht; ob wir, auf diese
Weise Glieder seines mystischen Leibes und ewigen Reiches geworden, zu ihm
gehdren und somit, da wir in Christus den ,neuen Menschen angezogen® (Fph 4,24)
haben, der neuen Menschheit angehdren oder nicht, die allein vor Gott noch legitim
ist. In dieser Sicht wird uns einsichtig werden, dal wir entweder den einen groflen,
ja geschichtlichen Sinn unseres Daseins erfiillt haben oder in eine radikale, gerade-
zu geschichtstheologisch zu sehende Sinnlosigkeit geraten sind. Es liegt in der
Natur der Sache, dafl da nicht unter einem rein individualistischen Aspekt, sondern



830 Alois winklhofer

auch unter einem iibernatiirlich-sozialen gerichtet wird, dariiber, ob und inwieweit
wir uns im sozialen Organismus der Menschheit, ja in der Entwicklung der Ge-
schichte selber als lebendiges Organ Christi, als hilfreiches Sakrament fir andere
und alle bewihrt haben oder nicht. Das ist freilich etwas, was bei dem Fortwirken
unserer Werke weit iiber unseren Tod hinaus im Augenblick unseres Todes noch
nicht abgeschlossen ist und daher auch noch nicht manifestiert werden kann. aber
vor dem allwissenden Gott schon grundsitzlich unser Gesicht und Gewicht be-
stimmt. Beim Besonderen Gericht geht es um die Frage: Sind wir Christi oder unser
allein? Darin ist alles eingeschlossen. Daran entscheidet sich alles. ,Der eine Grund-
satz der Holle lautet: ich gehére mir selbst® (C. S. Lewis).

Damit wird klar, wer der Richter beim Besonderen Gericht ist: Der, ,dem
alles Gericht vom Vater iibergeben ist* (Jo 5,22; 9,39), der Menschensohn,
Christus als Mensch; er in besonderer Weise, aber nicht allein. Er ist es, dem
es zusteht, dariiber zu urteilen, wer zu ihm gehort und wer nicht; er scheidet
die Menschen. Den Vollzug, aber dibernimmt der Dreifaltige Gott im Sinne
des Spruches Christi, indem er alle Gnade gibt, die zur Vergeltung in Herrlichkeit
gehort, und alle Gnade versagt, ohne die es nur eine Vergeliung in HaRlichkeit
gibt. So teilen sich Christus als Mensch und der Dreifaltige Gott, der Herr der
Gnade, in die Funktionen des Besonderen Gerichts; der eine fillt den Spruch, der
andere vollzieht ihn. Aber alles kommt darauf an, dafl wir vor Christus, dem
Haupt seines Leibes und Herrn seines Reiches, in dem Augenblick, da sich alies
entscheidet, bestehen. Es ist nicht, wie Hugo von Hofmannsthal einmal sagt: ,Wer
immer du bist, fromm oder unfromm, Kind oder Vater —, du kannst nicht ver-
worfen werden, dich hilt etwas.“ In jener Stunde mufl der Herr uns halten, sonst
lassen wir uns fallen.

Im Lichte der Gerichtsstunde wird uns wohl nicht blof unser Leben in globo,
sondern in all seinen einzelnen Situationen der Bewidhrung und des Versagens in
einer totalen Durchsichtigkeit aufleuchten; ja, wir werden noch einmal unserem
" eigenen Leben begegnen und gemeinsam mit unserem Richter dahinter den gewal-
tigen Schluflpunkt setzen, der entweder unselig ein Ende ohne Anfang oder selig
ein Anfang ohne Ende sein wird. So risten wir uns fir jenen Augenblick, da wir
kraft eigener Entscheidung im Angesicht unseres ganzen Lebens unsere endgiiltige
innere Gestalt bestimmen werden, wenn wir der Theorie neuerer Theologen folgen
dirfen, und fir jenen anderen Augenblick, der diesen unmittelbar ablost, da
Christus, unser Herr, mit seinen Mafistiben uns richtet und unser endgiltiges
Schicksal bestimmt! Mit allem, was wir tun und lassen, bereiten wir unser Gericht,
als Selbstgericht und Fremdgericht, vor, da wir damit immer unserer eigenen
ewigen Gestalt oder Ungestalt entgegenwachsen. Mdge es sein, daf der Richter
einmal zu uns gut sein kann, weil wir uns selber fir einen geringeren Herrn als
Thn zu gut waren.





