340 . Hans Urs von Balthasar

,Und er wird jede Trdne aus ihren Augen wegwischen, und der Tod wird nicht
mehr sein, und kein Leid und keine Klage und keine Mithsal wird mehr sein; denn
das Erste ist vergangen® (Apoc21,4). Vergangen ist die alte Erde, auf der der
Fluch der Siinde lastete. Das paradiesische Gluck ist wiederhergestellt.

Die zwdlf Tore der Stadt sind nach den zw6lf Stdmmen Israels benannt (Apoc
21, 12). Die Fundamentsteine der Mauer aber nach den zw6lf Aposteln (Apoc 21,14).
Damit erscheint die himmlische Stadt wie die Zusammenfassung und Vollendung
der ganzen Heilsgeschichte. Das Zwélfstdmmevolk ist durch Glauben hineingewach-
sen und ausgeweitet in die Heilsgemeinschaft der von Christus auf dem Fundament
der zwolf Apostel gegriindeten Kirche. Die Kirche Jesu Christi ihrerseits, die das
geistige Israel aus Juden und Heiden umfafit, ist im himmlischen Jerusalem zur
ewigen Vollendung gelangt: ,Und die Volker werden durch ihr Licht wandeln®
(Apoc 21,24).

Spiritualitit ,
Von Hans Urs von Balthasar, Basel

Mit dem ,Arbeitstitel* Spiritualitit jene Sache zu bezeichnen, die dem franzo-
sischen Begriff spiritualité entspricht, dirfte heute im Deutschen unumgénglich sein;
ist das Wort unschon, so ist es wenigstens ein Weg, am Bereich des lateinisch-
romanischen spiritus neu teilzunehmen, nachdem das deutsche Wort Geist im deut-
schen 1dealismus eine Bewegung in die Immanenz vollzogen hat, wodurch die Kon-
tinuitit zum Heiligen Geist, zwischen geistig und geistlich, einer Diskrepanz Platz
gemacht hat: das erste wurde zu weltlich, das zweite zu unweltlich. Ohne vorent-
scheiden zu wollen, ob ein fiir das deutsche Ohr iiberzeugenderes Wort gefunden
werden kann, soll hier nur auf den Inhalt, die Sache geachtet und nach der Berech-
tigung und Fruchtbarkeit einer solchen begrifflichen Abgrenzung gefragt werden.

Es liegt im Wesen des Wortes Gottes, dafl es als Samenkorn im Acker der Herzen
ein- und aufgehen will, dafl es gleichsam nur in einer ,Momentaufnahme® als ein
reines, objektives An-sich erfafit werde; ja bei ndherem Uberlegen erweist sich auch
diese als unmaglich, da der dem géttlichen Wort zugeordnete Glaubensakt ja bereits
die unausweichliche Voraussetzung ist, um seiner in Objektivitit iberhaupt an-
sichtig zu werden. Es gibt keinen auflerhalb des Zucinander von Braut und Brau-
tigam gelegenen neutral-objektiven Standort, von dem aus das Geheimnis ihrer
gegenseitigen Offenbarung (der spontanen des gottlichen Briutigams, der antwor-
tenden der Braut) verstanden und beurteilt werden konnte. Die Frage ist also hoch-
stens. wer denn diese Antwortende sei, in deren Glaubensakt sich so etwas wie ein
gliubiges Offenbarungsverstandnis, eine Dogmatik (im weitesten Sinne) siekr ent-
falten kann. Die Antwort darauf muf§ von vornherein mit einer in sich selbst ana-
logen Einheit rechnen: die Braut ist primir die heilige Kirche, die apriorisch Mutter
und Schof der Glaubigen ist und keineswegs aposteriorisch Ergebnis ihrer zusam-
mengezahlten einzelnen Glieder, auch wenn offenkundig Kirche als Wirklichkeit



" Spiritualitit _ 341

nur sein kann in ihren Gliedern, und waren es nur ,zwei oder drei“ im Namen des
Herrn Versammelte.

Wenn demnach Spiritualitit die subjektive Seite der Dogmatik ist: Wort Gottes,
sofern es aufgenommenes und in der Braut sich entfaltendes ist, dann wird Spiri-
tualitit notwendig eine analoge Gestalt aufweisen: die einer unbedingten Einheit,
sofern das Subjekt die Kirche selbst ist und jedes andere Subjekt nur durch Teil-
nahme an der kirchlichen Subjektivitit zu einem christlichen Subjekt wird, und
die einer nachfolgenden Mannigfaltigkeit, insofern Kirche als Wirklichkeit immer
ein universale in rebus, d. h. in personis ist. Die Einheit aber dieser Analogie ist
der Spiritualitit der Vater wie des Mittelalters am marianischen Geheimnis auf-
gegangen, sofern die Subjektivitit und Brautlichkeit Marias als vermittelnde dritte
zwischen virgo ecclesia und virgo anima trat: als die einer einzelnen Person in
einer Reihe mit der anima und dennoch durch ibre besonderen heilsgeschichtlichen
Privilegien das ,subjektive Modell“ und der Fruchtbarkeitsgrund der apriorischen
Wirklichkeit Kirche, sofern diese aus ihrem Stifter Christus hervortretend zu einem
lebendigen Gegenitber wird. An diesem neuen Gedanken, der uns die analoge
Einheit der Braut nicht als einen abstrakten Begriff, sondern selbst als eine
Subjektivitat zeigt, wird gleichzeitig klar, dafl ,marianische Spiritualitit® nicht auf
eine Linie gebracht werden kann mit andern Spiritualititen im Bereich kirchlicher
Mannigfaltigkeit, dafl sie vielmehr (wenn sie wirklich marianisch ist, und nicht viel
eher diejenige einer fiir Maria begeisterten Richtung oder Finzelpersonlichkeit)
jener lebendige personlich-ibernatiirliche Punkt ist, an dem alle blofle kirchliche
Objektivitit je schon blutvolle Subjektivitit und Individualitit geworden ist,
aber jede der kirchlichen Fiille gegeniiber begrenzte Subjektivitit und Individuali-
tit sich offnet zur kirchlichen Objektivitdt. Diese in der kirchlichen Tradition
(explizit seit dem Hohenliedkommentar des Origenes und thematisch in den Hohe-
liedkommentaren des Mittelalters, etwa Wilhelms von S. Thierry) durchgehende .
Finsicht in den besonderen, auf nichts anderes zuriickfiihrbaren Charakter der
»Braut® hat es von jeher verhindert, daf} die Frage christlicher Spiritualitdt in der
banalen Dialektik von ,Finheit und Mannigfaltigkeit im weltlichen Sinn sich
bewegen und erschopfen konnte. Indem ein Individuelles, ohne aufzuhoren Indi-
viduelles zu sein, zugleich in wahrem Sinn das Ganze ist (natiirlich nur in der
weiblich antwortenden Funktion und nicht in der schopferischen des Brautigams),
erhillt jedes in der Mannigfaltigkeit Besondere eine qualifizierte Teilnahme am
Ganzen; es ist nicht nur so Teil, wie etwa ein kérperliches Glied Teil des Leibes
mit einer durch und durch bestimmten Funktion ist (hier bleibt das paulinische
Gleichnis zuriick), sondern es ist ein Besonderes nur als besondere Form der Totalitit,
wie etwa jede Monade (falls es solche gibt) die Totalitit aller Monaden in sich
spiegelt, ja nichts anderes ist als eine integrierend-integrierte Stufe der Totalitit
selbst.

So o6ffnen sich die Dimensionen des Begriffs Spiritualitit. Auf der einen Seite
gibt es eine einheitliche theologia spiritualis als objektiv-kirchliche Lebre von der
Ancignung des Offenbarungswortes im Leben von Glaube, Liebe und Hoffnung.
Und da vom Leben in Glaube, Liebe und Hoffnung nicht geredet werden kann,
ohne es zugleich in seiner Wirkgesetzlichkeit und damit auch in seiner Weghaftig-



[}

842 Hans Urs von Balthasar

keit (,Stufenfolge®) mitzuerfassen, gehoren wenigstens die Grundartikulationen
dieses christlichen Lebens mit zum Inhalt einer Dogmatik. Insofern der Heilige
Geist es ist, der in unsere Herzen ausgegossen darin die Wahrheit des Sohnes ein-
und ausprigt, gehort diese theologia spiritualis zum Artikel ,Credo in Spiritum
Sanctum ... vivificantem“. Indem es der Geist ist, der den lebendig Glauben-
den aus der Auferlichkeit der Taufkatechese in das innere Verstindnis der ,Tiefen
der Gottheit* einfithrt, in die ,Weisheit Gottes im Mysterion“ (1 Kor 2,7), ist
eine solche Theologie nichts anderes als die Mysterien-dimension der objektiven
kirchlichen Dogmatik {iberhaupt, das also, was die Kirchenviter und noch das
Mittelalter bis ins 12. Jahrhundert theologia mystica genannt haben. Erst seitdem
die Spanier den Akzent dieser Einweihung sehr viel stdrker auf die subjektive
Erfahrungsweise des Mysteriums gelegt haben, verschob sich der Begriff mysticus
zur modernen Bedeutung hin, mufite dann aber, um die ganze menschlich-subjektive
Verhaltungsweise gegeniiber der christlichen Wahrheit einzufangen (aber eben doch
nur das!), durch den Begriff der askesis ergdnzt werden: theologia spiritualis wird
* s0, in einer nicht unbedenklichen Vereinfachung und Verengung, zumal im 19. Jahr-
hundert, zur ,aszetisch-mystischcn Theologie“, wobei Aszese die aktive Leistung
des Glaubenden, Mystik die fortschreitend passive Erfahrung des Gottlichen be-
sagt. Man sieht aber deutlich, dafl diese Verschiebung ins Pragmatische und Psycho-
logische den in die Subjektivitit eingehenden und sie sich anverwandelnden Offen-
barungsgehalt, das Wort als Brautigam, wie es in der alten theologia spiritualis
oder mystica immer vorhanden war und mitgedacht wurde, fast ginzlich aus den
Augen verlor, und dafl damit eine fatale Kluft zwischen einer vom Subjekt abge-
18sten, in sich schwebenden ,Dogmatik“ und einem ihr gegeniiberstchenden psycho-
logischen Subjekt entstand, so daf diese getrennt und der entscheidenden Mitte
entbehrend nicht mehr zusammenzubringen sind.

Die Theologie der Viter und noch des Mittelalters war doctrina sacra nicht nur
dem Gegenstand, sondern auch der Form nach, weil in ibr die spirituelle Dimen-
sion des objektiven Mysteriums und der Einweihung durch den Heiligen Geist nicht
nur im Ganzen als eine vage Atmosphire (der ,Salbung“), sondern in den einzel-
nen Denkschritten — etwa bei Augustinus, Anselm, Wilhelm von Auvergne und
Bonaventura — gegenwirtig blieb. Chenu und Hayen haben zu zeigen versucht,
wie dies grundsitzlich auch fiir Thomas gilt, bei dem indessen der Wille vorherrscht,
durch Einsatz aller rationalen Mittel die Theologie gegeniiber den heraufziehenden
exakten Wissenschaften als Wissenschaft (und nicht nur als spirituelle , Weisheit®)
zu etablieren. Fiir jene, die das bei Thomas {iberall als Voraussetzung und Atmo-
sphire vorhandene spirituelle Medium nicht mehr zu spiliren vermochten und, vom
Wissenschaftsbetrieb der Neuzeit bestochen, die Theologie diesem Ideal anzu-
gleichen sich bestrebten, mufite freilich der vorhin geschilderte Zerfall unvermeid-
lich werden: hier eine Dogmatik, die der spirituellen Dimension weitgehend ent-
behrt, dort eine Spiritualitdt des empirischen Subjekts (,Aszese und Mystik®), die
ihrerseits des dogmatischen Inhalts entbehrt, was iibrigens in der parallelen Ver-
selbstindigung der theologia moralis (in der einerseits die philosophische Sitten-
lehre, anderseits die Kasuistik beherrschend wurde) von der Dogmatik sich nochmals
" bestitigt. Man sieht: das Problem betrifft keineswegs blof die mit dem Ausbau der



S {)irilualitd‘t . 343

theologischen Forschung unvermeidliche und fortschreitende relative Verselbstin-
digung der Disziplinen; wire es nur das, so miifite der synthetische Standort jeder-
zeit leicht wieder beziehbar sein. Vielmehr entsteht die heillose Schwierigkeit einer
Reintegration von dogmatischer und spritueller Theologie erst durch den Ausfall
jenes objektiv-spirituellen Mediums, in welchem die alte Theologie sich bewufit
entwickelte. Freilich gab es schon zur Zeit der Viter eine mit allen Mitteln der
distinguierenden und definierenden ratio arbeitende begriffsklarende Methode: die -
der unerbittlichen Diskussion mit der Héresie, von den einzelnen Theologen wie
von den Konzilien betrieben. Aber es ist doch entscheidend, dafl diese Methode im
Aufbau der Theologie im ganzen keineswegs die ausschlaggebende ist. Selbst in_
kontroverstheologischen Werken wie Irendus’ Adversus Haereses, Athanasius’ Contra
Arianos, Hilarius' De Trinitate, im Conira Eunomium des Nysseners ist diese
polemische Denkform eingebettet in eine umgreifende spirituell-sapientiale, die sich
immer wieder und sehr nachdriicklich, als eine Sache von grofiter Tragweite, explizit
ausspricht.

Daf es schwerer ist, diese spirituelle Dimension in einer Spatzeit, da die rationale
Differenzierung weiter fortgeschritten ist, genuin zum Leuchten zu bringen, mag
vielleicht wahr sein; man wird sich jedoch vor allem vor der falschen Meinung in
acht nehmen miissen, das Fehlende sei entweder ein materiales Stiick, das man
cinfach einbauen kann oder so etwas wie ein Stilelement, das man nachahmen und
iibernehmen kann (so kann moderne Mysterien- und Sapientialtheologie gegeniiber
der authentischen sich gelegentlich ausnehmen wie Neugotik usf. gegeniiber echter
Gotik); die Gegenwart des Spirituellen ist auf keinem andern Weg zuriidkzuge-
winnen als dem einer aus elementarer Begegnung des Glaubenden mit der Offen-
barung stammenden Erschiitterung, wodurch er irgendwie ein fiir allemal weif}, wie
in Theologie gedacht und geredet werden darf und wie nicht. Das gilt fiir die beiden
einander entfremdeten Seiten, die Dogmatik wie die Spiritualitit, und weil die
letzte uns hier thematisch angeht, so sei daran erinnert, daff die spiritualité du
grand siécle, im Lichtschein von Ignatius, Theresia und Johannes vom Kreuz, mit
Pascal und Franz von Sales, Lallemant und Balthasar Alvarez, Bérulle und
Condren, Fénelon und Mme de Guyon, Marie de 'Incarnation und Caussade trotz
aller Wendungen zum Empirisch-Psychologischen im wesentlichen doch (nicht anders
als die Spiritualitit des Mittelalters von Bernhard bis Seuse) auf die volle Klarheit
und Ganzheit des theologischen Aktes hinzielt, womit die ,Braut* auf Ruf und
Hingabe des Briutigams antwortet. Daher der (trotz aller barocken Schmiickung)
im Grunde erschreckende Ernst, die allesfordernde Unerbittlichkeit dieser Spirituali-
tit, in der Form des ignatianischen Mas und der Indiferencia, des sanjuanischen
Nada, des fénelonschen Amour pur und Caussades unbedingt durchgehaltenen .
Jaworts, der Abspiegelung der états Christi in Seele und Leben des Glaubigen bei
Bérulle, des an einen theologischen Nihilismus grenzenden Radikalismus der Opfer-
theorie Condrens, und auch bei Franz von Sales (und unmittelbarer noch bei Frau
von Chantal) unter aller Blumigkeit des Theotimus die Herausschdlung der echten
Liebe durch alle Schmerzen, Verlassenheiten, Hollen. Was hier aberall verfolgt und
angestrebt wird, ist die BloBlegung der reinen und nackten Struktur des antworten-
den briutlichen Jaworts, somit eines entscheidenden Stiicks dogmatischer und —



344 Hans Urs von Balthasar

verborgener und offener — marianischer Theologie. Dies alles reflex zusammen-
zusehen bleibt Aufgabe einer kommenden totalen Theologiegeschichte.

" Auf der andern Seite steht dieser einheitlichen kirchlich-dogmatischen theologia
spiritualis gegeniiber die Mannigfaltigkeit der ,Spiritualititen®; und erst hier tritt
jene Schattierung hervor, die die heutige Zeit besonders bewegt, begeistert oder
beunruhigt. Wenn schon die Vielheit geschichtlicher Individualititen und personaler
Geister unbedingt auf eine qualitative Mannigfaltigkeit verweist, um wieviel mehr
dann die diesen Personen von Gott her je-einmalig-personal zukommende Offen-
barung. Diese echte Mannigfaltigkeit konnte von der Tradition um so weniger

. Ubersehen werden, als sie bereits im Raum der Offenbarung selbst aufs stirkste
grundgelegt ist, sofern diese als eine Geschichte durch die Zeiten hindurch sich ent-
faltet, in immer neuen Begegnungen des géttlichen Geistes mit neuen Personen,
mit gewandelten religidsen, kulturellen, politischen Situationen: die ,Spiritualitit*
der Wiiste ist eine andere als die des ,gelobten Landes®, die der Richter eine andere
als die der Kénige, die der Propheten wiederum eine andere und erst recht die der
Weisheitslehrer. Man sieht gerade im Alten Bund, daf} es nicht allein um stand-
punktbedingte Verschiedenheiten in der Auffassungsweise eines identischen Inhalts
gehen kann (obwohl dieser Gesichtspunkt nicht einfach itbergangen werden darf:
das wachsende Licht der Offenbarung ist doch grundlegend das in der Subjektivitit
des Volkes wachsende Begreifen und Offensein fiir das, was immer schon, seit Jahwe
Israel begleitete, da war) — sondern auch und gleichwesentlich um eine neue, an
die gewandelte Situation sich anpassende, aber diese Situation zugleich entscheidend
miterschaffende Offenbarungsweise Gottes. Gerade deshalb weigert sich das Volk
so oft, mitzugehen. Nie 14}t sich eine Offenbarungssituation im Raum der Bibel aus
dem schon Vorhandenen deduzieren, auch wenn es dem lebendigen Glauben ver-
biirgt wird, dafl er vor allem Uberraschenden des Gotteswortes immer bestehen und
antworten kann. Dies steigert sich im Neuen Bund insofern, als zwar die lange
Zeitspanne der Verheiflung sich zu einem Jetzt der Erfillung ballt, aber Jesus in
jeder Begegnung und in jeder qualitativen Sendung ein Besonderes, unverwechsel-
bar Umrissenes schépferisch hinstellt. Petrus und Johannes, Paulus und Jakobus,
Martha und Maria von Bethanien, die Magdalena, Lazarus, die Samariterin: lauter
unaddierbare Einmaligkeiten, singulire Begegnungswirklichkeiten, in denen doch
jedesmal der unteilbare ganze Jesus sich kundgibt.

Nicht weniges von dem, was das Wort uns sagen will, liegt in der Vergleichung,
der Gegeneinanderbewegung der Standorte und Perspektiven, und zwar ist nicht
blof ein allgemeiner Sinn fir die Unendlichkeit der Perspektivitit gemeint, sondern
genaue inhaltliche Einsichten etwa iiber das Wesen der Kirche, der christlichen
Koexistenz, der Unriickfiihrbarkeit christlicher Wege; spiritualia spiritualibus com-
parantes geht uns der Sinn fiir neve spiritualia auf. Deshalb hat sich die Tradition
nie an der Vielheit der Standpunkte gestofien, wenn diese nur behalten sind inner-
halb der kirchlichen Einheit. Dafl es dabei zu harten Auseinandersetzungen kam,
dafl die Koordinierbarkeit von Standorten innerhalb der Catholica anfinglich oft
nicht gesehen und erst durch schmerzliche Reibungen hindurch sich den Weg bahnen
mufte: dafiir blieb die streitbare Apostelgeschichte mit ihren sendungsbedingten
Standortproblemen eine Art Urbild. Schon Origenes hat es mehrfach ausgesprochen,



Spiritualitit 345

daf} es innerhalb der Kirche viele Schulen und Standpunkte geben miisse, damit die
Fiille des einen Logos in ihr sich menschenférmig entfalte. Die Viter, die ein leb-
haftes, oft eher intransigentes Bewuftsein der kirchlichen Einheit besaBen (wer
diese als Haretiker verlief, erschien ihnen wie ein Verlorener), hatten doch ein
nicht weniger starkes Gefiihl fiir die Individualitit der grofen Lehrer (Hieronymus:
de viris illustribus), der Orient vielleicht noch stirker als der Okzident, und der
Orient bleibt auch trotz dem iiberragenden Beitrag Augustins der unerschopfliche
Anreger und Gestalter der spirituellen Theologie: in der ganzen unsystematischen
Breite der ,Erfabrungen® und verschiedenen Praktiken der Wiistenviter zur steilen
intellektuellen mystischen Lehre des Evagrius und der subtilen innern Erfahrungs-
lehre Diadochs von Photike und der Makariushomilien, dem strengen reinen Evan-
gelismus Basilivs’, dem nochmals ganz neuen Einsatz der Dionysius-Schriften.

Wieviele Moglichkeiten das Tort birgt, die fortzeugend neue Moglichkeiten ent-
falten konnen, das erweist, nach einem anfinglich angstlich-traditionalistischen,
die Mannigfaltigkeit in eine abstrakte Finheit bannenden Frithmittelalter. die
schier unendliche Ausficherung im 12. Jahrhundert (wie vor kurzem in grofen
Fresken Chenu und Leclercq sie hingezeichnet haben). Hier wird auch das stin-
dische Problem erst wirklich akut, Ordenstand, Regularklerus, Weltklerus, Laien
werden ihrer qualitativen Verschiedenheit bewufit und ringen um die ihrem kirch-
lichen Standort angemessene Perspektive. Aber erst da Franz und Dominikus neben
Benedikt treten, wird die geheimnisvolle, nur aus dem innersten Herd der Offen-
barung ahnbare Kraft der Griinderpersdnlichkeiten, der ihnen geschenkten und
von ihrer Gbernatirlich durchwirkten Person untrennbaren kirchlichen Individuali-
tat sichtbar, der es gegeben ist, viel tiefer als blof psychologisch-empirisch eine
geistige ,Familie“ und ein Familien-air zu prigen und damit vielleicht erst ganz
aufzuzeigen, was uns Heutigen als ,besondere Spiritualitit® erscheint. Hochstes
Geschenk! Aber hochste Gefahr, das Charisma des Griinders weltlich zu mifideuten
und, statt den Blick auf Christus gerichtet zu halten, sich in das Bild des Heiligen
zu verschauen, wie es bereits den Franziskanerspiritualen geschah und seither den
nicht hinreichend Gefeiten immer wieder droht. Ignatius hat in seinen Regeln fiber
die kirchliche Gesinnung vor diesem Gegeneinandersetzen und -ausspiclen der
Heiligen und ihrer Richtungen gewarnt. Die Fehldeutungen weisen zuriick auf die
richtige Auslegung der Sonderheiten: sie sind zuletzt bestimmt nicht durch die all-
gemein geschopfliche Perspektivitit der Wahrheit, nicht durch die geschichtliche,
epochale und personale Situationsbedingtheit des Subjekts, nicht durch die mit
der Uberschreitung der objektiven Lehre in die subjektive Aneignung und
Erfahrung notwendig gegebene Individualisierung: alle diese Gesichtspunkte
sind theologisch richtig, aber untergeordnet der vom Haupt der Kirche her
erfolgenden freien Austeilung der Gaben und Charismen (1 Kor 12,4-11; Eph
4,11-13: unicuique datur manifestatio Spiritus ad utilitatem — dividens singu-
lis prout vult — ipse dedit quosdam apostolos); die Mitte der Sonderheit einer
Spiritualitét ist also nicht die Person des Trégers, sondern die Sendung von oben,
die sich deshalb auch nie empirisch-psychologisch aufrechnen und abgrenzen lifit.
Denn ihr Ursprung liegt transzendent im freien Verfiigen des Hauptes, und ihr
Ziel und ihre Auswirkung liegen wiederum transzendent und damit unkontrollierbar



,,‘

' 846 o . 'Hans Urs von Balthasar

in der Fille des mystischen Leibes. An diesem Punkt, wo der maximale Begriff der
Sonderheit erreicht ist, weil sie von oben gestiftet wird und so aus den Tiefen der
Ewigkeit verbiirgt erscheint, ist der Begriff schon wieder iiber sich selbst hinaus: er
iibersteigt sich auf Christus und die Kirche und offenbart jetzt seine dritte, anfangs
aufgezeigte Dimension, die marianische, von der nun abschliefend zu reden ist.

Spiritualitit der marianischen Mitte ist, wie schon gezeigt wurde, keine Sonder-
spiritualitit neben andern, und weil sie das nicht ist, obwohl Maria eine einzelne
glaubende Person ist und als solche das Ur- und Vorbild aller Glaubensantwort,
darum ist sie die Relativierung und Liquidation (Verflissigung) aller Sonderheiten
in die eine Spiritualitit der Braut-Kirche. Das mufite vom Anfang der Theologie
an und das wird bis ans Ende der Zeiten der Blick auf Maria lehren: daf in ihr und
fir sie die Antwort der Magd neben dem in ihr sich auswirkenden Wort — und
in welcher Besonderheit und Einmaligkeit! — niemals thematisch wird. Das Beson-
dere der Spiritualitit Marias ist, von ihr her, der grundsatzliche Verzicht auf eine
besondere Spiritualitit, die etwas anderes wire als die Uberschattung des Aller-
hochsten und die Einwohnung des gottlichen Wortes. Menschlich gesehen ist ihre
Mitwirkung im Grunde nur jener Dienst, den eine Mutter ihrem Kinde leistet, wo-
bei der Beweggrund ihres Handelns und Soseins niemals aus der Reflexion auf das
Wesen von ,Miitterlichkeit* stammt, sondern aus dem schlichten Blick auf die
Bediirfnisse des Kindes. Nur so kann das Jawort Marias die gnadenhaft unbe-
grenzte Offenheit gewinnen, die es zum vollkommenen Jawort der Braut-Kirche
werden 1ift und zur Form aller Jaworte der einzelnen Glaubenden in ihr. Aus
marianischer Spiritualitit eine Spiritualitit neben andern zu machen ist somit eine
nicht minder gefihrliche Verzerrung als etwa der Versuch, die ,kirchliche Spiri-
tualitit* fiir sich und seine Sonderrichtung in Beschlag zu nehmen. Das wird viel-
leicht nicht hinreichend klar am Begriff der Hyperdulia, der, oberflichlich bedacht,
auf eine Steigerung der Besonderheit (weil Erhohung der personlichen Privilegien)
schlieBen 1a8t. Tn Wirklichkeit ibersteigt und verflissigt sich mit diesem Hyper
die Besonderheit der Devotion in das Allgemeine der liebenden Verehrung fir die
Virgo-Mater Ecclesia, die als Leib, Braut und Fille Christi einen Teil unseres
Glaubens bildet {credo Ecclesiam catholicam).

Daraus folgt aber unmittelbar fir die innerhalb des universalen marianischen
Feldes stehenden Sendungen und Berufungen — mdgen diese nun aus der relativen
Besonderheit eines kirchlichen Standes oder Amtes oder einer Ordensfamilie oder
aus der absoluten Besonderheit personlicher Berufung und individuellen Charismas
sich herleiten —, es folgt fiir alle Besonderheiten, daf sie es in kirchlich-mariani-
scher Weise nur sind, wenn sie jede Reflexion auf ihre Sonderheit und alle Ver-
gegenstindlichung derselben sein lassend, mit dem Auge Marias auf den einzigen
Gegenstand hinblicken, um von seinem Gesetz und Bedirfnis her die Regel fiir das
eigene Handeln und Antworten zu finden. Oder kann man etwa den heiligen ¥ranz
iiber ,das Franziskanische® nachdenkend sich vorstellen und nicht vielmehr iiber
die Armut Jesu Christi allein, aus deren Blofle ihm alle Strahlen und Gaben des
Heiligen Geistes entgegenleuchten? Und wenn Stifter, meist widerwillig, sich ent-
schlieRen, dem ihnen anvertrauten Werk eine Verfassung zu geben, so werden sie
zwar die Gesetze natiirlich-iibernatiirlicher Klugheit walten lassen und die Be-



Spiritualitit 347

schranktheit menschlichen Daseins auch in der Kirche nicht iibersehen, aber die sich
ergebenden Eingrenzungen niemals auf Grund von Riickbesinnung auf eine ,Spiri-
tualitit® als abgegrenzter, fiir sich gegenstindlich erfaflbarer Grofle vornehmen.
Sendung, Amt, Auftrag sind ihnen kein id quod. sondern ein medium quo, eine
species in- oder expressa, die, selbst unbewuflt bleibend, Erfassung des Wirklichen
vermittelt. Wir konnten, das Bild festhaltend, fortfahren und sagen: je vollkom-
mener diese species, desto zentraler, tiefer und vollstindiger wird die gegenstind-
liche Wirklichkeit erfaflt. Deshalb gilt gerade von den ,groflen Sendungen®, den
am meisten ausgeprigten, in die Augen springenden, dafl sie die ,Sache selbst®,
das Evangelium Christi, jedesmal in umfassender und kernhafter Weise auffangen
und widerspiegeln, so dafl zwischen ihnen ohne Ineinanderfliefen (asynchytds) ein
ungestortes Ineinandersein (circumincessio) bestehen kann. Es ist im kirchlichen
ebenso wie auch im weltlichen Bereich: wahrend die ,,Groflen® im Geiste sich stets
miteinander vertragen (ohne ,Synkretismus“), streiten ,die Schulen®, die sich an
je einen ,Groflen® anschliefen, widereinander. Das kommt daher, dafl die Groflen
dic freie Sicht auf die Sache selbst haben, wihrend die Schiller sich zum priméren
Gegenstand den Groflen nehmen und als zweiten Gegenstand die Weise, wie der
Grofie die Welt gesehen und gestaltet hat, und erst an dritter Stelle die von ihm ge-
sehene und gestaltete Welt selber. Insofern kann man sagen, dafl das Sicherste an
Goethe ist, dafl er kein Goetheaner, und an Thomas, daf er kein Thomist war. Die
Groflen kommunizieren nicht in ihren Formen, sondern in der Tiefe der Wirklich-
keit, die ihnen durch ihre Formen erschlossen wird, und so ist die Je-Besonderheit
ihrer Form das Gegenteil gegenseitiger Abgrenzung, vielmehr das Mittel der
Kommunikation selbst.

Nun gibt es zweifellos eine Abstufung und Analogie in der Ausgeprégtheit und
Besonderheit der Auftridge und damit der zugeordneten Spiritunalitdten. So sind alle
Standesauftrage als solche (Priestertum, Ehestand, Rétestand) viel allgemeiner als
die Sonderanftrige etwa eines Griinders, und innerhalb der Charismen kann es
mehr allgemeine und mehr besondere geben. Aber weil das Allgemeine, ndmlich die
briutliche Antwort, nie im Sinne des Generischen allgemein ist, sondern als solches
wieder das Bestimmteste und Besonderste, deshalb kann man nicht sagen, daf} die
weniger individuell geprigten Charismen und Auftridge den andern gegeniiber in
einem Nachteil sich befinden, da ja doch, wie wir sahen, die geprigteren es nur
sind, um deutlicher auf diese bestimmte Allgemeinheit zu transzendieren. Die
Anonymitat, an der die weniger gepriagten Auftrdge teilhaben, ist diejenige der
Braut selbst, das Nichtgepragtseinwollen Marias angesichts des einzig prigenden
gottlichen Wortes. So kann man mit Sicherheit sagen: alle jene Richtungen, Griin-
dungen, Stiftungen, die, einer besonderen charismatischen Ursprungsprigung er-
mangelnd, diesen von ihnen so empfundenen Mangel dadurch beheben wollen. daff
sie auf ihre eigene Spiritualitit rellektierend, dieselbe nicht nur formulieren, son-
dern auch ausstilisieren, Fehlendes erginzen, Undeutliches verdeutlichen, nétigen-
falls sich eine Besonderheit zusammendichten, wie man einen Griindungsmythos
erfindet, begehen nicht nur eine griindliche theologische Geschmacklosigkeit —
deren Auswirkung nur religiose Enge, Unfruchtbarkeit und religidser Kitsch sein
kann —, sie siindigen gegen die Grundstruktur kirchlichen Daseins selbst und ver-



848 Hans Urs von Balthasar

breiten in der Kirche eine Luft der Sektiererei und der Hairesis. Es ist leider nicht
an dem, dafl wir sagen konnten, diese Feststellung sei nur theoretischer Natur.
Abgesehen von wahrhaft abschreckenden Einzelbeispielen ist eine gewisse allge-
meine Sucht nach Eigenspiritualititen ausgebrochen, jedes Ziinftchen (je kleiner
und enger desto mehr) sucht sich einen eigenen ,Geist® zuzulegen und bastelt an
ihm herum, als gilte es ein Kunstwerk auszuarbeiten. Lauter verlorene Liebesmih!
Errichtet nicht der Herr das Haus, so bauen diese Bauleute vergebens. Ich habe (in
der Einleitung zu meinem Buch dber die kleine Therese) diese gleiche Feststellung
hinsichtlich allzu zweckgerichteter Kanonisationen gemacht: Gott ist es, der seine
Heiligen schafft und sie der Kirche zur Kanonisierung vorstellt; wenn man auch
nicht sagen kann, dafl er seiner Braut hierin keinen Spielraum der Freiheit 148t, so
ist kirchliche Freiheit zentral doch stets eins mit Gehorsam gegeniiber dem Brautigam,
Achten und Lauschen auf ihn. Die Wichtigtuerei um die Eigenspiritualitat ist lauter
vertane Kraft und Zeit, die dem Einen Notwendigen abgestohlen wird, und man
kann unschwer beobachten, wie dabei unvermerkt die Eigenform zum Mittelpunkt
des Interesses wird, wahrend die Sache selbst zu einem Mittel abgleitet, das ad
majorem gloriam des Ordens, der Kongregation, der sonstigen Gruppe oder Be-
wegung dient.

Man wird nicht verwundert sein, wenn diese Warnung auch auf die soge-
nannte Spiritualitdt der kirchlichen Stinde ausgedehnt und angewendet wird. Ob-
schon es gewifl nicht ohne Sinn ist, von einer Spiritualitit der Rite, der Ehe, des
Priesterstandes zu reden, so ist es doch ebenso gefdhrlich wie praktisch unméglich,
diese Spiritualititen wie ebensoviele voneinander sauber abgrenzbare und somit
iiberblickbare Formen einander entgegenzustellen, sie wie vollendbare Kunst-
werke, deren Gesetz wir beherrschen, auszuziselieren, um dann diese Formen wie
Kostiime anzuproben, um, von ihrem Stil beherrscht, ein christlich stilvolles Dasein
zu fihren. Das alles ist Asthetik, die fehl am Ort ist und die wahre Schénheit
christlicher Existenz verunmoglicht. Solche dsthetische Reflexion miifite, auch wenn
sie in Teilen eines groflen Ordens beobachtet wiirde, unfehlbar als Dekadenz-
erscheinung gewertet werden. Man kann dagegen geltend machen, dafl es in der
Kirchengeschichte Augenblicke zu geben scheint, da ein kirchlicher Stand seines
besonderen Auftrags deutlicher als bisher bewuf}t wird und sich nur durch eine
Reflexion auf sein Eigenwesen von der bisherigen Horigkeit gegeniiber einem
andern Stand 16sen kann. Das war etwa fiir den , Weltpriester® der Fall, und noch-
mals eigens fir den ,Pfarrer”, und heute wire die Zeit des Laien angebrochen und
seiner Mindigkeit zu einer besondern, nicht mehr nach den Wertungen und Kate-
gorien des Ratestandes geprégten Spiritualitit. Vieles aber, was hierzu vorgebracht
wird, ist deshalb so oberflichlich und fade, weil die kirchlichen Stinde wie gegen-
einander abgeteilte Sektionen eines weltlichen Vereins behandelt und in keiner
Weise die tieferen Geheimnisse der Ontologie der Kirche und der darin wurzeln-
den Zirkuminzession der Standorte beriicksichtigt werden. So haftet manchem die-
ser Versuche mehr das fruchtlos-Aktivistische an, das unser Zeitalter kennzeichnet
(sicut foenum arescit), als die echte Sendung des Heiligen Geistes.

Ein Mittel, die Geister zu unterscheiden, ist sicher dieses: die offene oder latente
Anwesenheit eines Ressentiments gegen andere Stinde und Formen zu priifen, und



Spiritualitit ' 349

man wird nicht fehlgehen, wenn man behauptet, dafl solche Ressentiments — der
Laien gegen die Hierarchie, der Laien und des Weltpriestertums gemeinsam gegen
den Raitestand, und entsprechend wiederum des Ratestandes und Priestertums
gemeinsam gegen die ,emanzipierten Laien“ — die kirchliche Atmosphire gerade
in deutschen Landen triben. Noch nie hat eine innerkirchliche Antipathie als Grund-
lage einer Auferbauung (Eph 4,12) dienlich sein konnen, etwa die heimliche oder
offene Diskreditierung des Ratestandes (zu einer blof kirchengeschichtlichen Insti-
tution, ohne die man wohl auskommen konnte und auszukommen sich heute bereits
anschickt). Dies heifit wahrlich nicht, dafl die Stdndestruktur der Kirche, gerade weil
sie auf Stiftung von oben beruht und nicht auf geheimnisloser Zusammenfugung
von unten, bei aller festen Durchgliederung (wie der gestifteten Hierarchie und der
sakramental begriindeten Lebensformen) nicht doch immer neuer Modulationen fahig
wire, die auch aus dem an der gesamten Kirche interessierten Gespréach der Stdnde
miteinander lebendig hervorgehen. Es konnen dabei Formen zum Vorschein kom-
men, die obwohl tief in der Tradition und im dberzeitlichen Wesen der Kirche
wurzelnd, doch als neue Pragung erlebt werden und dabei echter Auftrag des
Heiligen Geistes sind, was man doch wohl von Daseinsformen wie denen der
»Kleinen Briider und Schwestern Pére de Foucaulds oder einiger Sikularinstitute
oder einer Anregung wie der Abbé Pierres wird sagen darfen. Man kann nur hoffen,
dafl derartige Ansétze der Versuchung widerstehen, sich selber eine Eigenspiri-
tualitdt zuzulegen, sie definierend und kultivierend, statt nichts anderes sein zu
wollen als demitige und immer versagende Nachfolge Christi. Und wenn das Arme,
Innerliche, Verborgene, das Schlichte, das Wahrhaftige heute allein dem Christ-
lichen eine Wirkung verbiirgen kann, so ist damit ja auch hinreichend gesagt, welch
abschreckende Wirkung in der Tiefe die Aushéngeschilder besonders gepflegter
Spiritualititen ausiiben missen.

Genug der kritischen Bemerkungen. Sie sollten dazu dienen, das Positive zu
festigen: das Geheimnis des Marianischen, das sich als Sammelpunkt und Inbegriff
des vom Geist beseelten briutlich antwortenden Gegeniiber erweist. Hier wird ent-
scheidend wichtig, dafl Maria in ithrem Auftrag mihelos und ,voll der Grazie“
die Standesformen in sich zu vereinen weifi, die sich sonst unvereinbar gegeniiber-
stehen: Jungfriulichkeit und Mutterschaft, Ehe- und Rétestand, ja in einer echten,
wenn auch analogen oder eminenten Weise Priesterstand (als corredemptrix) und
Laienstand. Sie bildet die hohere Einheit, aber sie bildet sie nicht als ein iiber-
menschliches Wesen, sondern auf unserer menschlichen und christlichen Ebene, uns
damit endgiiltig vorzeigend, wie tief ineinander die Stinde liegen (noch viel tiefer
als das Ineinandergestaltetsein der Geschlechter), wie wenig es deshalb angeht, sie -
gegeneinanderzustellen und auszuspielen von dem weiter untenliegenden Standort
her, wo fiir uns ihr Unvereinbares anfscheint.

Die marianische Zirkuminzession der Standesformen und ihrer Gehalte ist, wie
sich von selbst versteht, Teilnahme an der gottmenschlichen Transzendenz iiber
diese, die zugleich die schopferisch-urspringenlassende ist: eminentes Priestertum,
eminentes Rételeben, eminenter Ehestand (im eucharistischen und Kreuzes-Geheim-
nis des Einen Fleisches), wobei die Ehelosigkeit des Menschen Jesus gleichzeitig die
unabdingbare Ordnung und (wie bei den Geschlechtern relative) Hierarchie der



850 Hanis Urs von Balthasar

Standesformen erscheinungshaft darstellt, gegen die anzurennen (wie moderne
Ehetheologie es offen oder verborgenerweise gerne tut) nochmals Ressentiment ist.
So kann es auch nicht von gutem sein, wenn iber mehr als tausendjahrige Theolo-
gumena der alten Kirche, die (unanschauliche!) systematische Ursprungsform der
menschlichen Stinde im Paradies betreffend, im Namen der ,revendications® moder-
ner Ehetheologie der Stab gebrochen wird!. Louis Bouyer, den man gewil} nicht der
Geistesenge wird zeihen konnen, behdlt demgegeniiber das hdhere Gleichgewicht,
wenn er feststellt, dafl es nicht angeht, die Position Augustins einfachhin als laten-
ten Manichidismus abzutun, da ja auch ,die griechischen Viter, die vom augustini-
schen Denken vdllig unabhingig waren, auf ihre Weise Ansichten entwidkelten, die
den idyllischen Vorstellungen von der Sexualitit, wie sie heute unter den Katholiken
im Schwange sind, ganz entgegengesetzt sind ... Die leichten und beschwichtigen-
den Losungen, das sieht man heute klar, fithren nur zu Selbsttduschungen“2. Wenn
"auch die Position des hl. Thomas die eine, unabdingbare Seite gesunder Ehe-
theologie geworden ist (darin hat die Studie Michael Miillers recht), so ist doch auch
hier das Mysterium viel tiefer als eine oberflichlich schlieflende Stidndetheologic
glauben lassen mochte: Die Zirkuminzession der Stinde und ihrer Spiritualititen in
Christus und Maria weist auf ein paradiesisches Ursprungsgeheimnis zuriick, dessen
Urbildlichkeit, aber Unanschaulichkeit? uns verbietet, mit rasch zuhandenen Schnit-
ten und Teilungen die fertigen Standesspiritualititen daraus abzuleiten.

Man wird aber auch bei Christus nicht haltmachen diirfen; ist er doch in allem
Wort Gottes und Offenbarung des dreicinigen gottlichen Lebens, das heifit der
Zirkuminzession dreier Personen in einem einzigen Wesen, somit dreier gottlicher
Standorte (,Stinde“) und ,Spiritualititen®. Das Hervortreten der Person des
Sohnes in Jesus Christus und seine uns sichtbar gewordenen Beziechungen zum
Vater und zum Heiligen Geist verbieten uns die agnostische und resignierte Mei-
nung, in der Identitit der géttlichen Wesenheit verschwimme und entgleite uns
doch alle Unterscheidung. Aber gottliche Einheit ist solche der Falle und nicht der
entleerenden Abstraktion; wir nihern uns ihr (darin haben Cusanus und Hegel
recht), indem wir das weltlich Getrennte zusammendenken und dabei des Sinnes
und der Ermoglichung der Unterscheidungen Giberhaupt erst gewahr werden. Wenn,
wie gezeigt wurde, Spiritualititen in der Kirche primdr von oben gestiftet und
fundiert sind, aus dem qualitativen Reichtum der Gnadenwelt, dann kann ihre
letzte — einende wie unterscheidende — Begriindung nur trinitarisch sein. Hier ist
die ,Identitit der Identitdt und Nichtidentitat* ursprunghaft beheimatet, und wir
diirfen deren Widerschein in der Kommunikation des mystischen Leibes nicht anders
als von dort her deuten: als Erlaubnis und Forderung einer ,relativen Opposition™
der Personal-Standorte, die indes nur insofern aufeinander unrickfithrbar sind, als
sie ganz und gar ,relativ® zueinander und (ursprungsmiflig) auseinander sind.

t Michael Miller: Die Lehre des hl. Augustinus von der Paradiesesehe und ihre
Auswirkung in der Sexualethik des 12. und 13. Jahrhunderts bis Thomas von Aquin, Re-
gensburg, Pustet, 1954.

2 Le Tréone de la Sagesse (Cerf, Paris 1957) S. 88, 91.

3 Es geniigen ja doch wirklich ein paar ,philosophische Brocken®, um uns der dem Ver-
stand (der natura lapsa, wenn auch reparata) undurchdringlichen Dialektik dieses Ursprungs
bewuflt werden zu lassen, fiir die die Kirchenviter so ehrfiirchtiges Verstindnis besaflen!



Spiritualitdt X - 851

Jede andere als relationale Deutung der géttlichen Personen miifite das géttliche
Leben der Liebe zerstoren. So ist es moglich, dafl eine Sendung und somit eine
Spiritualitit in der Kirche irgendwie vorwiegend vaterhaft, sohnhaft, geisthaft ist,
was sich aber sogleich im gnadenhaften Einbezogensein in die Geheimnisse der
personalen Beziehungen, der Zeugung und Hauchung und des Gezeugt- und Ge-
hauchtwerdens darstellen mufl. Freilich ist es nicht so, dal sich eine addquate trini-
tarische Typologie der Spiritualititen konstruieren liefle, da dieselben wiederum in
besonderer Weise der Freiheit und erfinderischen Spontaneitit des Heiligen Geistes
der siebenfachen Gaben und der unzdhlbaren Charismen zugeordnet sind, der in
ihnen die Fiille des Sohnes und der trinitarischen Liebe auslegt.

In dieser Differenzierung der Einheit liegt, wie Adrienne von Speyr in ihrem
Apokalypsenkommentart unerhort groflartig gezeigt hat, letztlich die ganze Struk-
turiertheit und Herrlichkeit des zwdlftorigen himmlischen Jerusalem mit seinen (in
aller Gleichheit) sich unterscheidenden Edelsteinen der Tore, die aber eben nur
Tore, also Wege, Durchginge, Weiterfihrungen sind. Durch die Wege aber, sofern
sie in der Liebe beschritten werden, entstehen Beziehungen, Kreuzungen, Felder,
Figuren, eine ganze himmlische, geisthafte Geometrie, die Artikulationen des
Lebens der Liebe, wofiir die Unterscheidungen jeweils nur die (beinah vergessenen)
Anlisse und Ausgangspunkte gebildet haben. Was in der Schau offenbar sein wird,
kann auf Erden im liebenden Glauben dargelebt werden, und die Liebe erlaubt
grundsitzlich (wenn auch dem Liebenden oft verborgen) eine nicht weniger intime
Kommunikation der Standorte: der Sendungen und Amter und ihrer Spiritualitit.
Das gilt aber nur fiir echte, vom Herrn her gespendete Spiritualitit, und hier
gewinnen wir abschlieRend das beste Kriterinum wahrer kirchlicher Spiritualitit, in
ihrer Abscheidung von aller willkirlich erfundenen und aller aus einem heimlichen
Ressentiment sich absondernden und als ,etwas Besonderes“s sich aufspielenden: es
ist die Moglichkeit ihrer echten Kommunizierbarkeit.

Man kann, um dies zu verdeutlichen, daran erinnern, daf} grofle Heilige, wenn
sie einander begegnen durften (kdrperlich oder auch im Geiste), einander nicht nur
erkannten und verstanden, sondern in ihren Sendungen kommunizierten, wobei die
je-besondere eigene Sendung ihnen zum Medium wurde, um die andere, ebenfalls .
besondere und geprégte, in ihrer Tiefe zu erfassen und an ihr teilzunehmen. Un-
durchdringlich und fremd fiir den liebenden Glauben ist nur das Unwahre, das auch
gar keinen Innenraum hat. Auf diesen kommt es an, und nicht auf duBere Ahn-
lichkeiten. So kénnen ein rein Kontemplativer mit einem ausgesprochen Aktiven,
ein Mensch in der Ehe mit einem Menschen in der Jungfriulichkeit ungehindert
aufs innigste christlich kommunizieren. Sie tun es dort, wo die geschenkten Beson-
derheiten am lebendigsten, am quellhaftesten sind — im spendenden Heiligen
Geist —, und nicht etwa dort, wo sie vielleicht reflex formuliert und analysiert, in
feststellbaren Eigenschaften dhnlich oder undhnlich zu sein scheinen. Keine Sendung
und damit auch keine Spiritualitit 148t sich in ihrem lebendigen Zentrum definie-
ren, denn sie stammt aus der unendlichen und je-grofleren Lebendigkeit des gott-
lichen Lebens. Und so gibt es letztlich auch keine befriedigende Projizierung jener

4 Johannesverlag, Einsiedeln 1950, S. 720—759.
5 dicens se esse aliquem magnum: Apg 8, 9.



352 _ Michael Arneth

himmlischen Geometrie auf die irdische Ebene, kein System der Spiritualititen, und
es wird von uns nicht verlangt, dafl wir uns als Christen standpunktlich voneinander
abgrenzen, um das Eigene leben zu kénnen, sondern dafl wir, uns selber vergessend,
gemeinsam auf das Eine schauen, dafl wir alle nicht sind, um schauend ,in das
namliche Bild umgeformt zu werden von Glanz zu Glanz, wie er ausgeht vom
Herrn, vom Geist* (2 Kor 3,18).

Bartholoméus Holzhauser und sein Weltpriesterinstitut (III)
Von Dr. Michael Arneth, Bamberg

IV. Tod und Fortleben bei der Nachwelt

Mit der Errichtung des Instituts der in Gemeinschaft lebenden Weltgeistlichen
in den Didzesen Wiirzburg und Mainz durch Kurfiirst Johann Philipp von Schén-
born hatte Bartholomaus Holzhauser den Gipfel seiner Erdentage erklommen. Der
- Abstieg wihrte nur drei Jahre und liegt weithin im Dunkel der Geschichte. Der
neue Pfarrherr von Bingen fiihrte 1655 ,ohne jegliche Stiftung und Vergiitung,
sondern nur allein zum Nutzen des Volkes® eine Frithmesse einl8?, erweiterte im
gleichen Jahre die Volksschulen der Stadt und griindete die erste Lateinschule, an
der Kaplan Matthias Stark, der spitere Weihbischof von Mainz, unterrichtete (ab
4. 11.)188, Am 20. 2. 1657 lieR Bartholomius aus Griinden der Liturgie, um bessere
Licht- und Sichtverhdltnisse zu schaflen, in der Pfarrkirche den Lettner, einen
schmalen Gang, der in halber Hohe des Kirchenschiffes am Anfang des hohen
Chores sich quer durch das Gotteshaus zog, mit Genehmigung des Erzbischofs, aber
nicht ohne Verdruf} der Gemeinde abbrechen, desgleichen drei Altireis?, Viel mehr
wissen die Quellen itber die Binger Jahre kaum zu berichten®®, Im {ibrigen kam
Holzhauser seinen Verpflichtungen als Plarrer und Dekan so nach, wie es das Gesetz
der Priesterschaft vom gemeinsamen Leben und der pastorale Drang seines Herzens
fordertent®!, ,Ich habe den Willen im Herrn Jesus Christus, dafy ich wenigstens mit
ein paar getreuen, aufrechten und geliebten Bridern aus dem Weltpriesterstande
sterben und gerettet werden kann“, schrieb der Dekan aus den Tiroler Bergen
einige Monate vor seinem Amtsantritt in Bingent?2. Mittlerweile stand durch die
Gunst des Mainzer Kurfiirsten eine zahlreiche geistliche Nachkommenschaft in Aus-

187 P. Bruder, Die Besichtigung der Reliquien ... S. 5.

188 P Bruder, Das Schulwesen in Bingen am Rhein (1655—1800). Sonderdruck aus
d. Mitteilungen d. Ges. {. deutsche Erziehungs- und Schulgeschichte V 4, Berlin 1895, S. 270.

18 P Bruder, Die Besichtigung der Reliquien . . ., S. 5.

19 Das Binger Pfarrbuch von 1680, eine v. B. H. unterzeichnete Kirchenrechnung (Febr.
1658), sein Sterbekreuz und einige Urkunden wurden mit dem Pfarrhaus im zweiten Welt-
krieg vernichtet. Das unter Holzhauser gefihrte Taufregister ging schon frither verloren.
Die Trauungs- und Sterbematrikel sind im Stadtarchiv von Bingen erhalten.

191 Instit. Dill., Pars 11, Cap. 1, § 6 u. Cap. 3, § 2 — p. 107 s.; 135—139.

192 MK, GR 685/3: Brief des B. H. aus St. Joh. i. T. an H. Pfarrer zu Palling (Gg. Giin-
del) v. 7. 9. (1654).





