
340 Hans Urs von Balthasar 

•Und er wird jede Träne aus ihren Augen wegwischen, und der Tod wird nicht 
mehr sein, und kein Leid und keine Klage und keine Mühsal wird mehr sein; denn 
das Erste ist vergangen" (Apoc21,4). Vergangen ist die alte Erde, auf der der 
Fluch der Sünde lastete. Das paradiesische Glück ist wiederhergestellt. 

Die zwölf Tore der Stadt sind nach den zwölf Stämmen Israels benannt (Apoc 
21,12). Die Fundamentsteine der Mauer aber nach den zwölf Aposteln (Apoc 21,14). 
Damit erscheint die himmlische Stadt wie die Zusammenfassung und Vollendung 
der ganzen Heilsgeschichte. Das Zwölfstämmevolk ist durch Glauben hineingewach- 
sen und ausgeweitet in die Heilsgemeinschaft der von Christus auf dem Fundament 
der zwölf Apostel gegründeten Kirche. Die Kirche Jesu Christi ihrerseits, die das 
geistige Israel aus Juden und Heiden umfaßt, ist im himmlischen Jerusalem zur 
ewigen Vollendung gelangt: •Und die Völker werden durch ihr Licht wandeln" 
(Apoc 21,24). 

Spiritualität 
Von Hans Urs von Balthasar, Basel 

Mit dem •Arbeitstitel" Spiritualität jene Sache zu bezeichnen, die dem franzö- 
sischen Begriff spiritualite entspricht, dürfte heute im Deutschen unumgänglich sein; 
ist das Wort unschön, so ist es wenigstens ein Weg, am Bereich des lateinisch- 
romanischen spiritus neu teilzunehmen, nachdem das deutsche Wort Geist im deut- 
schen Idealismus eine Bewegung in die Immanenz vollzogen hat, wodurch die Kon- 
tinuität zum Heiligen Geist, zwischen geistig und geistlich, einer Diskrepanz Platz 
gemacht hat: das erste wurde zu weltlich, das zweite zu unweltlich. Ohne vorent- 
scheiden zu wollen, ob ein für das deutsche Ohr überzeugenderes Wort gefunden 
werden kann, soll hier nur auf den Inhalt, die Sache geachtet und nach der Berech- 
tigung und Fruchtbarkeit einer solchen begrifflichen Abgrenzung gefragt werden. 

Es liegt im Wesen des Wortes Gottes, daß es als Samenkorn im Acker der Herzen 
ein- und aufgehen will, daß es gleichsam nur in einer •Momentaufnahme" als ein 
reines, objektives An-sich erfaßt werde; ja bei näherem Überlegen erweist sich auch 
diese als unmöglich, da der dem göttlichen Wort zugeordnete Glaubensakt ja bereits 
die unausweichliche Voraussetzung ist, um seiner in Objektivität überhaupt an- 
sichtig zu werden. Es gibt keinen außerhalb des Zueinander von Braut und Bräu- 
tigam gelegenen neutral-objektiven Standort, von dem aus das Geheimnis ihrer 
gegenseitigen Offenbarung (der spontanen des göttlichen Bräutigams, der antwor- 
tenden der Braut) verstanden und beurteilt werden könnte. Die Frage ist also höch- 
stens, wer denn diese Antwortende sei, in deren Glaubensakt sich so etwas wie ein 
gläubiges Offenbarungsverständnis, eine Dogmatik (im weitesten Sinne) «eh ent- 
falten kann. Die Antwort darauf muß von vornherein mit einer in sich selbst ana- 
logen Einheit rechnen: die Braut ist primär die heilige Kirche, die apriorisch Mutter 
und Schoß der Gläubigen ist und keineswegs aposteriorisch Ergebnis ihrer zusam- 
mengezählten einzelnen Glieder, auch wenn offenkundig Kirche als Wirklichkeit 



7     Spiritualität 341 

nur sein kann in ihren Gliedern, und wären es nur •zwei oder drei" im Namen des 
Herrn Versammelte. 

Wenn demnach Spiritualität die subjektive Seite der Dogmatik ist: Wort Gottes, 
sofern es aufgenommenes und in der Braut sich entfaltendes ist, dann wird Spiri- 
tualität notwendig eine analoge Gestalt aufweisen: die einer unbedingten Einheit, 
sofern das Subjekt die Kirche selbst ist und jedes andere Subjekt nur durch Teil- 
nahme an der kirchlichen Subjektivität zu einem christlichen Subjekt wird, und 
die einer nachfolgenden Mannigfaltigkeit, insofern Kirche als Wirklichkeit immer 
ein universale in rebus, d. h. in personis ist. Die Einheit aber dieser Analogie ist 
der Spiritualität der Väter wie des Mittelalters am marianischen Geheimnis auf- 
gegangen, sofern die Subjektivität und Bräutlichkeit Marias als vermittelnde dritte 
zwischen virgo ecclesia und virgo anima trat: als die einer einzelnen Person in 
einer Reihe mit der anima und dennoch durch ihre besonderen heilsgeschichtlichen 
Privilegien das •subjektive Modell" und der Fruchtbarkeitsgrund der apriorischen 
Wirklichkeit Kirche, sofern diese aus ihrem Stifter Christus hervortretend zu einem 
lebendigen Gegenüber wird. An diesem neuen Gedanken, der uns die analoge 
Einheit der Braut nicht als einen abstrakten Begriff, sondern selbst als eine 
Subjektivität zeigt, wird gleichzeitig klar, daß •marianische Spiritualität" nicht auf 
eine Linie gebracht werden kann mit andern Spiritualitäten im Bereich kirchlicher 
Mannigfaltigkeit, daß sie vielmehr (wenn sie wirklich marianisch ist, und nicht viel 
eher diejenige einer für Maria begeisterten Richtung oder Einzelpersönlichkeit) 
jener lebendige persönlich-übernatürliche Punkt ist, an dem alle bloße kirchliche 
Objektivität je schon blutvolle Subjektivität und Individualität geworden ist, 
aber jede der kirchlichen Fülle gegenüber begrenzte Subjektivität und Individuali- 
tät sich öffnet zur kirchlichen Objektivität. Diese in der kirchlichen Tradition 
(explizit seit dem Hohenliedkommentar des Origenes und thematisch in den Hohe- 
liedkommentaren des Mittelalters, etwa Wilhelms von S. Thierry) durchgehende 
Einsicht in den besonderen, auf nichts anderes zurückführbaren Charakter der 
•Braut" hat es von jeher verhindert, daß die Frage christlicher Spiritualität in der 
banalen Dialektik von •Einheit und Mannigfaltigkeit" im weltlichen Sinn sich 
bewegen und erschöpfen konnte. Indem ein Individuelles, ohne aufzuhören Indi- 
viduelles zu sein, zugleich in wahrem Sinn das Ganze ist (natürlich nur in der 
weiblich antwortenden Funktion und nicht in der schöpferischen des Bräutigams), 
erhält jedes in der Mannigfaltigkeit Besondere eine qualifizierte Teilnahme am 
Ganzen; es ist nicht nur so Teil, wie etwa ein körperliches Glied Teil des Leibes 
mit einer durch und durch bestimmten Funktion ist (hier bleibt das paulinische 
Gleichnis zurück), sondern es ist ein Besonderes nur als besondere Form der Totalität, 
wie etwa jede Monade (falls es solche gibt) die Totalität aller Monaden in sich 
spiegelt, ja nichts anderes ist als eine integrierend-integrierte Stufe der Totalität 
selbst. 

So öffnen sich die Dimensionen des Begriffs Spiritualität. Auf der einen Seite 
gibt es eine einheitliche theologia spiritualis als objektiv-kirchliche Lehre von der 
Aneignung des Offenbarungswortes im Leben von Glaube, Liebe und Hoffnung. 
Und da vom Leben in Glaube, Liebe und Hoffnung nicht geredet werden kann, 
ohne es zugleich in seiner Wirkgesetzlichkeit und damit auch in seiner Weghaftig- 



342 Hans Urs von Balthasar 

keit (•Stufenfolge") mitzuerfassen, gehören wenigstens die Grundartikulationen 
dieses christlichen Lebens mit zum Inhalt einer Dogmatik. Insofern der Heilige 
Geist es ist, der in unsere Herzen ausgegossen darin die Wahrheit des Sohnes ein- 
und ausprägt, gehört diese theologia spiritualis zum Artikel •Credo in Spiritum 
Sanctum ... vivificantem". Indem es der Geist ist, der den lebendig Glauben- 
den aus der Äußerlichkeit der Taufkatechese in das innere Verständnis der •Tiefen 
der Gottheit" einführt, in die •Weisheit Gottes im Mysterion" (1 Kor 2,7), ist 
eine solche Theologie nichts anderes als die Mysterien-dimension der objektiven 
kirchlichen Dogmatik überhaupt, das also, was die Kirchenväter und noch das 
Mittelalter bis ins 12. Jahrhundert theologia mystica genannt haben. Erst seitdem 
die Spanier den Akzent dieser Einweihung sehr viel stärker auf die subjektive 
Erfahrungsweise des Mysteriums gelegt haben, verschob sich der Begriff mysticus 
zur modernen Bedeutung hin, mußte dann aber, um die ganze menschlich-subjektive 
Verhaltungsweise gegenüber der christlichen Wahrheit einzufangen (aber eben doch 
nur das!), durch den Begriff der askesis ergänzt werden: theologia spiritualis wird 
so, in einer nicht unbedenklichen Vereinfachung und Verengung, zumal im 19. Jahr- 
hundert, zur •aszetisch-mystischen Theologie", wobei Aszese die aktive Leistung 
des Glaubenden, Mystik die fortschreitend passive Erfahrung des Göttlichen be- 
sagt. Man sieht aber deutlich, daß diese Verschiebung ins Pragmatische und Psycho- 
logische den in die Subjektivität eingehenden und sie sich anverwandelnden Offen- 
barungsgehalt, das Wort als Bräutigam, wie es in der alten theologia spiritualis 
oder mystica immer vorhanden war und mitgedacht wurde, fast gänzlich aus den 
Augen verlor, und daß damit eine fatale Kluft zwischen einer vom Subjekt abge- 
lösten, in sich schwebenden •Dogmatik" und einem ihr gegenüberstehenden psycho- 
logischen Subjekt entstand, so daß diese getrennt und der entscheidenden Mitte 
entbehrend nicht mehr zusammenzubringen sind. 

Die Theologie der Väter und noch des Mittelalters war doctrina sacra nicht nur 
dem Gegenstand, sondern auch der Form nach, weil in ihr die spirituelle Dimen- 
sion des objektiven Mysteriums und der Einweihung durch den Heiligen Geist nicht 
nur im Ganzen als eine vage Atmosphäre (der •Salbung"), sondern in den einzel- 
nen Denkschritten • etwa bei Augustinus, Anselm, Wilhelm von Auvergne und 
Bonaventura • gegenwärtig blieb. Chenu und Hayen haben zu zeigen versucht, 
wie dies grundsätzlich auch für Thomas gilt, bei dem indessen der Wille vorherrscht, 
durch Einsatz aller rationalen Mittel die Theologie gegenüber den heraufziehenden 
exakten Wissenschaften als Wissenschaft (und nicht nur als spirituelle •Weisheit") 
zu etablieren. Für jene, die das bei Thomas überall als Voraussetzung und Atmo- 
sphäre vorhandene spirituelle Medium nicht mehr zu spüren vermochten und, vom 
Wissenschaftsbetrieb der Neuzeit bestochen, die Theologie diesem Ideal anzu- 
gleichen sich bestrebten, mußte freilich der vorhin geschilderte Zerfall unvermeid- 
lich werden: hier eine Dogmatik, die der spirituellen Dimension weitgehend ent- 
behrt, dort eine Spiritualität des empirischen Subjekts (•Aszese und Mystik"), die 
ihrerseits des dogmatischen Inhalts entbehrt, was übrigens in der parallelen Ver- 
selbständigung der theologia moralis (in der einerseits die philosophische Sitten- 
lehre, anderseits die Kasuistik beherrschend wurde) von der Dogmatik sich nochmals 
bestätigt. Man sieht: das Problem betrifft keineswegs bloß die mit dem Ausbau der 



Spiritualität 343 

theologischen Forschung unvermeidliche und fortschreitende relative Verselbstän- 
digung der Disziplinen; wäre es nur das, so müßte der synthetische Standort jeder- 
zeit leicht wieder beziehbar sein. Vielmehr entsteht die heillose Schwierigkeit einer 
Reintegration von dogmatischer und spritueller Theologie erst durch den Ausfall 
jenes objektiv-spirituellen Mediums, in welchem die alte Theologie sich bewußt 
entwickelte. Freilich gab es schon zur Zeit der Väter eine mit allen Mitteln der 
distinguierenden und definierenden ratio arbeitende begriffsklärende Methode: die 
der unerbittlichen Diskussion mit der Häresie, von den einzelnen Theologen wie 
von den Konzilien betrieben. Aber es ist doch entscheidend, daß diese Methode im 
Aufbau der Theologie im ganzen keineswegs die ausschlaggebende ist. Selbst in 
kontroverstheologischen Werken wie Irenäus' Adversus Haereses, Athanasius' Contra 
Arianos, Hilarius' De Trinitate, im Contra Eunomium des Nysseners ist diese 
polemische Denkform eingebettet in eine umgreifende spirituell-sapientiale, die sich 
immer wieder und sehr nachdrücklich, als eine Sache von größter Tragweite, explizit 
ausspricht. 

Daß es schwerer ist, diese spirituelle Dimension in einer Spätzeit, da die rationale 
Differenzierung weiter fortgeschritten ist, genuin zum Leuchten zu bringen, mag 
vielleicht wahr sein; man wird sich jedoch vor allem vor der falschen Meinung in 
acht nehmen müssen, das Fehlende sei entweder ein materiales Stück, das man 
einfach einbauen kann oder so etwas wie ein Stilelement, das man nachahmen und 
übernehmen kann (so kann moderne Mysterien- und Sapientialtheologie gegenüber 
der authentischen sich gelegentlich ausnehmen wie Neugotik usf. gegenüber echter 
Gotik); die Gegenwart des Spirituellen ist auf keinem andern Weg zurückzuge- 
winnen als dem einer aus elementarer Begegnung des Glaubenden mit der Offen- 
barung stammenden Erschütterung, wodurch er irgendwie ein für allemal weiß, wie 
in Theologie gedacht und geredet werden darf und wie nicht. Das gilt für die beiden 
einander entfremdeten Seiten, die Dogmatik wie die Spiritualität, und weil die 
letzte uns hier thematisch angeht, so sei daran erinnert, daß die spirituality du 
grand siecle, im Lichtschein von Ignatius, Theresia und Johannes vom Kreuz, mit 
Pascal und Franz von Sales, Lallemant und Balthasar Alvarez, Berulle und 
Condren, Fenelon und Mme de Guyon, Marie de 1'Incarnation und Caussade trotz 
aller Wendungen zum Empirisch-Psychologischen im wesentlichen doch (nicht anders 
als die Spiritualität des Mittelalters von Bernhard bis Seuse) auf die volle Klarheit 
und Ganzheit des theologischen Aktes hinzielt, womit die •Braut" auf Ruf und 
Hingabe des Bräutigams antwortet. Daher der (trotz aller barocken Schmückung) 
im Grunde erschreckende Ernst, die allesf ordernde Unerbittlichkeit dieser Spirituali- 
tät, in der Form des ignatianischen Mas und der Indiferencia, des sanjuanischen 
Nada, des fenelonschen Amour pur und Caussades unbedingt durchgehaltenen 
Jaworts, der Abspiegelung der etats Christi in Seele und Leben des Gläubigen bei 
Berulle, des an einen theologischen Nihilismus grenzenden Radikalismus der Opfer- 
theorie Condrens, und auch bei Franz von Sales (und unmittelbarer noch bei Frau 
von Chantal) unter aller Blumigkeit des Theotimus die Herausschälung der echten 
Liebe durch alle Schmerzen, Verlassenheiten, Höllen. Was hier überall verfolgt und 
angestrebt wird, ist die Bloßlegung der reinen und nackten Struktur des antworten- 
den bräutlichen Jaworts, somit eines entscheidenden Stücks dogmatischer und • 



344 Hans Urs von Balthasar 

verborgener und offener • marianischer Theologie. Dies alles reflex zusammen- 
zusehen bleibt Aufgabe einer kommenden totalen Theologiegeschichte. 

Auf der andern Seite steht dieser einheitlichen kirchlich-dogmatischen theologia 
spiritualis gegenüber die Mannigfaltigkeit der •Spiritualitäten"; und erst hier tritt 
jene Schattierung hervor, die die heutige Zeit besonders bewegt, begeistert oder 
beunruhigt. Wenn schon die Vielheit geschichtlicher Individualitäten und personaler 
Geister unbedingt auf eine qualitative Mannigfaltigkeit verweist, um wieviel mehr 
dann die diesen Personen von Gott her je-einmalig-personal zukommende Offen- 
barung. Diese echte Mannigfaltigkeit konnte von der Tradition um so weniger 

. übersehen werden, als sie bereits im Raum der Offenbarung selbst aufs stärkste 
grundgelegt ist, sofern diese als eine Geschichte durch die Zeiten hindurch sich ent- 
faltet, in immer neuen Begegnungen des göttlichen Geistes mit neuen Personen, 
mit gewandelten religiösen, kulturellen, politischen Situationen: die •Spiritualität" 
der Wüste ist eine andere als die des •gelobten Landes", die der Richter eine andere 
als die der Könige, die der Propheten wiederum eine andere und erst recht die der 
Weisheitslehrer. Man sieht gerade im Alten Bund, daß es nicht allein um stand- 
punktbedingte Verschiedenheiten in der Auffassungsweise eines identischen Inhalts 
gehen kann (obwohl dieser Gesichtspunkt nicht einfach übergangen werden darf: 
das wachsende Licht der Offenbarung ist doch grundlegend das in der Subjektivität 
des Volkes wachsende Begreifen und Offensein für das, was immer schon, seit Jahwe 
Israel begleitete, da war) • sondern auch und gleichwesentlich um eine neue, an 
die gewandelte Situation sich anpassende, aber diese Situation zugleich entscheidend 
miterschaffende Offenbarungsweise Gottes. Gerade deshalb weigert sich das Volk 
so oft, mitzugehen. Nie läßt sich eine Offenbarungssituation im Raum der Bibel aus 
dem schon Vorhandenen deduzieren, auch wenn es dem lebendigen Glauben ver- 
bürgt wird, daß er vor allem Überraschenden des Gotteswortes immer bestehen und 
antworten kann. Dies steigert sich im Neuen Bund insofern, als zwar die lange 
Zeitspanne der Verheißung sich zu einem Jetzt der Erfüllung ballt, aber Jesus in 
jeder Begegnung und in jeder qualitativen Sendung ein Besonderes, unverwechsel- 
bar Umrissenes schöpferisch hinstellt. Petrus und Johannes, Paulus und Jakobus, 
Martha und Maria von Bethanien, die Magdalena, Lazarus, die Samariterin: lauter 
unaddierbare Einmaligkeiten, singuläre Begegnungswirklichkeiten, in denen doch 
jedesmal der unteilbare ganze Jesus sich kundgibt. 

Nicht weniges von dem, was das Wort uns sagen will, liegt in der Vergleichung, 
der Gegeneinanderbewegung der Standorte und Perspektiven, und zwar ist nicht 
bloß ein allgemeiner Sinn für die Unendlichkeit der Perspektivität gemeint, sondern 
genaue inhaltliche Einsichten etwa über das Wesen der Kirche, der christlichen 
Koexistenz, der Unrückführbarkeit christlicher Wege; spiritualia spiritualibus com- 
parantes geht uns der Sinn für neue spiritualia auf. Deshalb hat sich die Tradition 
nie an der Vielheit der Standpunkte gestoßen, wenn diese nur behalten sind inner- 
halb der kirchlichen Einheit. Daß es dabei zu harten Auseinandersetzungen kam, 
daß die Koordinierbarkeit von Standorten innerhalb der Catholica anfänglich oft 
nicht gesehen und erst durch schmerzliche Reibungen hindurch sich den Weg bahnen 
mußte: dafür blieb die streitbare Apostelgeschichte mit ihren sendungsbedingten 
Standortproblemen eine Art Urbild. Schon Origenes hat es mehrfach ausgesprochen, 



Spiritualität 345 

daß es innerhalb der Kirche viele Schulen und Standpunkte geben müsse, damit,die 
Fülle des einen Logos in ihr sich menschenförmig entfalte. Die Väter, die ein leb- 
haftes, oft eher intransigentes Bewußtsein der kirchlichen Einheit besaßen (wer 
diese als Häretiker verließ, erschien ihnen wie ein Verlorener), hatten doch ein 
nicht weniger starkes Gefühl für die Individualität der großen Lehrer (Hieronymus: 
de viris illustribus), der Orient vielleicht noch stärker als der Okzident, und der 
Orient bleibt auch trotz dem überragenden Beitrag Augustins der unerschöpfliche 
Anreger und Gestalter der spirituellen Theologie: in der ganzen unsystematischen 
Breite der •Erfahrungen" und verschiedenen Praktiken der Wüstenväter zur steilen 
intellektuellen mystischen Lehre des Evagrius und der subtilen innern Erfahrungs- 
lehre Diadochs von Photike und der Makariushomilien, dem strengen reinen Evan- 
gelismus Basilius', dem nochmals ganz neuen Einsatz der Dionysius-Schriften. 

Wieviele Möglichkeiten das Wort birgt, die fortzeugend neue Möglichkeiten ent- 
falten können, das erweist, nach einem anfänglich ängstlich-traditionalistischen, 
die Mannigfaltigkeit in eine abstrakte Einheit bannenden Frühmittelalter, die 
schier unendliche Ausfächerung im 12. Jahrhundert (wie vor kurzem in großen 
Fresken Chenu und Ledercq sie hingezeichnet haben). Hier wird auch das stän- 
dische Problem erst wirklich akut, Ordenstand, Regularklerus, Weltklerus, Laien 
werden ihrer qualitativen Verschiedenheit bewußt und ringen um die ihrem kirch- 
lichen Standort angemessene Perspektive. Aber erst da Franz und Dominikus neben 
Benedikt treten, wird die geheimnisvolle, nur aus dem innersten Herd der Offen- 
barung ahnbare Kraft der Gründerpersönlichkeiten, der ihnen geschenkten und 
von ihrer übernatürlich durchwirkten Person untrennbaren kirchlichen Individuali- 
tät sichtbar, der es gegeben ist, viel tiefer als bloß psychologisch-empirisch eine 
geistige •Familie" und ein Familien-air zu prägen und damit vielleicht erst ganz 
aufzuzeigen, was uns Heutigen als •besondere Spiritualität" erscheint. Höchstes 
Geschenk! Aber höchste Gefahr, das Charisma des Gründers weltlich zu mißdeuten 
und, statt den Blick auf Christus gerichtet zu halten, sich in das Bild des Heiligen 
zu verschauen, wie es bereits den Franziskanerspiritualen geschah und seither den 
nicht hinreichend Gefeiten immer wieder droht. Ignatius hat in seinen Regeln über 
die kirchliche Gesinnung vor diesem Gegeneinandersetzen und -ausspielen der 
Heiligen und ihrer Richtungen gewarnt. Die Fehldeutungen weisen zurück auf die 
richtige Auslegung der Sonderheiten: sie sind zuletzt bestimmt nicht durch die all- 
gemein geschöpfliche Perspektivität der Wahrheit, nicht durch die geschichtliche, 
epochale und personale Situationsbedingtheit des Subjekts, nicht durch die mit 
der Überschreitung der objektiven Lehre in die subjektive Aneignung und 
Erfahrung notwendig gegebene Individualisierung: alle diese Gesichtspunkte 
sind theologisch richtig, aber untergeordnet der vom Haupt der Kirche her 
erfolgenden freien Austeilung der Gaben und Charismen (1 Kor 12,4-11; Eph 
4,11-13: unicuique datur manifestatio Spiritus ad utilitatem • dividens singu- 
lis prout vult • ipse dedit quosdam apostolos); die Mitte der Sonderheit einer 
Spiritualität ist also nicht die Person des Trägers, sondern die Sendung von oben, 
die sich deshalb auch nie empirisch-psychologisch aufrechnen und abgrenzen läßt. 
Denn ihr Ursprung liegt transzendent im freien Verfügen des Hauptes, und ihr 
Ziel und ihre Auswirkung liegen wiederum transzendent und damit unkontrollierbar 



346 Hans Urs von Balthasar 

in der Fülle des mystischen Leibes. An diesem Punkt, wo der maximale Begriff der 
Sonderheit erreicht ist, weil sie von oben gestiftet wird und so aus den Tiefen der 
Ewigkeit verbürgt erscheint, ist der Begriff schon wieder über sich selbst hinaus: er 
übersteigt sich auf Christus und die Kirche und offenbart jetzt seine dritte, anfangs 
aufgezeigte Dimension, die marianische, von der nun abschließend zu reden ist. 

Spiritualität der marianischen Mitte ist, wie schon gezeigt wurde, keine Sonder- 
spiritualität neben andern, und weil sie das nicht ist, obwohl Maria eine einzelne 
glaubende Person ist und als solche das Ur- und Vorbild aller Glaubensantwort, 
darum ist sie die Relativierung und Liquidation (Verflüssigung) aller Sonderheiten 
in die eine Spiritualität der Braut-Kirche. Das mußte vom Anfang der Theologie 
an und das wird bis ans Ende der Zeiten der Blick auf Maria lehren: daß in ihr und 
für sie die Antwort der Magd neben dem in ihr sich auswirkenden Wort • und 
in welcher Besonderheit und Einmaligkeit! • niemals thematisch wird. Das Beson- 
dere der Spiritualität Marias ist, von ihr her, der grundsätzliche Verzicht auf eine 
besondere Spiritualität, die etwas anderes wäre als die Überschattung des Aller- 
höchsten und die Einwohnung des göttlichen Wortes. Menschlich gesehen ist ihre 
Mitwirkung im Grunde nur jener Dienst, den eine Mutter ihrem Kinde leistet, wo- 
bei der Beweggrund ihres Handelns und Soseins niemals aus der Reflexion auf das 
Wesen von •Mütterlichkeit" stammt, sondern aus dem schlichten Blick auf die 
Bedürfnisse des Kindes. Nur so kann das Jawort Marias die gnadenhaft unbe- 
grenzte Offenheit gewinnen, die es zum vollkommenen Jawort der Braut-Kirche 
werden läßt und zur Form aller Jaworte der einzelnen Glaubenden in ihr. Aus 
marianischer Spiritualität eine Spiritualität neben andern zu machen ist somit eine 
nicht minder gefährliche Verzerrung als etwa der Versuch, die •kirchliche Spiri- 
tualität" für sich und seine Sonderrichtung in Beschlag zu nehmen. Das wird viel- 
leicht nicht hinreichend klar am Begriff der Hyperdulia, der, oberflächlich bedacht, 
auf eine Steigerung der Besonderheit (weil Erhöhung der persönlichen Privilegien) 
schließen läßt. In Wirklichkeit übersteigt und verflüssigt sich mit diesem Hyper 
die Besonderheit der Devotion in das Allgemeine der liebenden Verehrung für die 
Virgo-Mater Ecclesia, die als Leib, Braut und Fülle Christi einen Teil unseres 
Glaubens bildet (credo Ecclesiam catholicam). 

Daraus folgt aber unmittelbar für die innerhalb des universalen marianischen 
Feldes stehenden Sendungen und Berufungen • mögen diese nun aus der relativen 
Besonderheit eines kirchlichen Standes oder Amtes oder einer Ordensfamilie oder 
aus der absoluten Besonderheit persönlicher Berufung und individuellen Charismas 
sich herleiten •, es folgt für alle Besonderheiten, daß sie es in kirchlich-mariani- 
scher Weise nur sind, wenn sie jede Reflexion auf ihre Sonderheit und alle Ver- 
gegenständlichung derselben sein lassend, mit dem Auge Marias auf den einzigen 
Gegenstand hinblicken, um von seinem Gesetz und Bedürfnis her die Regel für das 
eigene Handeln und Antworten zu finden. Oder kann man etwa den heiligen Franz 
über •das Franziskanische" nachdenkend sich vorstellen und nidit vielmehr über 
die Armut Jesu Christi allein, aus deren Blöße ihm alle Strahlen und Gaben des 
Heiligen Geistes entgegenleuchten? Und wenn Stifter, meist widerwillig, sich ent- 
schließen, dem ihnen anvertrauten Werk eine Verfassung zu geben, so werden sie 
zwar die Gesetze natürlich-übernatürlicher Klugheit walten lassen und die Be- 



Spiritualität 347 

schränktheit menschlichen Daseins auch in der Kirche nicht übersehen, aber die sich 
ergebenden Eingrenzungen niemals auf Grund von Rückbesinnung auf eine •Spiri- 
tualität" als abgegrenzter, für sich gegenständlich erfaßbarer Größe vornehmen. 
Sendung, Amt, Auftrag sind ihnen kein id quod, sondern ein medium quo, eine 
species in- oder expressa, die, selbst unbewußt bleibend, Erfassung des Wirklichen 
vermittelt. Wir könnten, das Bild festhaltend, fortfahren und sagen: je vollkom- 
mener diese species, desto zentraler, tiefer und vollständiger wird die gegenständ- 
liche Wirklichkeit erfaßt. Deshalb gilt gerade von den •großen Sendungen", den 
am meisten ausgeprägten, in die Augen springenden, daß sie die •Sache selbst", 
das Evangelium Christi, jedesmal in umfassender und kernhafter Weise auffangen 
und widerspiegeln, so daß zwischen ihnen ohne Ineinanderfließen (asynchytos) ein 
ungestörtes Ineinandersein (circumincessio) bestehen kann. Es ist im kirchlichen 
ebenso wie auch im weltlichen Bereich: während die •Großen" im Geiste sich stets 
miteinander vertragen (ohne •Synkretismus"), streiten •die Schulen", die sich an 
je einen •Großen" anschließen, widereinander. Das kommt daher, daß die Großen 
die freie Sicht auf die Sache selbst haben, während die Schüler sich zum primären 
Gegenstand den Großen nehmen und als zweiten Gegenstand die Weise, wie der 
Große die Welt gesehen und gestaltet hat, und erst an dritter Stelle die von ihm ge- 
sehene und gestaltete Welt selber. Insofern kann man sagen, daß das Sicherste an 
Goethe ist, daß er kein Goetheaner, und an Thomas, daß er kein Thomist war. Die 
Großen kommunizieren nicht in ihren Formen, sondern in der Tiefe der Wirklich- 
keit, die ihnen durch ihre Formen erschlossen wird, und so ist die Je-Besonderheit 
ihrer Form das Gegenteil gegenseitiger Abgrenzung, vielmehr das Mittel der 
Kommunikation selbst. 

Nun gibt es zweifellos eine Abstufung und Analogie in der Ausgeprägtheit und 

Besonderheit der Aufträge und damit der zugeordneten Spiritualitäten. So sind alle 
Standesaufträge als solche (Priestertum, Ehestand, Rätestand) viel allgemeiner als 
die Sonderaufträge etwa eines Gründers, und innerhalb der Charismen kann es 
mehr allgemeine und mehr besondere geben. Aber weil das Allgemeine, nämlich die 
bräutliche Antwort, nie im Sinne des Generischen allgemein ist, sondern als solches 
wieder das Bestimmteste und Besonderste, deshalb kann man nicht sagen, daß die 
weniger individuell geprägten Charismen und Aufträge den andern gegenüber in 
einem Nachteil sich befänden, da ja doch, wie wir sahen, die geprägteren es nur 
sind, um deutlicher auf diese bestimmte Allgemeinheit zu transzendieren. Die 
Anonymität, an der die weniger geprägten Aufträge teilhaben, ist diejenige der 
Braut selbst, das Nichtgeprägtseinwollen Marias angesichts des einzig prägenden 
göttlichen Wortes. So kann man mit Sicherheit sagen: alle jene Richtungen, Grün- 
dungen, Stiftungen, die, einer besonderen charismatischen Ursprungsprägung er- 
mangelnd, diesen von ihnen so empfundenen Mangel dadurch beheben wollen, daß 
sie auf ihre eigene Spiritualität reflektierend, dieselbe nicht nur formulieren, son- 
dern auch ausstilisieren, Fehlendes ergänzen, Undeutliches verdeutlichen, nötigen- 
falls sich eine Besonderheit zusammendichten, wie man einen Gründungsmythos 
erfindet, begehen nicht nur eine gründliche theologische Geschmacklosigkeit • 
deren Auswirkung nur religiöse Enge, Unfruchtbarkeit und religiöser Kitsch sein 
kann •, sie sündigen gegen die Grundstruktur kirchlichen Daseins selbst und ver- 



348 Hans Urs von Balthasar 

breiten in der Kirche eine Luft der Sektiererei und der Hairesis. Es ist leider nicht 
an dem, daß wir sagen könnten, diese Feststellung sei nur theoretischer Natur. 
Abgesehen von wahrhaft abschreckenden Einzelbeispielen ist eine gewisse allge- 
meine Sucht nach Eigenspiritualitäten ausgebrochen, jedes Zünftchen (je kleiner 
und enger desto mehr) sucht sich einen eigenen •Geist" zuzulegen und bastelt an 
ihm herum, als gälte es ein Kunstwerk auszuarbeiten. Lauter verlorene Liebesmüh! 
Errichtet nicht der Herr das Haus, so bauen diese Bauleute vergebens. Ich habe (in 
der Einleitung zu meinem Buch über die kleine Therese) diese gleiche Feststellung 
hinsichtlich allzu zweckgerichteter Kanonisationen gemacht: Gott ist es, der seine 
Heiligen schafft und sie der Kirche zur Kanonisierung vorstellt; wenn man auch 
nicht sagen kann, daß er seiner Braut hierin keinen Spielraum der Freiheit läßt, so 
ist kirchliche Freiheit zentral doch stets eins mit Gehorsam gegenüber dem Bräutigam, 
Achten und Lauschen auf ihn. Die Wichtigtuerei um die Eigenspiritualität ist lauter 
vertane Kraft und Zeit, die dem Einen Notwendigen abgestohlen wird, und man 
kann unschwer beobachten, wie dabei unvermerkt die Eigenform zum Mittelpunkt 
des Interesses wird, während die Sache selbst zu einem Mittel abgleitet, das ad 
majorem gloriam des Ordens, der Kongregation, der sonstigen Gruppe oder Be- 
wegung dient. 

Man wird nicht verwundert sein, wenn diese Warnung auch auf die soge- 
nannte Spiritualität der kirchlichen Stände ausgedehnt und angewendet wird. Ob- 
schon es gewiß nicht ohne Sinn ist, von einer Spiritualität der Räte, der Ehe, des 
Priesterstandes zu reden, so ist es doch ebenso gefährlich wie praktisch unmöglich, 
diese Spiritualitäten wie ebensoviele voneinander sauber abgrenzbare und somit 
überblickbare Formen einander entgegenzustellen, sie wie vollendbare Kunst- 
werke, deren Gesetz wir beherrschen, auszuziselieren, um dann diese Formen wie 
Kostüme anzuproben, um, von ihrem Stil beherrscht, ein christlich stilvolles Dasein 
zu führen. Das alles ist Ästhetik, die fehl am Ort ist und die wahre Schönheit 
christlicher Existenz verunmöglicht. Solche ästhetische Reflexion müßte, auch wenn 
sie in Teilen eines großen Ordens beobachtet würde, unfehlbar als Dekadenz- 
erscheinung gewertet werden. Man kann dagegen geltend machen, daß es in der 
Kirchengeschichte Augenblicke zu geben scheint, da ein kirchlicher Stand seines 
besonderen Auftrags deutlicher als bisher bewußt wird und sich nur durch eine 
Reflexion auf sein Eigenwesen von der bisherigen Hörigkeit gegenüber einem 
andern Stand lösen kann. Das war etwa für den •Weltpriester" der Fall, und noch- 
mals eigens für den •Pfarrer", und heute wäre die Zeit des Laien angebrochen und 
seiner Mündigkeit zu einer besondern, nicht mehr nach den Wertungen und Kate- 
gorien des Rätestandes geprägten Spiritualität. Vieles aber, was hierzu vorgebracht 
wird, ist deshalb so oberflächlich und fade, weil die kirchlichen Stände wie gegen- 
einander abgeteilte Sektionen eines weltlichen Vereins behandelt und in keiner 
Weise die tieferen Geheimnisse der Ontologie der Kirche und der darin wurzeln- 
den Zirkuminzession der Standorte berücksichtigt werden. So haftet manchem die- 
ser Versuche mehr das fruchtlos-Aktivistische an, das unser Zeitalter kennzeichnet 
(sicut foenum arescit), als die echte Sendung des Heiligen Geistes. 

Ein Mittel, die Geister zu unterscheiden, ist sicher dieses: die offene oder latente 
Anwesenheit eines Ressentiments gegen andere Stände und Formen zu prüfen, und 



Spiritualität    . 349 

man wird nicht fehlgehen, wenn man behauptet, daß solche Ressentiments • der 
Laien gegen die Hierarchie, der Laien und des Weltpriestertums gemeinsam gegen 
den Rätestand, und entsprechend wiederum des Rätestandes und Priestertums 
gemeinsam gegen die •emanzipierten Laien" • die kirchliche Atmosphäre gerade 
in deutschen Landen trüben. Noch nie hat eine innerkirchliche Antipathie als Grund- 
lage einer Auferbauung (Eph4,12) dienlich sein können, etwa die heimliche oder 
offene Diskreditierung des Rätestandes (zu einer bloß kirchengeschichtlichen Insti- 
tution, ohne die man wohl auskommen könnte und auszukommen sich heute bereits 
anschickt). Dies heißt wahrlich nicht, daß die Ständestruktur der Kirche, gerade weil 
sie auf Stiftung von oben beruht und nicht auf geheimnisloser Zusammenfügung 
von unten, bei aller festen Durchgliederung (wie der gestifteten Hierarchie und der 
sakramental begründeten Lebensformen) nicht doch immer neuer Modulationen fähig 
wäre, die auch aus dem an der gesamten Kirche interessierten Gespräch der Stände 
miteinander lebendig hervorgehen. Es können dabei Formen zum Vorschein kom- 
men, die obwohl tief in der Tradition und im überzeitlichen Wesen der Kirche 
wurzelnd, doch als neue Prägung erlebt werden und dabei echter Auftrag des 
Heiligen Geistes sind, was man doch wohl von Daseinsformen wie denen der 
•Kleinen Brüder und Schwestern Pere de Foucaulds" oder einiger Säkularinstitute 
oder einer Anregung wie der Abbe Pierres wird sagen dürfen. Man kann nur hoffen, 
daß derartige Ansätze der Versuchung widerstehen, sich selber eine Eigenspiri- 
tualität zuzulegen, sie definierend und kultivierend, statt nichts anderes sein zu 
wollen als demütige und immer versagende Nachfolge Christi. Und wenn das Arme, 
Innerliche, Verborgene, das Schlichte, das Wahrhaftige heute allein dem Christ- 
lichen eine Wirkung verbürgen kann, so ist damit ja auch hinreichend gesagt, welch 
abschreckende Wirkung in der Tiefe die Aushängeschilder besonders gepflegter 
Spiritualitäten ausüben müssen. 

Genug der kritischen Bemerkungen. Sie sollten dazu dienen, das Positive zu 
festigen: das Geheimnis des Marianischen, das sich als Sammelpunkt und Inbegriff 
des vom Geist beseelten bräutlich antwortenden Gegenüber erweist. Hier wird ent- 
scheidend wichtig, daß Maria in ihrem Auftrag mühelos und •voll der Grazie" 
die Standesformen in sich zu vereinen weiß, die sich sonst unvereinbar gegenüber- 
stehen: Jungfräulichkeit und Mutterschaft, Ehe- und Rätestand, ja in einer echten, 
wenn auch analogen oder eminenten Weise Priesterstand (als corredemptrix) und 
Laienstand. Sie bildet die höhere Einheit, aber sie bildet sie nicht als ein über- 
menschliches Wesen, sondern auf unserer menschlichen und christlichen Ebene, uns 
damit endgültig vorzeigend, wie tief ineinander die Stände liegen (noch viel tiefer 
als das Ineinandergestaltetsein der Geschlechter), wie wenig es deshalb angeht, sie 
gegeneinanderzustellen und auszuspielen von dem weiter untenliegenden Standort 
her, wo für uns ihr Unvereinbares aufscheint. 

Die marianische Zirkuminzession der Standesformen und ihrer Gehalte ist, wie 
sich von selbst versteht, Teilnahme an der gottmenschlichen Transzendenz über 
diese, die zugleich die schöpferisch-urspringenlassende ist: eminentes Priestertum, 
eminentes Räteleben, eminenter Ehestand (im eucharistischen und Kreuzes-Geheim- 
nis des Einen Fleisches), wobei die Ehelosigkeit des Menschen Jesus gleichzeitig die 
unabdingbare Ordnung und (wie bei den Geschlechtern relative) Hierarchie der 



350 Hans Urs von Balthasar 

Standesformen erscheinungshaft darstellt, gegen die anzurennen (wie moderne 
Ehetheologie es offen oder verborgenerweise gerne tut) nochmals Ressentiment ist. 
So kann es auch nicht von gutem sein, wenn über mehr als tausendjährige Theolo- 
gumena der alten Kirche, die (unanschauliche!) systematische Ursprungsform der 
menschlichen Stände im Paradies betreffend, im Namen der •revendications" moder- 
ner Ehetheologie der Stab gebrochen wird1. Louis Bouyer, den man gewiß nicht der 
Geistesenge wird zeihen können, behält demgegenüber das höhere Gleichgewicht, 
wenn er feststellt, daß es nicht angeht, die Position Augustins einfachhin als laten- 
ten Manichäismus abzutun, da ja auch •die griechischen Väter, die vom augustini- 
schen Denken völlig unabhängig waren, auf ihre Weise Ansichten entwickelten, die 
den idyllischen Vorstellungen von der Sexualität, wie sie heute unter den Katholiken 
im Schwange sind, ganz entgegengesetzt sind ... Die leichten und beschwichtigen- 
den Lösungen, das sieht man heute klar, führen nur zu Selbsttäuschungen"2. Wenn 
auch die Position des hl. Thomas die eine, unabdingbare Seite gesunder Ehe- 
theologie geworden ist (darin hat die Studie Michael Müllers recht), so ist doch auch 
hier das Mysterium viel tiefer als eine oberflächlich schließende Ständetheologie 
glauben lassen möchte: Die Zirkuminzession der Stände und ihrer Spiritualitäten in 
Christus und Maria weist auf ein paradiesisches Ursprungsgeheimnis zurück, dessen 
Urbildlichkeit, aber Unanschaulichkeit' uns verbietet, mit rasch zuhandenen Schnit- 
ten und Teilungen die fertigen Standesspiritualitäten daraus abzuleiten. 

Man wird aber auch bei Christus nicht haltmachen dürfen; ist er doch in allem 
Wort Gottes und Offenbarung des dreieinigen göttlichen Lebens, das heißt der 
Zirkuminzession dreier Personen in einem einzigen Wesen, somit dreier göttlicher 
Standorte (•Stände") und •Spiritualitäten". Das Hervortreten der Person des 
Sohnes in Jesus Christus und seine uns sichtbar gewordenen Beziehungen zum 
Vater und zum Heiligen Geist verbieten uns die agnostische und resignierte Mei- 
nung, in der Identität der göttlichen Wesenheit verschwimme und entgleite uns 
doch alle Unterscheidung. Aber göttliche Einheit ist solche der Fülle und nicht der 
entleerenden Abstraktion; wir nähern uns ihr (darin haben Cusanus und Hegel 
recht), indem wir das weltlich Getrennte zusammendenken und dabei des Sinnes 
und der Ermöglichung der Unterscheidungen überhaupt erst gewahr werden. Wenn, 
wie gezeigt wurde, Spiritualitäten in der Kirche primär von oben gestiftet und 
fundiert sind, aus dem qualitativen Reichtum der Gnadenwelt, dann kann ihre 
letzte • einende wie unterscheidende • Begründung nur trinitarisch sein. Hier ist 
die •Identität der Identität und Nichtidentität" ursprunghaft beheimatet, und wir 
dürfen deren Widerschein in der Kommunikation des mystischen Leibes nicht anders 
als von dort her deuten: als Erlaubnis und Forderung einer •relativen Opposition" 
der Personal-Standorte, die indes nur insofern aufeinander unrückführbar sind, als 
sie ganz und gar •relativ" zueinander und (ursprungsmäßig) auseinander sind. 

1 Michael Müller: Die Lehre des hl. Augustinus von der Paradiesesehe und ihre 
Auswirkung in der Sexualethik des 12. und 13. Jahrhunderts bis Thomas von Aquin, Re- 
gensburg, Pustet, 1954. 

2 Le Träne de la Sagesse (Cerf, Paris 1957) S. 88, 91. 
3 Es genügen ja doch wirklich ein paar •philosophische Brocken", um uns der dem Ver- 

stand (der natura lapsa, wenn auch reparata) undurchdringlichen Dialektik dieses Ursprungs 
bewußt werden zu lassen, für die die Kirchenväter so ehrfürchtiges Verständnis besaßen! 



Spiritualität 351 

Jede andere als relationale Deutung der göttlichen Personen müßte das göttliche 
Leben der Liebe zerstören. So ist es möglich, daß eine Sendung und somit eine 
Spiritualität in der Kirche irgendwie vorwiegend vaterhaft, sohnhaft, geisthaft ist, 
was sich aber sogleich im gnadenhaften Einbezogensein in die Geheimnisse der 
personalen Beziehungen, der Zeugung und Hauchung und des Gezeugt- und Ge- 
hauchtwerdens darstellen muß. Freilich ist es nicht so, daß sich eine adäquate trini- 
tarische Typologie der Spiritualitäten konstruieren ließe, da dieselben wiederum in 
besonderer Weise der Freiheit und erfinderischen Spontaneität des Heiligen Geistes 
der siebenfachen Gaben und der unzählbaren Charismen zugeordnet sind, der in 
ihnen die Fülle des Sohnes und der trinitarischen Liebe auslegt. 

In dieser Differenzierung der Einheit liegt, wie Adrienne von Speyr in ihrem 
Apokalypsenkommentar4 unerhört großartig gezeigt hat, letztlich die ganze Struk- 
turiertheit und Herrlichkeit des zwölftorigen himmlischen Jerusalem mit seinen (in 
aller Gleichheit) sich unterscheidenden Edelsteinen der Tore, die aber eben nur 
Tore, also Wege, Durchgänge, Weiterführungen sind. Durch die Wege aber, sofern 
sie in der Liebe beschatten werden, entstehen Beziehungen, Kreuzungen, Felder, 
Figuren, eine ganze himmlische, geisthafte Geometrie, die Artikulationen des 
Lebens der Liebe, wofür die Unterscheidungen jeweils nur die (beinah vergessenen) 
Anlässe und Ausgangspunkte gebildet haben. Was in der Schau offenbar sein wird, 
kann auf Erden im liebenden Glauben dargelebt werden, und die Liebe erlaubt 
grundsätzlich (wenn auch dem Liebenden oft verborgen) eine nicht weniger intime 
Kommunikation der Standorte: der Sendungen und Ämter und ihrer Spiritualität. 
Das gilt aber nur für echte, vom Herrn her gespendete Spiritualität, und hier 
gewinnen wir abschließend das beste Kriterium wahrer kirchlicher Spiritualität, in 
ihrer Abscheidung von aller willkürlich erfundenen und aller aus einem heimlichen 
Ressentiment sich absondernden und als •etwas Besonderes"5 sich aufspielenden: es 
ist die Möglichkeit ihrer echten Kommunizierbarkeit. 

Man kann, um dies zu verdeutlichen, daran erinnern, daß große Heilige, wenn 
sie einander begegnen durften (körperlich oder auch im Geiste), einander nicht nur 
erkannten und verstanden, sondern in ihren Sendungen kommunizierten, wobei die 
je-besondere eigene Sendung ihnen zum Medium wurde, um die andere, ebenfalls 
besondere und geprägte, in ihrer Tiefe zu erfassen und an ihr teilzunehmen. Un- 
durchdringlich und fremd für den liebenden Glauben ist nur das Unwahre, das auch 
gar keinen Innenraum hat. Auf diesen kommt es an, und nicht auf äußere Ähn- 
lichkeiten. So können ein rein Kontemplativer mit einem ausgesprochen Aktiven, 
ein Mensch in der Ehe mit einem Menschen in der Jungfräulichkeit ungehindert 
aufs innigste christlich kommunizieren. Sie tun es dort, wo die geschenkten Beson- 
derheiten am lebendigsten, am quellhaftesten sind • im spendenden Heiligen 
Geist •, und nicht etwa dort, wo sie vielleicht reflex formuliert und analysiert, in 
feststellbaren Eigenschaften ähnlich oder unähnlich zu sein scheinen. Keine Sendung 
und damit auch keine Spiritualität läßt sich in ihrem lebendigen Zentrum definie- 
ren, denn sie stammt aus der unendlichen und je-größeren Lebendigkeit des gött- 
lichen Lebens. Und so gibt es letztlich auch keine befriedigende Projizierung jener 

4 Johannesverlag, Einsiedeln 1950, S. 720•759. 
5 dicens se esse aliquem magnum: Apg 8, 9. 



352 Michael Arneth 

himmlischen Geometrie auf die irdische Ebene, kein System der Spiritualitäten, und 
es wird von uns nicht verlangt, daß wir uns als Christen standpunktlich voneinander 
abgrenzen, um das Eigene leben zu können, sondern daß wir, uns selber vergessend, 
gemeinsam auf das Eine schauen, daß wir alle nicht sind, um schauend •in das 
nämliche Bild umgeformt zu werden von Glanz zu Glanz, wie er ausgeht vom 
Herrn, vom Geist" (2 Kor 3,18). 

Bartholomäus Holzhauser und sein Weltpriesterinstitut (III) 
Von Dr. Michael Arneth, Bamberg 

IV. Tod und Fortleben bei der Nachwelt 

Mit der Errichtung des Instituts der in Gemeinschaft lebenden Weltgeistlichen 
in den Diözesen Würzburg und Mainz durch Kurfürst Johann Philipp von Schön- 
born hatte Bartholomäus Holzhauser den Gipfel seiner Erdentage erklommen. Der 
Abstieg währte nur drei Jahre und liegt weithin im Dunkel der Geschichte. Der 
neue Pfarrherr von Bingen führte 1655 •ohne jegliche Stiftung und Vergütung, 
sondern nur allein zum Nutzen des Volkes" eine Frühmesse ein187, erweiterte im 
gleichen Jahre die Volksschulen der Stadt und gründete die erste Lateinschule, an 
der Kaplan Matthias Stark, der spätere Weihbischof von Mainz, unterrichtete (ab 
4. II.)188. Am 20. 2. 1657 ließ Bartholomäus aus Gründen der Liturgie, um bessere 
Licht- und Sichtverhältnisse zu schaffen, in der Pfarrkirche den Lettner, einen 
schmalen Gang, der in halber Höhe des Kirchenschiffes am Anfang des hohen 
Chores sich quer durch das Gotteshaus zog, mit Genehmigung des Erzbischofs, aber 
nicht ohne Verdruß der Gemeinde abbrechen, desgleichen drei Altäre189. Viel mehr 
wissen die Quellen über die Binger Jahre kaum zu berichten190. Im übrigen kam 
Holzhauser seinen Verpflichtungen als Pfarrer und Dekan so nach, wie es das Gesetz 
der Priesterschaft vom gemeinsamen Leben und der pastorale Drang seines Herzens 
forderten191. •Ich habe den Willen im Herrn Jesus Christus, daß ich wenigstens mit 
ein paar getreuen, aufrechten und geliebten Brüdern aus dem Weltpriesterstande 
sterben und gerettet werden kann", schrieb der Dekan aus den Tiroler Bergen 
einige Monate vor seinem Amtsantritt in Bingen192. Mittlerweile stand durch die 
Gunst des Mainzer Kurfürsten eine zahlreiche geistliche Nachkommenschaft in Aus- 

187 P. Bruder, Die Besichtigung der Reliquien ... S. 5. 
188 P. Bruder, Das Schulwesen in Bingen am Rhein (1655•1800). Sonderdruck aus 

d. Mitteilungen d. Ges. f. deutsche Erziehungs- und Schulgeschichte V 4, Berlin 1895, S. 270. 
189 P. B r u d e r , Die Besichtigung der Reliquien .. ., S. 5. 
190 Das Binger Pfarrbuch von 1680, eine v. B. H. unterzeichnete Kirchenrechnung (Febr. 

1658), sein Sterbekreuz und einige Urkunden wurden mit dem Pfarrhaus im zweiten Welt- 
krieg vernichtet. Das unter Holzhauser geführte Taufregister ging schon früher verloren. 
Die Trauungs- und Sterbematrikel sind im Stadtarchiv von Bingen erhalten. 

181 Instit. Dill., Pars II, Cap. 1, § 6 u. Cap. 3, § 2 • p. 107 s.; 135•139. 
192 MK, GR 685/3: Brief des B. H. aus St. Joh. i. T. an H. Pfarrer zu Palling (Gg. Gün- 

del) v. 7. 9. (1654). 




