
AUS   DEM   LEBEN   DER   KIRCHE 

Das geistliche Vermächtnis Papst Phis' XII. 

Papst Pius XII. weilt nicht mehr unter uns. Hat er uns noch ein Wort hinterlassen, er, 
der doch das Wort so meisterlich beherrschte, der mit seinem Wort die Menschen packte und 
ihre Herzen eroberte? Als Kardinal Faulhaber starb, fand man in seinem Schreibtisch einen 
Hirtenbrief, der nach seinem Tode verlesen werden sollte. Der Bischof wollte von •drüben" 
noch einmal zu der ihm anvertraut gewesenen Herde sprechen. Pius XII. hat es nicht getan 
und wollte es nicht tun. Er sagt darüber ausdrücklich in seinem Testament: •Ich brauche 
nicht eigens ein .Geistliches Testament' zu hinterlassen, wie es lobenswerterweise viele eif- 
rige, hochgestellte Prälaten zu machen pflegen. Meine vielen Verordnungen und Reden, die 
ich von Amts wegen erlassen und gehalten habe, lassen zur Genüge erkennen • für alle, 
die es wissen wollen •, was ich über die verschiedenen religiösen und sittlichen Fragen 
denke". So müssen wir uns also an jenes Wort halten, das in den vergangenen zwei Jahr- 
zehnten so oft zu uns gesprochen wurde, wenn wir das geistliche Vermächtnis des toten Pap- 
stes zur Hand nehmen und bedenken wollen • ihm zum dankbaren Gedächtnis und uns zum 
Nutzen. Bis zum März dieses Jahres (1958) zählte man 19 schwere Bände seiner gesammelten 
Reden und Radioansprachen (Discorsi e Radiomessagi di Sua Santitä Pia XII). Was das 
Wort des Papstes heute bedeutet, nicht nur für die Christen, sondern für die ganze Welt, 
darüber konnte man kurz vor der Wahl des neuen Papstes Johannes im Pariser •Figaro" 
ein bezeichnendes Urteil lesen. Dort hieß es: •Auf diesem Erdball, der • im übertragenen 
wie im eigentlichen Sinne • von einem Tag auf den anderen in Flammen aufzugehen droht, 
gibt es noch eine einzige moralische Autorität, die in der Lage ist, alle die Sprache der Weis- 
heit hören zu machen. Nur eine einzige moralische Autorität ist so authentisch, so universal, 
so durchdringend, so über alle Rücksichten auf Kontinente, Rassen, Nationen, Klassen, Per- 
sonen erhaben • so jeder Macht des Zwanges entblößt • so milde und so rein, um von 
Eintracht und von Frieden sprechen zu können, nämlich die Person des Papstes. Wenn sich 
die internationale Ideologie aus dem maßlosesten Nationalismus nährt, ist nur die Stimme 
des Papstes fähig, alle Dinge wieder auf ihren Punkt zurückzuführen und zu bestimmen • 
wie es Pius XII. tat •, was in den nationalen Auffassungen richtig ist. Niemals ist es für 
die Kirche wichtiger gewesen, daß der Papst die Disziplin der katholischen Einheit erhält, 
daß er die Möglichkeit der christlichen Einheit bewahrt, daß er den Einklang von Glauben, 
Wissenschaft und Technik betont, daß er die täglichen Probleme und die soziale und 
internationale Entwicklung beobachtet. Nie, niemals waren weder die Kirche noch die katho- 
lische Welt noch die Welt überhaupt eines großen Papstes als Nachfolger eines großen 
Papstes bedürftiger". 

Wir bringen im folgenden einige Auszüge aus Reden Pius' XII., die alle den letzten bei- 
den Jahren, in der Hauptsache sogar den letzten Monaten seines Lebens angehören. Es 
wurde dabei auf eine möglichst breite Streuung der behandelten Gegenstände und der an- 
gesprochenen Personenkreise Bedacht genommen. 

Eines der entscheidenden Kennzeichen der geistig-religiösen Haltung des verstorbenen 
Papstes bestand darin, daß er in einem bis dahin nicht gekannten Maße versucht hat, die 
Welt in all ihren Bereichen mit der christlichen Botschaft in innere Berührung zu bringen. 
Für ihn gab es kein Gebiet menschlicher Kultur, weder Politik, Wissenschaft, Wirtschaft, 
Kunst noch irgendeine Berufstätigkeit, die er nicht mit dem Geist Christi durchtränken, zur 
eigenen Höhe entfalten und vor Abwegen bewahren wollte. Gerade durch dieses unermüd- 
liche Bemühen ist er nicht nur Oberhaupt der Kirche gewesen, sondern auch zum Vater und 
Hirten der gesamten Menschheit geworden. Dazu nur zwei Beispiele aus dem Gebiet der 
Medizin. 



370 Aus dem Leben der Kirche 

Aus der Ansprache an den IX. Nationalkongreß der •Italienischen Gesell- 
schaft für Anästhesiologie" vom 24. Februar 1957 (AAS 49 [1957] p. 134 ff.) 

Über die allgemeine sittliclie Verpflichtung, den physischen Schmerz zu ertragen 

Sie fragen also an erster Stelle, ob es eine allgemeine sittliche Verpflichtung gebe, den 
physischen Schmerz zu erdulden. Um mit größerer Genauigkeit auf Ihre Frage zu antwor- 
ten, unterscheiden Wir an ihr mehrere Gesichtspunkte. Zunächst ist klar, daß in gewis- 
sen Fällen die Hinnahme des physischen Schmerzes eine schwere Verpflichtung bedeutet. So 
oft nämlich ein Mensch vor die unausweichliche Wahl gestellt wird, ein Leiden zu ertragen 
oder ein moralisches Gebot durch Tat oder Unterlassung zu übertreten, ist er im Gewissen 
verpflichtet, das Leiden anzunehmen. Die •Märtyrer" konnten den Folterungen und dem Tod 
nicht ausweichen, ohne ihren Glauben zu verleugnen oder ohne sich der schweren Ver- 
pflichtung zu entziehen, ihn im gegebenen Augenblick zu bekennen. Aber man braucht 
gar nicht bis zu den •Märtyrern" zurückzugehen; man findet in unserer Zeit herrliche Bei- 
spiele von Christen, die Wochen, Monate und Jahre hindurch den Schmerz und die physische 
Gewalt erdulden, um Gott und ihrem Gewissen treu zu bleiben. 

Die freie Annahme und das Suchen des Schmerzes 

Ihre Frage bezieht sich jedoch nicht auf diese Situation; sie hat vielmehr die freie An- 
nahme und das Suchen des Schmerzes um seines Sinnes und seines eigenen Zweckes willen 
im Auge. Um sofort ein konkretes Beispiel anzuführen, erinnern Wir an die Ansprache, 
die Wir am 8. Januar 1956 zu den neuen Methoden schmerzloser Entbindung gehalten 
haben (AAS Vol. 48, 1956 p. 82 ss.). Man fragte damals, ob kraft des Wortes der Schrift: 
•Im Schmerz wirst du gebären" (Gen 3, 16) die Mutter verpflichtet sei, alle Leiden an- 
zunehmen und die Analgesie (Schmerzlosigkeit), die durch natürliche oder künstliche Mittel 
herbeigeführt wird, abzulehnen. Wir haben geantwortet, daß keine Verpflichtung dieser 
Art bestehe. Selbst nach dem Sündenfall bewahrt der Mensch das Recht, die Kräfte der 
Natur zu beherrschen, sie in seinen Dienst zu stellen und folglich alle Hilfen zu benützen, 
die sie ihm bietet, um den physischen Schmerz zu vermeiden oder zu unterdrücken. Wir 
haben aber hinzugefügt, daß der Schmerz für den Christen nicht etwas rein Negatives dar- 
stellt, sondern im Gegenteil mit hohen religiösen und sittlichen Werten verbunden ist und 
darum gewollt und gesucht werden kann, selbst wenn hierzu keinerlei sittliche Verpflichtung 
in diesem oder jenem besonderen Falle besteht. Und Wir fuhren fort: •Das Leben und 
das Leiden des Herrn, die Schmerzen, die so viele große Menschen ertragen oder gesucht 
haben, dank derer sie gereift und bis zu den Höhen des christlichen Heldentums gewach- 
sen sind, die täglichen Beispiele der ergebenen Hinnahme des Kreuzes, die Wir vor Augen 
haben, dies alles offenbart die Bedeutung des Leidens, der geduldigen Annahme des Schmer- 
zes in der gegenwärtigen Heilsordnung, während der Zeit dieses irdischen Lebens" (ebd. 
p. 92). 

Über die Pflicht der Entsagung und der inneren Läuterung 

Außerdem ist der Christ gehalten, sein Fleisch abzutöten und an seiner inneren Läu- 
terung zu arbeiten; denn es ist auf die Dauer nicht möglich, die Sünde zu meiden und all 
seine Pflichten treu zu erfüllen, wenn man die Mühe der Läuterung und Abtötung ablehnt. 
In dem Maße, in dem die Beherrschung seiner selbst und der ungeordneten Neigungen un- 
möglich zu erwerben ist ohne die Hilfe des körperlichen Schmerzes, wird dieser zur Not- 
wendigkeit und muß angenommen werden; soweit es jedoch nicht zu diesem Ziel erforder- 
lich ist, kann man nicht behaupten, daß diesbezüglich eine eigentliche Verpflichtung bestehe. 
Der Christ ist also niemals verpflichtet, den Schmerz seiner selbst wegen zu wollen; er be- 
trachtet ihn als ein je nach den Umständen mehr oder weniger geeignetes Mittel zu dem 
Ziel, das er verfolgt. 

Über die Einladung zu einer höheren Vollkommenheit 

Anstatt denBlick auf die strenge Verpflichtung zu richten, kann man auch den Gesichtspunkt 
der durch den christlichen Glauben gestellten Forderungen ins Auge fassen, die Einladung 



Aus dem Leben der Kirche 371 

zu einer höheren Vollkommenheit, die nicht unter Sünde auferlegt wird. Ist der Christ zur 
Annahme des physischen Schmerzes gehalten, um sich nicht in Widerspruch mit dem Ideal zu 
setzen, das ihm sein Glaube vorstellt? Schließt nicht seine Ablehnung einen Mangel an 
Glaubensgeist in sich? • Wenn es auch unbestreitbar ist, daß der Christ den Wunsch 
empfindet, den physischen Schmerz anzunehmen und sogar zu suchen, um besser am Leiden 
Christi teilzunehmen, um der Welt und der Befriedigung der Sinne zu .entsagen und sein 
Fleisch abzutöten, so ist es doch wichtig, dieses Verlangen richtig zu deuten. Jene, die es nach 
außen bekunden, besitzen nicht notwendig den wahren christlichen Heroismus; aber es wäre 
ebenso irrig zu behaupten, daß jene, die es nicht bekunden, seiner entbehrten. Dieser 
Heroismus kann sich in der Tat auf viele andere Weisen äußern. Wenn ein Christ Tag für 
Tag, vom Morgen bis zum Abend, alle Pflichten erfüllt, die sein Stand, sein Beruf, die Ge- 
bote Gottes und der Menschen ihm auferlegen; wenn er mit Sammlung betet, dem Nächsten 
die Liebe und Hingabe bezeugt, die er ihm schuldet, mannhaft, ohne zu murren, alles er- 
trägt, was Gott ihm schickt: so ist sein Leben immer unter dem Zeichen des Kreuzes Christi, 
mag das physische Leiden damit verbunden sein oder nicht, mag er es ertragen oder mit 
erlaubten Mitteln vermeiden. Selbst wenn man nur die unter Sünde ihm obliegenden Ver- 
pflichtungen betrachtet, kann ein Mensch nicht als Christ leben und seine täglichen Arbeiten 
verrichten, ohne ständig zum Opfer bereit zu sein und ohne sozusagen ununterbrochen sich 
zu opfern. Die Annahme des physischen Schmerzes ist nur eine unter vielen anderen Weisen 
der Bekundung dessen, was das Wesentliche ist: den Willen Gottes zu lieben und ihm in 
allem zu dienen. In der Vollkommenheit dieser freiwilligen Seelenverfassung besteht vor 
allem der Wert des christlichen Lebens und sein Heldentum. 

Gründe für die Erlaubtheit der Vermeidung körperlichen Schmerzes 

Welches sind nun die Gründe, die in den vorliegenden Fällen erlauben, den körperlichen 
Schmerz zu vermeiden, ohne in Gegensatz zu einer schweren Verpflichtung oder zum Ideal 
des christlichen Lebens zu geraten? Man könnte deren eine große Menge aufzählen; aber 
trotz ihrer Verschiedenheit gehen sie schließlich auf die Tatsache zurück, daß der Schmerz 
auf die Dauer die Erlangung höherer Güter und Werte verhindert. Es ist möglich, daß er 
füi diesen bestimmten Menschen oder in dieser konkreten Lage vorzuziehen ist; aber im 
allgemeinen zwingen die Schäden, die er verursacht, die Menschen, sich gegen ihn zu ver- 
teidigen. Ohne Zweifel wird man ihn nie ganz aus der Welt verbannen. Man kann aber 
seine Auswirkungen in engeren Grenzen halten. Wie man eine Naturkraft meistert, um 
Nutzen aus ihr zu ziehen, so verwendet der Christ das Leiden als Anreiz bei seinem 
Bemühen um geistlichen Aufstieg und Läuterung, um seine Pflichten besser zu erfüllen und 
den Ruf zu höherer Vollkommenheit besser zu entsprechen. Jeder muß die Lösungen finden, 
die für seinen persönlichen Fall passen, entsprechend den oben erwähnten Fähigkeiten und 
Anlagen, in dem Maß, wie sie • ohne andere Interessen und andere, höhere Güter zu be- 
hindern • ein Mittel sind zum Fortschritt im inneren Leben, zu vollkommener Läuterung, 
zu treuerer Pflichterfüllung, zu größerer Bereitschaft, den göttlichen Anregungen zu folgen. 
Um sich zu versichern, daß das auch wirklich der Fall ist, wird man die Regeln christlicher 
Klugheit und die Meinung eines erfahrenen Seelenführers zu Rate ziehen. 

Aus der Ansprache an den X. Natiotialkongreß der •Italienischen Gesellsdiaft 
für plastische Chirurgie" vom 4. Oktober 1958 (Osservatore Romano 

6.-7. X. 1958, Nr. 233) 
... Es kann kein Zweifel sein, daß das Christentum und seine Moral eine geordnete 

Wertschätzung und Sorge hinsichtlich der körperlichen Schönheit niemals als unerlaubt ver- 
urteilt haben. Im Gegenteil, es gibt Gebote, welche die Selbstverstümmelung verurteilen, 
Gott allein die volle Herrschaft über den Leib zusprechen, eine geordnete Sorgfalt für die 
körperliche Gesundheit fordern. In ihnen ist einschlußweise auch die Vollkommenheit des 
Leibes mitberücksichtigt. Muß man noch daran erinnern, daß der Sinn für Schönheit und die 



372 Aus dem Leben der Kirche 

Bemühung um das Schöne der äußeren Entfaltung der Kirche und ihrer Kunst eigentümlich 
sind? Nichtsdestoweniger kann die christliche Moral, die auf das letzte Ziel ausgerichtet ist 
und die Gesamtheit der menschlichen Werte umfaßt, nicht umhin, der physischen Schönheit 
den Ort zuzuweisen, der ihr zukommt, und dieser befindet sich nicht auf dem Gipfel der 
Wertskala, da es sich weder um ein geistiges noch wesentliches Gut handelt. Eine derartige 
Einstufung erklärt es, warum der leiblichen Schönheit da und dort Mißtrauen oder bis- 
weilen Geringschätzung entgegengebracht wird, wie man in den Moralbüchern, in der asze- 
tischen Literatur und in Heiligenleben feststellen kann. Wenn die Schönheits-Chirurgie auf 
ihrem heutigen Stand die Moral um ihre Ansicht bittet, so tut sie nichts anderes als die 
Frage stellen, auf welche Stufe der Wertskala die physische Schönheit zu stellen sei. 

Die christliche Moral antwortet, daß sie zwar ein Gut sei, aber nur ein leibliches, das auf 
den ganzen Menschen hin geordnet und wie andere Güter dieser Art dem Mißbrauch aus- 
gesetzt ist. Sie wird als Gut und Gabe Gottes gewertet, ohne jedoch die Pflicht aufzuerlegen, 
ihretwegen zu außerordentlichen Mitteln zu greifen. Nehmen wir an, jemand verlange von 
der ästhetischen Chirurgie, seine Gesichtszüge, die den normalen Schönheitsregeln bereits 
entsprechen, zu vervollkommnen. Nehmen wir weiter an, es sei alle fehlerhafte Absicht aus- 
geschlossen, ebenso irgendein Risiko für die Gesundheit und alles, was der Tugend ent- 
gegen sein könnte, und der Grund • einen Grund anzugeben ist durchaus nötig • bestünde 
nur in der Hochschätzung der ästhetischen Vollkommenheit und in der Freude ihres Be- 
sitzes. Wie wird die christliche Moral darüber urteilen? 

Ein solcher Wunsch oder eine solche Haltung, wie oben angenommen, ist in sich weder 
gut noch schlecht. Es sind nur die Umstände, denen sich kein konkreter Akt entziehen kann, 
die ihm den moralischen Wert des Guten oder des Bösen, des Erlaubten oder Unerlaubten 
verleihen. Woraus folgt, daß die sittliche Qualität der Akte, die sich auf die Schönheits- 
Chirurgie beziehen, von den konkreten Umständen der einzelnen Fälle abhängt. Für ihre 
moralische Bewertung sind die Hauptbedingungen folgende: Die Absicht muß lauter sein; 
der allgemeine Gesundheitszustand des Betreffenden muß vor Gefahren geschützt sein; die 
Beweggründe müssen vernünftig sein und zu dem •außerordentlichen Mittel", das ange- 
wandt wird, in einem rechten Verhältnis stehen. Es ist z. B. klar, daß der erforderte Ein- 
griff unerlaubt ist, wenn er in der Absicht verlangt wird, die eigene verführerische Macht 
zu steigern und so leichter andere zur Sünde zu bewegen • oder wenn ausschließlich be- 
zweckt wird, einen Schuldigen der Gerechtigkeit zu entziehen • oder wenn Schaden für 
die geregelte Funktion der leiblichen Organe entsteht • oder wenn pure Eitelkeit oder 
modische Laune der Grund ist. Umgekehrt gibt es zahlreiche Gründe, die den Eingriff bis- 
weilen berechtigt machen, bisweilen sogar positiv nahelegen. Einige Verunstaltungen oder 
auch nur Unvollkommenheiten können im Menschen den Entzündungsherd für seelische 
Störungen bilden oder sich im gesellschaftlichen oder familiären Verkehr hemmend aus- 
wirken oder • besonders bei solchen, die sich dem öffentlichen Leben oder der Kunst wid- 
men • ein Hindernis für die Ausübung ihrer Tätigkeit bilden. Wo hingegen ein Mangel 
nicht behoben werden kann, bieten die christlichen Grundsätze ihren unerschöpflichen Reich- 
tum an. Sie vermögen Beweggründe und Kraft zu schenken, jene körperlichen Mängel, die 
der unerforschliche göttliche Ratschluß zugelassen hat, mit heiterer Seelenruhe zu ertragen. 

Wenn man die körperliche Schönheit so im christlichen Lichte betrachtet und die angege- 
benen moralischen Bedingungen respektiert, scheint die ästhetische Chirurgie dort, wo sie 
dem höchsten Werk der sichtbaren Schöpfung, dem Menschen, seine Vollkommenheit zurück- 
gibt, dem Willen Gottes keineswegs entgegenzustehen, vielmehr ihm besser zu entsprechen 
und für seine Güte und Weisheit offenes Zeugnis zu geben ... 

Die Spiritualität des verstorbenen Papstes kommt begreiflicherweise am deutlichsten in 
den Ansprachen an die verschiedenen Stände zum Ausdruck. 

In den drei Radioansprachen des Jahres 1958 an die beschaulichen Frauenorden werden 
ausdrücklich genannt die Karmelitinnen, die Klarissen, die Zisterzienserinnen, die Kartäuse- 
rinnen, die Benediktincrinnen, die Dominikanerinnen und die Ursulinen. 



Aus dem Leben der Kirche 373 

Aus der Radioansprache an die beschaulichen Ordensfrauen auf der ganzen 
Welt vom 19. Juli, 25. Juli und 2. August 1958 (AAS Vol. 50 [1958] 562 ss.) 

... Wir wenden uns heute an 2300 Klöster, die über die ganze Welt verbreitet sind und 
an die in ihnen versammelten Gemeinschaften. Eine unsichtbare und stille, aber ganz von 
der uns einenden Liebe erfüllte Audienz! Wie solltet Ihr nicht Unserem Geist und Unserem 
Herzen gegenwärtig sein, die Ihr in der Kirche eine auserwählte Schar bildet und berufen 
seid, in engerer Weise am Geheimnis der Erlösung teilzunehmen? Mit all Unserer väter- 
lichen Liebe wollen Wir mit Euch über Euer Ordensleben sprechen, das zwar in seinen 
wesentlichen Elementen für alle gleich ist, aber in den verschiedenen Orden, je nach der In- 
spiration ihrer Gründer und den historischen Umständen, die ihre Stiftung bestimmt haben, 
sich in verschiedenen Formen äußert. 

Das kirchenrechtlich geordnete kontemplative Leben ist ein Weg zu Gott, ein strenger und 
harter Aufstieg, bei dem aber die tägliche Mühe im Vertrauen auf die göttlichen Verhei- 
ßungen vom zwar noch dunklen, aber sicheren Besitz jenes Gottes erhellt wird, dem Ihr mit 
allen Euren Kräften zustrebt... 

... Die Konstitution Sponsa Christi (§ 2) definiert das kontemplative Leben als ein 
•äußeres Bekenntnis zum Ordensleben, das... derart auf die innere Beschauung ausgerichtet 
ist, daß alles Leben und Tun leicht und wirksam von der Bemühung um sie durchdrungen 
sein kann und muß". Unter den Vorschriften der klösterlichen Disziplin zählt der Text wei- 
ter auf: Klausur, Frömmigkeitsübungen, Gebet, Abtötung und endlich Handarbeiten, denen 
die Nonnen sich widmen müssen. Aber diese Einzelheiten sind nur gemeint als Mittel im 
Dienst der einen wesentlichen Wirklichkeit, der inneren Beschauung. Als erstes fordert man 
von einer Nonne, daß sie sich durch Gebet, durch Meditation und Kontemplation mit Gott 
vereinigt, daß all ihre Gedanken und Handlungen von Seiner Gegenwart durchdrungen und 
auf Seinen Dienst hingeordnet sind. Wenn das fehlen würde, dann fehlte die Seele des kon- 
templativen Lebens, und keine Vorschrift des Kirchenrechtes könnte dies ersetzen. Gewiß, 
das beschauliche Leben umfaßt nicht nur die Kontemplation; es schließt auch viele andere 
Elemente in sich. Aber die Kontemplation nimmt darin den ersten Platz ein; wir sagen 
sogar, daß sie ihn voll und ganz ausfüllt, nicht zwar in dem Sinn, daß sie jeden anderen 
Gedanken und jedes andere Werk verböte, sondern weil sie es letztlich ist, die dem beschau- 
lichen Leben seinen Sinn, seinen Wert und seine Ausrichtung verleiht. Wir wollen mit 
unserer ganzen Autorität nichts anderes unte streichen und bekräftigen als den Vorrang der 
Meditation und Kontemplation Gottes und der göttlichen Wahrheiten vor allen anderen 
Mitteln der Vollkommenheit, vor allen Übungen, vor allen Formen der Organisation und 
Konföderation. Wenn Euer Dasein nicht in Gott verankert ist, wenn Euer Geist nicht ohne 
Unterlaß zu Ihm als einem unwiderstehlichen Anziehungspunkt zurückkehrt, dann müßte 
man von Eurem kontemplativen Leben das gleiche sagen, was St. Paulus im ersten Korin- 
therbrief von gewissen Christen sagte, die die charismatischen Gaben falsch einschätzten 
und die es vernachlässigten, die Liebe an. die erste Stelle zu setzen .. . Ohne Zweifel gälte 
auch von einem •kontemplativen Leben" ohne echte Kontemplation, daß es •zu nichts 
taugt" (1 Kor 13, 3). 

... Um mittels der täglichen praktischen Übungen den Sinn für das beschauliche Leben 
zu vertiefen, ist es wichtig, den erteilten Unterweisungen mit Aufgeschlossenheit zu folgen, 
sie mit Aufmerksamkeit in sich aufzunehmen und durchdringen zu suchen, jede nach ihren 
Fähigkeiten und dem Grad ihrer Bildung. Es wäre in gleicher Weise falsch, hier zu hoch 
wie zu tief zu greifen, nur einen, für alle gleichen Weg zu wollen und von allen die gleichen 
Anstrengungen zu verlangen. Die für die Ausbildung verantwortlichen Oberinnen müssen 
eine gerechte Mitte einzuhalten wissen. Sie sollen von einfachen Naturen nicht zu viel for- 
dern und sie nicht zwingen, die Grenzen ihrer Fähigkeiten zu überschreiten. Ebenso wenig 
wird man eine Asiatin oder Afrikanerin zu religiösen Formen verpflichten, die in allem 
einer Europäerin naturgemäß sind. Ein junges Mädchen von guter Erziehung und aus- 
gedehnter Bildung wird man nicht in eine kontemplative Form zwängen können, die ein- 
fachen Menschen ohne besondere Ansprüche genügt. 

Bisweilen geschieht es, daß man die Einwände des hl. Paulus aus dem ersten Korinther- 



374 Aus dem Leben der Kirche 

brief gegen die Weisheit der Welt anführt, um jenen Nonnen entgegenzutreten, die mit 
Recht nach einem ihren Fähigkeiten angepaßten kontemplativen Leben verlangen. Man 
hält ihnen Pauli Wort entgegen: •Wir predigen Christus den Gekreuzigten" (1 Kor 1,23) 
und das andere: •Ich wollte unter euch nichts anderes wissen als Jesus Christus und diesen 
als Gekreuzigten" (ebd. 2,2). Aber das hieße, die Gedanken des Apostels völlig mißverste- 
hen, der nur die eitlen Ansprüche des menschlichen Wissens verurteilt. Das Verlangen nach 
einer entsprechenden geistigen und geistlichen Bildung hat nichts Tadelnswertes an sich 
und widerspricht in keiner Weise dem Geist der Demut und der Abtötung, die von der 
wahren Liebe zum Kreuz Christi gefordert werden. 

... Dies also ist das Wesen des kontemplativen Lebens: in Gott wohnen durch die Liebe, 
damit Gott in Euch wohnt. Eure täglichen Bemühungen haben kein anderes Ziel, als Euren 
Geist und Euer Herz immer enger mit dem Herrn in Berührung zu bringen, der sich Euch 
offenbart und einlädt, an seinem Erlösungswerk teilzunehmen, an seinem Kreuz und an der 
Ausbreitung seiner Kirche. Das gilt für jeden Christen, aber in erster Linie für die, die in 
einem Vollkommenheitsstand leben, und auch hier noch sind die Wege zu Gott verschieden: 
Eure Ordensprofeß und das von Euch gewählte kontemplative Leben verpflichten Euch viel 
ausschließlicher, nach der Vereinigung mit Gott zu streben, nach dem besonderen Geist 
Eures Ordens und entsprechend den Euch vom Herrn verliehenen persönlichen Gnaden. 
Liebet darum das kontemplative Leben, so wie es mit allen ihm eigenen Forderungen vor 
Euch steht und soweit es Euch zur vollkommenen göttlichen Liebe führt und unter seinen 
Strahlen erhält. Das ist der Hauptbeweggrund Eurer Liebe zum kontemplativen Leben. 

.. . Die Nonne, die sich ganz und aufrichtig ihrer Aufgabe widmet, wird ohne Zweifel die 
Früchte ihrer Anstrengungen in sich verkosten und sie zu schätzen wissen. Äußerlich verläuft 
ihr Leben in einem festen, durch ihre Tagesordnung und durch die von der Regel vorge- 
schriebenen Übungen gegebenen Rahmen ab. Innerlich reift es heran und vertieft es sich 
durch Phasen des Trostes und der Prüfung, des Lichtes und der Dunkelheit, die aber die 
innige Verbindung mit Gott nicht beeinträchtigen. So schreitet es trotz der Widerstände 
von innen und von außen und trotz aller Mängel und Schwachheiten, im Bewußtsein der 
göttlichen Hilfe, voran, bis, oft ganz unerwartet, die Stunde kommt, wo Gott ihr sagt: 
•Siehe, der Bräutigam kommt! Auf, ihm entgegen!" (Mt 25, 6). 

. . . Darum möchten wir Euch vor Mutlosigkeit und Kleingläubigkeit warnen. Ohne Zwei- 
fel müßt Ihr mit ganzer Kraft mit der Gnade mitarbeiten, Eure Fehler bekämpfen und Euch 
in der Tugend üben; aber überlaßt Gott die Sorge des Wachstums und des Fruchtbringens. 
Er wird Euch im rechten Augenblick •stärken, kräftigen und unerschütterlich machen" 
(lPetr5, 10). Unter diesen Voraussetzungen werdet Ihr voranschreiten, gestützt auf die 
Kraft Gottes und voll Freude, zu einem solchen Leben auserwählt zu sein. 

Diese persönliche Erfahrung wird noch durch Beobachtungen, die Ihr in Eurer Kommuni- 
tät macht, bereichert. Haltet Euch nicht bei den Fehlern und unvermeidlichen menschlichen 
Schwächen auf, sondern schaut vor allem darauf, wie andere mit lauterem Eifer danach 
streben, nicht hinter ihrem Ordensideal zurückzubleiben. Dann werdet Ihr mühelos die 
Strahlkraft ihres inneren Lebens und ihrer Gottvereinigung erleben . . . 

... Darum wiederholen Wir eindringlich Unsere Mahnung, Euch aus ganzem Herzen 
dem kontemplativen Leben hinzugeben. Denn darin besteht Eure wesentliche Aufgabe, um 
derentwillen Ihr auf die Welt verzichtet habt. Man möge aber nicht die Aufstellung dieses 
Grundprinzips mit der Frage nach der Häufigkeit und Dauer der geistlichen Übungen ver- 
wechseln. Die Innigkeit einer Übung steht nicht notwendigerweise im Verhältnis zu ihrer 
Dauer. Die den Nonnen erlaubten Arbeiten gestatten ihnen nicht, jeden Tag lange Stun- 
den dem kontemplativen Beten zu weihen. Es bleibt ihnen noch immer Zeit genug, um ihrer 
wesentlichen Verpflichtung nachzukommen . . . 

Die Anwendung der Bestimmungen (der Konstitution •Sponsa Christi") über die Arbeit 
liegt Uns sehr am Herzen. Denn diese betreffen das Wohl der beschaulichen Klöster und 
aller weiblichen kontemplativen Orden, ja der ganzen Kirche, die vielerorts die Mitwirkung 
aller verfügbaren Kräfte erwartet... 

Laßt unseren Aufruf zur Arbeit nicht vergeblich gesprochen sein. Nutzt alle Euch zur 
Verfügung stehenden Mittel und alle Möglichkeiten, um Euch weiter auszubilden, zunächst 



Aus dem Leben der Kirche 375 

in Eurem eigenen Interesse oder, wenn Ihr keine unmittelbaren Sorgen habt, um wenigstens 
die Not anderer zu lindern. Im übrigen ist eine ernste, Euren Kräften angepaßte Beschäf- 
tigung ein wirksames Mittel zur Erhaltung des inneren Gleichgewichtes oder zu seiner Wie- 
derherstellung, wenn es irgendeinen Schaden gelitten hätte. So vermeidet Ihr die schädlichen 
Folgen, die die totale Abgeschlossenheit und die relative Einförmigkeit des monastischen 
Lebens für manche Temperamente mit sich bringen. 

Wir schließen unsere Ansprache mit der erneuten Einladung zum Apostolat..., das auf 
dem großen Gebot der Gottes- und Nächstenliebe und auf dem Willen der Kirche aufruht. 
Die Nächstenliebe umfaßt alle Menschen, all ihre Nöte, all ihre Leiden und sorgt sich 
besonders um ihr ewiges Heil. Die Nonnen üben das ihnen von der Kirche aufgetragene 
Apostolat auf eine dreifache Weise: durch das Vorbild der christlichen Vollkommenheit, das 
ohne Worte die Gläubigen zu Christus hinzieht, durch das öffentliche und private Gebet, 
durch den Eifer, mit dem sie außer den durch die Regel vorgeschriebenen Bußen noch solche 
auf sich nehmen, die ihnen die großmütige Liebe zum Herrn eingibt. Die Konstitution 
Sponsa Christi unterscheidet verschiedene Formen des Apostolates, entsprechend den ver- 
schiedenen Formen des kontemplativen Lebens. Einige Nonnen pflegen auf Grund ihrer 
Konstitutionen das äußere Apostolat; sie sollen es fortsetzen. Andere, die durch ihre Kon- 
stitutionen nur zu einem kontemplativen Leben verpflichtet sind, sind faktisch auch aposto- 
lisch tätig oder waren es früher einmal; sie sollen damit fortfahren oder wieder beginnen, 
aber in Anpassung an die gegenwärtigen Verhältnisse. Wieder andere leben rechtens und 
tatsächlich nur dem kontemplativen Leben; daran sollen sie sich halten, solange sie nicht 
gezwungen sind, vorübergehend apostolische Arbeiten zu übernehmen. Selbstverständlich 
nehmen auch diese Nonnen am Apostolat der Nächstenliebe teil, unter den drei Formen des 
Vorbilds, des Gebets und der Buße. 

Trotzdem möchten wir zum Schluß zu einem noch umfassenderen und höheren Apostolat 
aufrufen, zum Apostolat der Kirche, der Braut Christi, im Sinne des Völkerapostels (2 Kor 
11, 2) und des hl. Johannes (Joh 20, 21•23; 21, 16•17; GehOffb 21). 

Das Apostolat der Kirche ist begründet durch ihre Sendung an die ganze Welt, d. h. zu 
den Menschen aller Völker, aller Zeiten, Christen und Heiden, Gläubigen und Ungläubi- 
gen . . . Laßt darum die unbesiegbare Kraft, die das Apostolat der Kirche beseelt, von Eurem 
Geist und Eurem Herzen Besitz ergreifen! Sie wird Euch mit Friede und Freude erfüllen. 
•Habt Vertrauen, ich habe die Welt überwunden" (Joh 16, 33). Immer höher steigend, im- 
mer näher bei Gott, erweitert Ihr Eure Horizonte und werdet dadurch immer fähiger, einen 
überblick über die ganze Welt zu gewinnen. Weit entfernt, Euch innerhalb der Kloster- 
mauern eng in Euch selbst zu verschließen, macht Eure Gottvereinigung Euren Geist und 
Euer Herz so weit wie die Welt und wie das Erlösungswerk Christi, das sich in der Kirche 
fortsetzt. Dieser Geist möge Euch führen, Euch in allen Mühen stärken und in allem Guten 
fruchtbar machen . . . 

Die folgende Ansprache ist im Grund auf den gleichen Tenor gestimmt, wenn auch selbst- 
verständlich die Anpassung an die Situation des Laien stark herausgestellt wird. 

Aus der Ansprache an den Dritten Orden des hl. Dominikus vom 29. August 
1958 (Osservatore Romano 30. IX. 1958, Nr. 201) 

.. . Der Fortschritt der biblischen Studien, die Liturgische Bewegung, der von den Wer- 
ken des Laienapostolates ausgehende Anstoß bilden einen unschätzbaren Beitrag, um den 
christlichen Glauben zu verlebendigen. Man begreift heute besser, daß dieser Glaube nicht 
ein abstraktes System von Definitionen ist, noch eine Zusammenfassung irrationaler Glau- 
benslehren darstellt, die mit dem Leben und Handeln nichts zu tun haben. Man gibt heute 
leichter zu, daß er in keiner Weise die Rechte der Vernunft bedroht noch den berechtigten 
Forderungen des Wissenschaftlers oder Philosophen entgegensteht. Er bildet einen eigenen 
Ordo, der transzendent ist, aber nicht außerhalb des Lebens steht, sondern dieses beherrscht. 



376 Aus dem Leben der Kirdie 

Der Glaube ist eine neue Einsicht. Sein besonderes Objekt ist nicht die geschaffene Welt, 
sondern Gott selbst, die Heiligste Dreifaltigkeit, die aus freiem Entschluß die Tiefen ihres 
Seins und ihrer Liebe kundtut. Weit davon entfernt, nur eine bloße Zustimmung des Ver- 
standes zu fordern, verlangt die geoffenbarte Wahrheit unter dem Einfluß der Gnade auch 
eine Willensentscheidung. Sie will Gegenstand der Kontemplation werden, durch die der 
Mensch all seine Seelenkräfte aufbietet, um die göttlichen Geheimnisse in übernatürlicher 
Weise zu begreifen, zu durchdringen und aus ihnen zu leben. Man kann nicht genug be- 
tonen: die Offenbarung ist nicht eine einfache Darstellung von Glaubenssätzen, sondern 
eine Tat Gottes, der sich eben dadurch, daß er die Menschwerdung und Erlösung bewirkt, 
erkennen läßt, und zwar von den entferntesten Vorbereitungen des Alten Bundes bis zur 
Sendung des Heiligen Geistes und seinem Fortwirken im Leben der heutigen Kirche. Die 
unerläßliche Bedingung des Heiles besteht darin, daß der Mensch auf die Initiative Gottes 
durch die Annahme des katholischen Credo und der Beobachtung der Gebote antwortet. 
Aber von Euch verlangt der Herr mehr, und die Kirche mahnt Euch zum Fortschritt in der 
innigen Erkenntnis Gottes und seines Werkes und zu dem Versuch, dieser Erkenntnis einen 
immer vollkommeneren und kostbareren Ausdruck zu verleihen, durch Läuterung der sich 
aus ihr ergebenden christlichen Haltungen. 

Zur Pflege des Glaubensgeistes, zu der Euch Eure Berufung als Dominikaner-Tertiaren 
verpflichtet, sollt Ihr einen großen Teil Eures Lebens auf das Gebet verwenden. Wir wissen, 
daß es Euch für gewöhnlich nicht möglich ist, lange Stunden der Kontemplation zu widmen. 
Ihr solltet aber durch die treue Übung der Euch durch Eure Regel vorgeschriebenen Fröm- 
migkeitsübungen für eine Geisteshaltung Sorge tragen, die der der kontemplativen Orden 
ähnlich ist. Das bedeutet eine dauernde Ausrichtung auf göttliche Dinge, eine ausgespro- 
chene Neigung zum Schweigen und zur Meditation, das Sich-Hingezogen-Fühlen zu dem 
in der Hl. Schrift und in der Liturgie verkosteten Wort Gottes. Die Lesung und das Stu- 
dium der Hl. Schrift sind Euch heute durch genauere Übersetzungen und gute, anregende 
Kommentare leicht gemacht. Die Schätze der Väterlehre werden Euch mehr und mehr durch 
ausgezeichnete wissenschaftliche oder volkstümliche Ausgaben zugänglich. Die Untersuchun- 
gen der biblischen und geistlichen Theologie mehren sich, ebenso wie die Erhebungen über 
das Verhalten der verschiedenen christlichen Gruppen zu den konkreten Problemen der apo- 
stolisch tätigen Laien. Ihr könnt und müßt zu diesem der Kirche so nützlichen Fortschritt 
beitragen, dessen Fruchtbarkeit sich in den kommenden Jahren ohne Zweifel noch viel 
deutlicher herausstellen wird. 

Der Name Eures Dritten Ordens enthält das Wort •Buße", das für gewöhnlich selbst bei 
guten Christen ein gewisses Unbehagen auslöst. Johannes der Täufer, der Vorläufer, rief 
in Wiederholung der Worte der Propheten laut aus: •Tuet Buße! Denn das Himmelreich 
ist nahe" (Mt 3, 2). Seine Bußtaufe war ein Vorbild der Taufe im Namen Christi, die den 
Christen durch Vereinigung mit dem Tod des Erlösers zu neuem Leben erweckt (Rom 6, Sf.) 
und ihn vom Gesetz der Sünde befreit, um ihn dem Gesetz des Hl. Geistes zu unterwerfen 
(vgl. ebd. 8,2). Sich selbst durch einen unablässigen Kampf gegen alle Hindernisse der vol- 
len Entfaltung des Lebens Christi zu bekehren und dadurch die anderen zur Entdeckung 
dieses neuen Lebens zu führen: das ist der Sinn des wohl "erstandenen Apostolates, zu dem 
Euch die den Söhnen des hl. Dominikus so teure Formel: •Contemplata aliis tradere" (Die 
Früchte der Beschauung anderen mitteilen) einlädt. Selbst nach dem evangelischen Ideal zu 
leben, bleibt das beste Mittel, um andere dahin zu führen. In dieser Hinsicht erweist sich 
Eure Aufgabe • Wir gestehen es gern ein • als äußerst schwierig. Euer Laienstand bringt 
Euch ständig mit der Welt in Berührung. Schon in Eure Familien bringen Zeitungen, Radio, 
Fernsehen alle möglichen Neuigkeiten von draußen herein. Dieser oder jener von Euren 
Verwandten, Freunden und Bekannten hat weniger Sinn für das Ideal der christlichen Voll- 
kommenheit, stellt geringere Anforderungen an seine Lebensauffassungen, ist feindselig 
gegenüber dem, wodurch eine falsch verstandene Freiheit eingeengt wird. An Euren Ar- 
beitsstätten kommt Ihr mit Guten und Bösen, mit Gleichgültigen, Zweiflern und Gottlosen 
in Berührung. Ihr könnt nicht immer verhindern, daß Eure Erholungen in sich Versuchun- 
gen schließen. Eure gesellschaftliche Stellung zwingt Euch vielleicht zu einem gewissen 
Luxus,  zu gewissen weltlichen Lebensformen.  Wieviel  unnütze  Unterhaltungen,  wieviel 



Aus dem Leben der Kirche 577 

verlorene Zeit, bloß um jemanden nicht zu kränken oder die üblichen, Umgangsformen 
nicht außer Acht zu lassen! 

So muß Eure Seele an allem Anteil nehmen, nicht nur ohne in der Liebe zu fehlen und 
ohne den Geist des Evangeliums zu verraten, sondern indem Ihr Euch offen als Schüler 
Jesu, und zwar des gekreuzigten Jesus zeigt, unauffällig und ohne Prahlerei. Euer apo- 
stolisches Ideal, das alle Eure Entscheidungen erhellt, wird Euch die rechten Formen Eurer 
Losschälung und Eures Bußgeistes eingeben. Es geht wirklich darum, sich bewußt zu werden, 
ob Ihr die Welt erobert oder durch diese erobert werdet, durch ihren Materialismus und 
Skeptizismus, ihr Verlangen nach Vergnügen und Bequemlichkeit, durch ihre verengten und 
egoistischen Anschauungen. Wahrlich, um Euren Eifer in einem Milieu, das Euch ständig 
zur Mittelmäßigkeit zieht, unvermindert zu bewahren, braucht es viel Mut, Vertrauen auf 
die Gnade und Großmut zur Abtötung des Herzens und der Sinne. Aber die Wirksamkeit 
Eures Zeugnisses hängt unlöslich vom Stand Eures inneren Lebens ab und von Eurem Wil- 
len, dem Herrn nicht etwa nur den kleinsten Teil Eurer selbst zu gewähren, sondern den 
größtmöglichen, in der mutigen und freudigen Annahme des täglichen Opfers, um dadurch 
in Euren Gliedern nach einem Wort des hl. Paulus (Kol 1,24) zu ergänzen, was dem Lei- 
den Christi noch fehlt. 

Wenn Ihr diese Grundelemente jeder apostolischen Berufung • die Vereinigung mit 
Gott im Gebet und die Selbstverleugnung • verwirklicht habt, dann vermögt Ihr leicht zu 
unterscheiden und werdet kraftvoll und begeistert jene apostolischen Taten vollbringen, die 
Euch Eure Regel und diejenigen, die Euch im Namen Gottes leiten, vorschreiben ... 

Es wird wohl schwer fallen, über einen einzelnen Stand theologisdi und aszetisch Tie- 
feres gesagt zu finden als in der folgenden Ansprache über die Witwenschaft. Hier 
liegt ein Stück Laienspiritualität vor, wie man es für alle Stände wünschen möchte. • 
Die beiden letzten Ansprachen (bzw. Schreiben) lassen mehr als die übrigen das Herz 
des Papstes spürbar werden. In der Ansprache an die Arbeiter kann Pius XII. sogar ganz 
persönlich werden. 

Aus der Ansprache an die Teilnehmer der •Internationalen Studientage über 
die Familie" vom 16. September 1957 (AAS, Vol. 49 [1957] 899 ss.) 

. .. Man macht oft die Beobachtung, daß schon allein das Wort Witwe bei denen, die es 
hören, einen Eindruck von Traurigkeit und Widerwillen hervorruft. Einige weigern sich 
sogar, sich so zu nennen, und bemühen sich, mit allen Mitteln ihre Lage zu vergessen. Sie 
geben vor, die Witwenschaft erniedrige sie, erwecke Mitleid und versetze sie in einen Stand 
von minderer Achtung, dem sie entrinnen und den sie völlig aus dem Gedächtnis verban- 
nen möchten. Eine Reaktion, die viele für ganz natürlich halten, die aber, Wir sagen es ganz 
offen, nicht christlich ist. Sie enthält ohne Zweifel ein mehr oder weniger instinktives Ge- 
fühl der Furcht vor dem Leiden, verrät aber auch ein Nichtwissen um die tieferen Wirklich- 
keiten. 

Wenn der Tod das Oberhaupt der Familie in der Kraft der Jahre dahinrafft und den 
Seinen entreißt, so errichtet er gleichzeitig im Herzen der Gattin ein sehr schweres Kreuz, 
das einen unauslöschlichen Schmerz bedeutet. Es ist der Schmerz eines Menschen, dem man 
den besten Teil seiner selbst entrissen hat, die geliebte Person, die der Mittelpunkt seiner 
Zuneigung war, das Ideal seines Lebens, die stille, sanfte Kraft, auf die er sich so beruhi- 
gend stützen konnte, der Tröster, der alle seine Leiden verstand und zu mildern vermochte. 
Plötzlich fühlt sich die Frau schrecklich allein, verlassen und gebeugt unter der Last ihres 
Schmerzes und der Verantwortung, der sie sich gegenübergestellt sieht. Wie soll sie ihr 
Auskommen und das ihrer Kinder sichern? Wie den grausamen Zwiespalt lösen: sich um 
die Ihren kümmern oder außer Hauses gehen, um ihr tägliches Brot zu verdienen? Wie soll 
sie ihre berechtigte Unabhängigkeit bewahren, trotz der Notwendigkeit, bei nahen Ver- 
wandten oder anderen Familien Hilfe zu suchen? Man braucht diese Fragen nur anzu- 



378 Aus dem Leben der Kirche 

schneiden, um zu verstehen, wie sehr die Seele der Witwe ein Gefühl der Niedergeschlagen- 
heit und manchmal selbst der Auflehnung überkommt, angesichts der unermeßlichen Bit- 
terkeit, die sie erfüllt, und der Angst, die sie gleich einer unübersteigbaren Mauer ein- 
schließt. So überlassen sich manche einer Art passiver Resignation, verlieren die Freude am 
Leben und wollen nicht mehr aus ihrem Leid herauskommen, während andere umgekehrt 
zu vergessen suchen und sich Alibis schaffen, die sie davon befreien, ihrer wirklichen Ver- 
antwortung ehrlich und mutig zu begegnen. 

In den ersten Jahrhunderten der Kirche teilten die Leiter der christlichen Gemeinden den 
Witwen eine besondere Aufgabe zu. Christus bezeugte ihnen während seines irdischen 
Lebens ein ausgesuchtes Wohlwollen, die Apostel empfahlen sie der Liebe der Christen 
und gaben ihnen Regeln für ihr Leben und für ihr Streben nach Vollkommenheit. Paulus 
kennzeichnet die Witwe als diejenige, die •ihre Hoffnung auf Gott gesetzt hat und in Gebet 
und Flehen Tag und Nacht verharrt" (1 Tim 5, 5). 

Obwohl die Kirche eine zweite Heirat nicht verurteilt, so betont sie doch ihre Vorliebe 
für jene, die ihrem Gatten und dem vollkommenen Symbolcharakter des Ehesakramentes 
treu bleiben wollen. Sie freut sich, wenn die diesem Stand eigenen geistigen Reichtümer 
geschätzt werden. An erster Stelle steht, so scheint Uns, die gelebte Oberzeugung, daß der 
Tod die Bande menschlicher und übernatürlich-sakramentaler Liebe nicht nur nicht zer- 
stört, sondern im Gegenteil vollendet und stärkt. Ohne Zweifel, auf rein juridischer Ebe- 
ne und auf der sinnlich erfahrbaren Wirklichkeit besteht die Ehe als Institution nicht 
mehr. Aber was ihre Seele ausmachte, was ihr Kraft und Schönheit verlieh: die eheliche 
Liebe mit all ihrem Glanz und mit ihrem Verlangen nach ewiger Dauer bleibt bestehen, 
so wie auch die geistigen und freien Wesen, die sich einander gelobt haben, fortleben. 
Wenn einer der Vermählten, von den fleischlichen Bindungen befreit, in das innige Leben 
mit Gott eingeht, befreit ihn Gott von aller Schwäche und von allen Schlacken der Selbst- 
sucht; er lädt auch den, der auf Erden zurückbleibt, ein, sich zu einer reineren und geisti- 
geren Seelenhaltung zu erheben. Muß, da der eine der Ehegatten sein Opfer vollendet hat, 
nicht auch der andere bereit sein, sich mehr von der Erde zu lösen und auf die intensiven, 
aber flüchtigen Freuden der sinnlichen und fleichlischen Liebe, die den Gatten an das Heim 
band und sein Herz und alle seine Kräfte in Anspruch nahm, zu verzichten? Durch die An- 
nahme des Kreuzes, der Trennung, des Verzichtes auf die teure Gegenwart kommt es jetzt 
darauf an, eine andere, innerlichere, tiefere, stärkere Gegenwart zu erringen. Es ist eine 
Gegenwart, die auch reinigend sein wird; denn derjenige, der Gott von Angesicht zu An- 
gesicht schaut, duldet in denen, die er auf Erden am meisten geliebt hat, keine Ichbefangen- 
heit, keine Mutlosigkeit und keine schwankende Zuneigung. Schon das Sakrament der Ehe, 
das Sinnbild der Erlöserliebe Christi zu seiner Kirche, vermittelt dem Gatten 
und der Gattin die Wirklichkeit dieser Liebe. Es gestaltet sie um, macht den Gatten 
Christus ähnlich, der sich zur Erlösung der Menschheit hingibt, die Gattin der erlösten 
Kirche, die der Teilnahme am Opfer Christi zustimmt. So wird die Witwenschaft gewisser- 
maßen die Vollendung dieser gegenseitigen Umwandlung. Sie stellt das gegenwärtige Le- 
ben der kämpfenden Kirche dar, die, der Anschauung ihres himmlischen Bräutigams be- 
raubt, dennoch unlöslich mit ihm vereint bleibt, ihm glaubend und hoffend entgegengeht, 
von jener Liebe lebend, die sie in allen Prüfungen aufrecht erhält, und geduldig wartend 
auf die endgültige Erfüllung der gegebenen Verheißungen. 

Darin also besteht die Größe der Witwenschaft, wenn sie als Fortsetzung der ehelichen 
Gnaden und als Vorbereitung auf deren Entfaltung im Lichte Gottes gelebt wird. Welcher 
armselige menschliche Irost könnte jemals einer so wunderbaren Sicht gleichkommen? Doch 
muß man würdig sein, in deren Sinn und Tragweite einzudringen, muß um dieses Ver- 
ständnis in demütigem und andächtigem Gebet und durch die Annahme des Willens Got- 
tes bitten. 

Für eine Frau, die ihr Christentum intensiv lebt und deren Ehe niemals schwere Krisen 
gekannt hat, ist es verhältnismäßig leicht, sich bis zu solcher Höhe zu erheben. Aber man- 
che haben in ihrer Ehe durch die Verständnislosigkeit und Untreue ihrer Gatten schwere 
Zeiten mitgemacht. Andere haben heroischen Widerstand geleistet, um den häuslichen Herd 
nicht im Stich zu lassen, obwohl er ihnen nur Enttäuschungen, Verdemütigungen, körperliche 



Aus dem Leben der Kirche 379 

und seelische Erschöpfung brachte. Der Tod des Gemahls kann in diesen Fällen als eine 
providentielle Befreiung von einem zu schwer gewordenen Joch erscheinen. 

Und doch, vor dem Geheimnis des Todes und des göttlichen Gerichts, eingedenk der in 
der christlichen Offenbarung enthaltenen Verheißungen der Barmherzigkeit und der Auf- 
erstehung kann die unglückliche und unschuldige Gattin keine anderen Gefühle hegen als 
die Christi selber gegenüber den sündigen Menschen: freiwilliges Verzeihen und großmütige 
Fürbitte. So werden die Wunden der Vergangenheit, die betrübenden Erinnerungen ein 
wirksames Mittel der Erlösung: Gott für die Seele des Entschlafenen, der in der Liebe 
Christi gestorben ist, dargebracht, tilgen sie dessen Fehler und beschleunigen seine glück- 
selige Schau. Ist eine solche Haltung, die von einem tiefen Erfassen der ehelichen Einheit 
und ihres erlösenden Wertes eingegeben ist, nicht die einzig wirklich christliche Lösung, die 
imstande ist, noch blutende Wunden zu heilen, Bitterkeit und vergebliches Bedauern aus- 
zulöschen und wiederherzustellen, was unrettbar verloren schien? ... 

Aus der Botschaft an den 24. Weltkongreß der Pax Romana in Wien vom 
11. August 1958 (Osservatore Romano v. 31. VIII. 1958) 

. .. Wie entscheidend wäre der Einfluß, den Eure Gegenwart und Eure Tätigkeit auf eine 
stärkere Verchristlichung der menschlichen Gesellschaft ausüben könnte, wenn jeder von 
Euch ein lebendigeres und wacheres Bewußtsein von seiner geistigen, sozialen und aposto- 
lischen Verantwortung hätte? ... Es ist eine Tatsache, daß ihr •durch die Autorität Eurer 
Bildung und Eurer beruflichen Kompetenz für Eure Umgebung eine Frage und eine Ant- 
wort darstellt" (Ansprache vom 27. 4. 1957). Könnte doch Euer Leben durch seine sittliche 
Höhe, seine Selbstlosigkeit, seine Sorge um das Gemeinwohl, seine Aufgeschlossenheit für 
die Not des anderen jene heilsame Erschütterung wecken, die zur Frage nach Euren Über- 
zeugungen und der Euch beseelenden geheimen Kraft Anlaß gibt. Und wenn man Euch 
wirklich fragt, dann wißt Ihr aus Eurem Glauben heraus zu antworten. Möchte doch Eure 
religiöse Bildung gleichen Schritt halten mit Euren profanen Kenntnissen; möchte Eure 
Liebe stets für die Nöte Eurer Brüder bereit sein! Geliebte Studenten und Gebildete, schätzt 
hoch das Zeugnis von Christen, die befreit sind durch die Wahrheit Christi, belebt durch 
seine Gnade, geeint durch die Liebe, geordnet in ihrem Eifer, kindlich gelehrig gegenüber 
der Kirche: welche Siege würdet Ihr alsdann für die Sache Jesu Christi, Unseres Herrn 
davontragen! 

Aus einer Ansprache an Arbeiter vom 4. Mai 1958 (Osservatore Romano 
v. 7. V. 1958) 

... Der Papst ist der Stellvertreter des fleischgewordenen Wortes. Seine Gedanken müs- 
sen also die Gedanken Jesu sein; sein Wille der Wille Jesu; seine Taten die Taten Jesu. 
Aber Jesus ist in diese Welt gekommen, damit die Seelen das göttliche Leben haben und 
daß sie es in Fülle haben (Joh 10, 10). Auch Wir müssen unser Leben der Verwirklichung 
desselben Zieles widmen; Wir müssen uns damit beschäftigen, es zum Gegenstand Unserer 
bangen Sorge machen und bisweilen Unsere Stimme dafür erheben. In Erfüllung dieser 
Unserer Hauptpflicht denken wir an alle Gläubigen, jeder Klasse und jedes Standes; alle 
sind Unsere lieben Söhne, weil sie alle durch das Blut Christi erlöst und den Nachstellungen 
Satans, des Feindes Christi und der Menschen, ausgesetzt sind. Aber Ihr wißt sehr wohl, 
daß d'iese Nachstellungen mit besonderer Heftigkeit Euch gelten. Auf ihrem harten Weg 
zu gerechten Zielen ist die Arbeiterwelt unglücklicherweise der Gegenstand fortgesetzter 
Angriffe von Seiten derer, die angeblich Euer wahres Wohl erstreben. In Wirklichkeit aber 
überschütten sie Euer Herz mit einer sinnlosen Agitation und erfüllen es mit einem Haß 
gegen Euren Nebenmenschen und mit Verlangen nach Revolution und Umsturz. Im beson- 
deren sucht man Eurem Geist die Realität der Seele mit ihren Forderungen und Sehnsüch- 



880 Einübung und Weisung 

ten als immer weniger existent und offenbar erscheinen zu lassen. Unter diesen Agitatoren 
leugnen einige das Licht des Evangeliums ganz; andere gehen nicht so weit, aber sie schlie- 
ßen vor seinem Licht ihre Augen und drängen seinen Einfluß in ihrem praktischen Leben 
zurück. 

Wir wissen nicht, ob unter den hier Anwesenden einige sind, denen das Licht und das 
ewige Leben fehlt. Sollte es so sein, so möchten Wir, daß sie sich besonders jetzt, in dieser 
österlichen Zeit, an den auferstandenen Jesus wenden, indem sie zu ihm sagen: •Herr, Du 
bist wahrhaft von den Toten auferstanden, gib, daß auch meine Seele zum Leben zurück- 
kehrt. Jesus, Du bist einmal von den Toten auferstanden und nicht mehr eine Beute des 
Todes, gib, daß auch ich im Geiste auferstehe und so vor allen erscheine, die mich kennen 
und lieben. Laß mich dazu beitragen, daß sie sich wieder aufmachen, und ich sie auf den 
Weg des Guten ziehe". 

An die aber • und das sind gewiß viele unter Euch •, die sich schon auf dem guten 
Weg befinden, richten Wir die herzliche Mahnung, sie möchten doch nicht mit dem jetzigen 
Stand ihres religiösen Lebens zufrieden sein, sondern mit allen Mitteln versuchen, es weiter 
zu entfalten und es anderen zu schenken, um es so in den Grenzen des Möglichen zu 
mehren... 

EINÜBUNG     UND     WEISUNG 

Das Gebet des Herrn 
Meditationen über das Vaterunser (II) 

3. •Geheiligt werde Dein Name" 

•Unser Vater in den Himmeln". So begann das Gebet, das nicht Menschen erdacht haben, 
sondern Gott zum Urheber hat. In Jesus hat Gott unsere Natur angenommen, ist er ein 
Mensch geworden, so daß wir mit Ihm, dem Unzugänglichen, wie mit unseresgleichen umge- 
hen können. Im Vaterunser ist er in unsere Sprache eingegangen, so daß wir Ihn, den 
Unaussprechlichen, mit einem Alltagswort nennen können, in der gläubigen Gewißheit, daß 
dieses Wort nicht nur •Schall und Rauch" ist, sondern ihn wirklich erreicht, ihn herbei- 
ruft und das Geheimnis seines Herzens erschließt. Zwar ist der Vatername Gottes schon im 
Alten Bund (als Verheißung) geoffenbart und gebetet worden, aber erst im Neuen wurde 
uns die Gnade gegeben, ihn in seiner Eigentlichkeit und Fülle zu verstehen. Diese Gnade 
der Erkenntnis ist aufs engste verbunden mit der Gnade der Kindschaft, ja, sie erfließt 
geradezu aus dieser, so daß wir um so tiefer verstehen, was wir sagen, je mehr wir Kinder 
Gottes sind. 

Wenn wir als Glaubende und Getaufte Gott bei seinem Vaternamen rufen, dann meinen 
wir den •Vater unseres Herrn Jesus Christus", der uns seinen Sohn geschenkt hat, als Kind 
in der Krippe und als Gekreuzigten, als Auferstandenen und Erhöhten, dann denken wir 
an den großen und mächtigen Herrn, der sein Patriarchat über Länder und Meere, über 
die Nationen der Erde und in einzigartiger Weise, in fürsorgender, zärtlicher Liebe, über 
sein Volk ausübt, an den Hausvater, der den Seinen ein Gastmahl gibt, an den Vater der 
Kleinen, Armen und Schwachen, an den verzeihenden Vater des verlorenen Sohnes, an den 
Vater der seine Sonne aufgehen läßt über Gute und Böse, der für uns sorgt, mehr wie für 
die Vögel des Himmels und die Lilien auf dem Felde, der alles in seiner Hand trägt und 
erhält und in Überfluß spendet, an den Richter, Erbarmer und Belohner. Alles, was wir von 
Gott wissen, was wir im Umgang mit ihm, auf den seligen und schmerzlichen Wegen unse- 
res Lebens, in der Prüfung, in der Not, in der Entbehrung, in der Erfüllung, in der Nie- 




