AUS DEM LEBENDERIKIRCHE

Das geistliche Vermiichtnis Papst Pius’ XII.

Papst Pius XII. weilt nicht mehr unter uns. Hat er uns noch ein Wort hinterlassen, er,
der doch das Wort so meisterlich beherrschte, der mit seinem (Wort die Menschen packte und
thkre Herzen eroberte? Als Kardinal Faulhaber starb, fand man in seinem Schreibtisch einen
Hirtenbrief, der nach seinem Tode verlesen werden sollte. Der Bischof wollte von ,driiben®
noch einmal zu der ihm anvertraut gewesenen Herde sprechen. Pius XI11. hat es nicht getan
und wollte es nicht tun. Er sagt dariiber ausdriicklich in seinem Testament: ,Ich brauche
nicht eigens ein Geistliches Testament' zu hinterlassen, wie es lobenswerterweise viele eif-
rige, hochgestellte Prilaten zu machen pflegen. Meine vielen Uerordnungen und Reden, die
wh von Amts wegen erlassen und gehalten habe, lassen zur Geniige erkennen — fiir alle,
die es wissen wollen —, was ich iiber die verschiedenen religiosen und sittlichen Fragen
denke“. So miissen wir uns also an jenes Wort halten, das in den vergangenen zwei Jahi-
zehnten so oft zu uns gesprochen wurde, wenn wir das geistliche Uermdchtnis des toten Pap-
stes zur Hand nehmen und bedenken wollen — ihm zum dankbaren Gediichtnis und uns zum
Nutzen. Bis zum Mdrz dieses Jahres (1958) zihlte man 19 schwere Binde seiner gesammelten
Reden und Radioansprachen (Discorsi e Radiomessagi di Sua Santité Pio XII). Was das
Wort des Papstes heute bedeutet, nicht nur fiir die Christen, sondern fiir die ganze CWelt,
dariiber konnte man kurz vor der Wahl des neuen Papstes Johannes im Pariser ,Figaro®
ein bezeichnendes Urteil lesen. Dort hief es: ,Auf diesem Erdball, der — im iibertragenen
wie im eigentlichen Sinne — von einem Tag auf den anderen in Flammen aufzugehen droht,
giht es noch eine einzige moralische Autoritit, die in der Lage ist. alle die Sprache der Weis-
lieit horen zu machen. Nur eine einzige moralische Autoritit ist so authentisch, so universal,
so durchdringend, so iiber alle Riicksichten auf Kontinente, Rassen, Nationen, Klassen, Per-
sonen erhaben — so jeder Macht des Zwanges entblofit — so milde und so rein, um von
Eintracht und von Frieden sprechen zu kénnen, nimlich die Person des Papstes. Wenn sich
die internationale Ideologie aus dem maflosesten Nationalismus nihrt, ist nur die Stimme
des Papstes fihig, alle Dinge wieder auf ihren Punkt zuriickzufiihren und zu bestimmen —
wie es Pius XII. tat —, was in den nationalen Auffassungen richtig ist. Niemals ist es fir
die Kirche wichtiger gewesen, daf8 der Papst die Disziplin der katholischen Einheit erhilt,
daf er die Méglichkeit dev christlichen Einheit bewahrt, dafi er den Einklang von Glauben,
Wissenschaft und Technik betont, daf er die tdglichen Probleme und die soziale und
internationale Entwicklung beobadhtet. Nie, niemals waren weder die Kirche noch die katho-
lische Welt noch die Welt diberhaupt eines grofien Papstes als Nachfolger eines grofien
Papstes bediirftiger”.

Wir bringen im folgenden einige Ausziige aus Reden Pius XII., die alle den letzten bei-
den Jahren, in der Hauptsache sogar den letzten Monaten seines Lebens angehoren. Es
wurde dabei auf eine miglichst breite Streuung der behandelten Gegenstinde und der an-
gesprochenen Personenkreise Bedacht genommen.

Eines der entscheidenden Kennzeichen der geistig-religiésen Haltung des verstorbenen
Papstes bestand darin, dafi er in einem bis dahin nicht gekannten Mafle versucit hat, die
Welt in all ikren Bereichen mit der christlichen Botschaft in innere Beriihrung zu bringen.
Fiir ihn gab es kein Gebiet menschlicher Kultur, weder Politik, Wissenschaft, Wirtschaft,
Kunst noch irgendeine Berufstitigheit, die er nicht mit dem Geist Christi durchtranken, zur
eigenen Hihe entfalten und vor Abwegen bewahren wollte. Gerade durdh dieses unermiid-
liche Bemiiken ist er nicht nur Oberhaupt der Kirche gewesen, sondern audh zum Uater und

Hirten der gesamten Menschheit geworden. Dazu nur zwei Beispiele aus dem Gebiet der
Medizin,



870 Aus dem Leben der Kirche

Aus der Ansprache an den 1X. Nationalkongref der ,Italienischen Gesell-
schaft fiir Andsthesiologie“ vom 24. Februar 1957 (AAS 49 [1957] p. 134 ff.)

Uber die allgemeine sittliche Uerpflichtung, den physischen Schmerz zu ertragen

Sie fragen also an erster Stelle, ob es eine allgemeine sittliche Verpflichtung gebe, den
physischen Schmerz zu erdulden. Um mit gréBerer Genauigkeit auf Thre Frage zu antwor-
ten, unterscheiden Wir an ihr mehrere Gesichtspunkte. Zunichst ist klar, dafl in gewis-
sen Fillen die Hinnahme des physischen Schmerzes eine schwere Verpflichtung bedeutet. So
oft namlich ein Mensch vor die unausweichliche Wahl gestellt wird, ein Leiden zu ertragen
oder ein moralisches Gebot durch Tat oder Unterlassung zu tibertreten, ist er im Gewissen
verpflichtet, das Leiden anzunehmen. Die ,Martyrer* konnten den Folterungen und dem Tod
nicht ausweichen, ohne ihren Glauben zu verleugnen oder ohne sich der schweren Ver-
plichtung zu entziehen, ihn im gegebenen Augenblik zu bekennen. Aber man braucht
gar nicht bis zu den ,Martyrern® zuriickzugehen; man findet in unserer Zeit herrliche Bei-
spiele von Christen, die Wochen, Monate und Jahre hindurch den Schmerz und die physische
Gewalt erdulden, um Gott und ihrem Gewissen treu zu bleiben.

Die freie Annahme und das Suchen des Schmerzes

Thre Frage bezieht sich jedoch nicht auf diese Situation; sie hat vielmehr die freie An-
nahme und das Suchen des Schmerzes um seines Sinnes und seines eigenen Zweckes willen
im Auge. Um sofort ein konkretes Beispiel anzufithren, erinnern Wir an die Ansprache,
die Wir am 8. Januar 1956 zu den neuen Methoden schmerzloser Entbindung gehalten
haben (AAS Vol. 48,1956 p. 82 ss.). Man fragte damals, ob kraft des Wortes der Schrift:
,Jm Schmerz wirst du gebaren® (Gen 38, 16} die Mutter verpflichtet sei, alle Leiden an-
zunehmen und die Analgesie (Schmerzlosigkeit), die durch natiirliche oder kiinstliche Mittel
herbeigefihrt wird, abzulehnen. Wir haben geantwortet, daf keine Verpflichtung dieser
Art bestehe. Selbst nach dem Siindenfall bewahrt der Mensch das Recht, die Kréfte der
Natur zu beherrschen, sie in seinen Dienst zu stellen und folglich alle Hilfen zu beniitzen,
die sie ihm bietet, um den physischen Schmerz zu vermeiden oder zu unterdriicken. Wir
haben aber hinzugefiigt, dal der Schmerz fiir den Christen nicht etwas rein Negatives dar-
stellt, sondern im Gegenteil mit hohen religidsen und sittlichen Werten verbunden ist und
darum gewollt und gesucht werden kann, selbst wenn hierzu keinerlei sittliche Verpflichtung
in diesem oder jenem besonderen Falle besteht. Und Wir fuhren fort: ,Das Leben und
das Leiden des Herrn, die Schmerzen, die so viele grole Menschen ertragen oder gesucht
haben, dank derer sie gereift und bis zu den Hdhen des christlichen Heldentums gewach-
sen sind, die tidglichen Beispicle der ergebenen Hinnahme des Kreuzes, die Wir vor Augen
haben, dies alles offenhart die Bedeutung des Leidens, der geduldigen Annahme des Schmer-
zes in der gegenwirtigen Heilsordnung, wihrend der Zeit dieses irdischen Lebens® (ebd.
p. 92).

Uber die Pflicht der Entsagung und der inneren Liuterung

Auflerdem ist der Christ gehalten, sein Fleisch abzutSten und an seiner inneren Liu-
terung zu arbeiten; denn es ist auf die Dauer nicht moglich, die Siinde zu meiden und all
seine Pflichten treu zu erfiillen, wenn man die Miihe der Liuterung und Abtétung ablehnt.
In dem Mafle, in dem die Beherrschung seiner selbst und der ungeordneten Neigungen un-
moglich zu erwerben ist obne die Hilfe des korperlichen Schmerzes, wird dieser zur Not-
wendigkeit und mufl angenommen werden; soweit es jedoch nicht zu diesem Ziel erforder-
lich ist, kann man nicht behaupten, daff diesbeziiglich eine eigentliche Verpflichtung bestehe.
Der Christ ist also niemals verpflichtet, den Schmerz seiner selbst wegen zu wollen; er be-
trachtet ihn als ein je nach den Umstinden mehr oder weniger geeignetes Mittel zu dem
Ziel, das er verfolgt.

Uber die Einladung zu einer hoheren Uollkommenheit

Anstatt denBlick auf die strenge Verpflichtung zu richten,kann man auch den Gesichtspunkt
der durch den christlichen Glauben gestellten Forderungen ins Auge fassen, die Einladung



Aus dem Leben der Kirche . 371

zu einer hoheren Vollkommenheit, die nicht unter Siinde anferlegt wird. Ist der Christ zur
Annahme des physischen Schmerzes gehalten, um sich nicht in Widerspruch mit dem ldeal zu
setzen, das ihm sein Glaube vorstellt? Schlieft nicht seine Ablehnung einen Mangel an
Glaubensgeist in sich? — Wenn es auch unbestreitbar ist, dal der Christ den Wunsch
empfindet, den physischen Schmerz anzunehmen und sogar zn suchen, um besser am Leiden
Christi teilzunehmen, um der Welt und der Befriedigung der Sinne zu entsagen und sein
Fleisch abzutéten, so ist es doch wichtig, dieses Verlangen richtig zu deuten. Jene, die es nach
auflen bekunden, besitzen nicht notwendig den wahren christlichen Heroismus; aber es wire
ebenso irrig zu behaupten, dafl jene, die es nicht bekunden, seiner entbehrten. Dieser
Heroismus kann sich in der Tat auf viele andere Weisen dufiern. Wenn ein Christ Tag fiir
Tag, vom Morgen bis zum Abend, alle Pflichten erfiillt, die sein Stand, sein Beruf, die Ge-
bote Gottes und der Menschen ihm auferlegen; wenn er mit Sammlung betet, dem Nichsten
die Liebe und Hingabe bezeugt, die er ihm schuldet, mannhaft, ochne zu maurren, alles er-
trdgt, was Gott ihm schickt: so ist sein Leben immer unter dem Zeichen des Krenzes Christi,
niag das physische Leiden damit verbunden sein oder nicht, mag er es ertragen oder mit
eriaubten Mitteln vermeiden. Selbst wenn man nur die unter Siinde thm obliegenden Ver-
pflichtungen betrachtet, kann ein Mensch nicht als Christ leben und seine taglichen Arbeiten
verrichten, ohne stindig zom Opler bereit zu sein und ohne sozusagen ununterbrochen sich
zu opfern. Die Annahme des physischen Schmerzes ist nur eine unter vielen anderen Weisen

der Bekundung dessen, was das Wesentliche ist: den Willen Gottes zu lieben und ihm in | _

allem zo dienen. In der Vollkommenheit dieser freiwilligen Seelenverfassung besteht vor
allem der Wert des christlichen Lebens und sein Heldentum.

Griinde fiir die Erlaubtheit der Uermeidung kérperlichen Schmerzes

Welches sind nun die Griinde, die in den vorliegenden Fillen erlauben, den kérperlichen
Schmerz zu vermeiden, ohne in Gegensatz zu einer schweren Verpflichtung oder zum ldeal
des christlichen Lebens zn geraten? Man konnte deren eine grofle Menge aufzihlen; aber
trotz ihrer Verschiedenheit gehen sie schliefilich auf die Tatsache zurtik, daff der Schmerz
auf die Daver die Erlangung hoherer Gitter und Werte verhindert. Es ist moglich, daff er
fir diesen bestimmten Menschen oder in dieser konkreten Lage vorzuziehen ist; aber im
allgemeinen zwingen die Schiden, die er verursacht, die Menschen, sich gegen ihn zu ver-
teidigen. Ohne Zweifel wird man ihn nie ganz aus der Welt verbannen. Man kann aber
seine Auswirkungen in engeren Grenzen halten. Wie man eine Naturkraft meistert, um
Nutzen aus ihr zu ziehen, so verwendet der Christ das Leiden als Anreiz bei seinem
Bemithen um geistlichen Aufstieg und Liuterung, um seine Pflichten besser zu erfiillen und
den Ruf zu héherer Vollkommenheit besser zu entsprechen. Jeder mufl die Lésungen finden,
die fiir seinen personlichen Fall passen, entsprechend den oben erwihnten Fihigkeiten und
Anlagen, in dem Maf, wie sie — ohne andere Interessen und andere, héhere Giiter zu be-
hindern — ein Mittel sind zum Fortschritt im inneren Leben, zu vollkommener Léuterung,
zu treverer Pflichterfillung, zu groferer Bereitschaft, den gottlichen Anregungen zn folgen.
Unm sich zu versichern, dafl das auch wirklich der Fall ist, wird man die Regeln dhristlicher
Klugheit und die Meinung eines erfahrenen Seelenfithrers zu Rate ziehen.

Aus der Ansprache an den X. Nationalkongref§ der ,Italienischen Gesellschaft
fiir plastische Chirurgie“ vom 4. Oktober 1958 (Osservatore Romano
6.-7. X. 1958, Nr. 233)

-..Es kann kein Zweifel sein, dafl das Christentum und seine Moral eine geordnete
Wertschdtzung und Sorge hinsichtlich der kérperlichen Schonheit niemals als unerlaubt ver-
urteilt haben. Im Gegenteil, es gibt Gebote, welche die Selbstverstimmelung verurteilen,
Gott allein die volle Herrschaft iber den Leib zusprechen, eine geordnete Sorgfalt fiir die
korperliche Gesundheit fordern. In ihnen ist einschlufiweise anch die Vollkommenheit des
Leibes mitberiicksichtigt. Mul man noch daran erinnern, daf der Sinn fiir Schénheit und die



872 Aus dem Leben der Kirche

Bemithung um das Schéne der dufieren Entfaltung der Kirche und ihrer Kunst eigentiimlich
sind? Nichtsdestoweniger kann die christliche Moral, die auf das letzte Ziel ausgerichtet ist
und die Gesamtheit der menschlichen Werte umfaft, nicht umhin, der physischen Schénheit
den Ort zuzuweisen, der ihr zukommt, und dieser befindet sich nicht auf dem Gipfel der
Wertskala, da es sich weder um ein geistiges noch wesentliches Gut handelt. Eine derartige
Einstufung erklirt es, warum der leiblichen Schonheit da und dort Mifitrauen oder bis-
weilen Geringschitzung entgegengebracht wird, wie man in den Moralbiichern, in der asze-
tischen Literatur und in Heiligenleben feststellen kann. Wenn die Schénheits-Chirurgie auf
ihrem heutigen Stand die Moral um ihre Ansicht bittet, so tut sie nichts anderes als die
Frage stellen, auf welche Stufe der Wertskala die physische Schonheit zu stellen sei.

Die christliche Moral antwortet, dafl sie zwar ein Gut sei, aber nur ein leibliches, das auf
den ganzen Menschen hin geordnet und wie andere Giiter dieser Art dem Miflbrauch aus-
gesetzt ist. Sie wird als Gut und Gabe Gottes gewertet, ohne jedoch die Pflicht aufzuerlegen,
ihretwegen zu auBerordentlichen Mitteln zu greifen. Nehmen wir an, jemand verlange von
der asthetischen Chirurgie, seine Gesichtsziige, die den normalen Schonheitsregeln bereits
entsprechen, zu vervollkommnen. Nehmen wir weiter an, es sei alle fehlerhafte Absicht aus-
geschlossen, ebenso irgendein Risiko fiir die Gesundheit und alles, was der Tugend ent-
gegen sein konnte, und der Grund — einen Grund anzugeben ist durchaus nétig — bestiinde
nur in der Hochschitzung der #sthetischen Vollkommenheit und in der Freude ihres Be-

sitzes. Wie wird die christliche Moral dariber urteilen?

" Fin solcher Wunsch oder eine solche Haltung, wie oben angenommen, ist in sich weder
" gut noch schlecht. Es sind nur die Umstinde, denen sich kein konkreter Akt entziehen kann,
die ihm den moralischen Wert des Guten oder des Bosen, des Erlaubten oder Unerlaubten
verleihen. Woraus folgt, dafl die sittliche Qualitat der Akte, die sich anf die Schénheits-
Chirurgie beziehen, von den konkreten Umstidnden der cinzelnen Falle abhingt. Fiir ihre
moralische Bewertung sind die Hauptbedingungen folgende: Die Absicht mufl lauter sein;
der allgemeine Gesundheitszustand des Betreffenden mufl vor Gefahren geschiitzt sein: die
Beweggriinde miissen verniinftig sein und zu dem ,auflerordentlichen Mittel®, das ange-
wandt wird, in einem rechten Verhiltnis stehen. Es ist z. B. klar, daBl der erforderte Ein-
griff unerlaubt ist, wenn er in der Absicht verlangt wird, die eigene verfithrerische Macht
zu steigern und so leichter andere zur Siinde zu bewegen — oder wenn ausschliefilich be-
zwedkt wird, einen Schuldigen der Gerechtigkeit zu entziechen — oder wenn Schaden fir
die geregelte Funktion der leiblichen Organe entstcht — oder wenn pure Eitelkeit oder
modische Laune der Grund ist. Umgekehrt gibt es zahlreiche Griinde, die den Eingriff bis-
weilen berechtigt machen, bisweilen sogar positiv nahelegen. Einige Verunstaltungen oder
auch nur Unvollkommenheiten kénnen im Menschen den Entziindungsherd fiir seelische
Storungen bilden oder sich im gesellschaftlichen oder familidren Verkehr hemmend aus-
wirken oder — besonders bei solchen, die sich dem &ffentlichen Leben oder der Kunst wid-
men — ein Hindernis fir die Ausiibung ihrer Tatigkeit bilden. Wo hingegen ein Mangel
nicht behoben werden kann, bieten die christlichen Grundsiize ihren unerschépflichen Reich-
tum an. Sie vermdégen Beweggriinde und Kraft zu schenken, jene korperlichen Mangel, die
der unerforschliche goitliche Ratschlufl zugelassen hat, mit heiterer Seelenruhe zu ertragen.
Wenn man die korperliche Schénheit so im christlichen Lichte betrachtet und die angege-
benen moralischen Bedingungen respektiert, scheint die dsthetische Chirurgie dort, wo sie
dem hochsten Werk der sichtbaren Schépfung, dem Menschen, seine Vollkommenheit zuriick-
gibt, dem Willen Gottes keineswegs entgegenzustehen, vielmehr ihm besser zu entsprechen
und fiir seine Giite und Weisheit offenes Zeugnis zu geben . ..

Die Spiritualitit des verstorbenen Papstes kommt begreiflicherweise am deutlichsten in
den Ansprachen an die verschiedenen Stinde zum Ausdruck.

In den drei Radioansprachen des Jahres 1958 an die beschaulichen Frauenorden werden
ausdriicklich genannt die Karmelitinnen, die Klarissen, die Zisterzienserinnen, die Kartiuse-
rinnen, die Benediktinerinnen, die Dominikanerinnen und die Ursulinen.



Aus dem Leben der Kirche 878

Aus der Radioansprache an die beschaulichen Ordensfrauen auf der ganzen
Welt vom 19. Juli, 25. Juli und 2. August 1958 (AAS Uol. 50 [1958] 562 ss.)

... Wir wenden uns heute an 2800 Kléster, die {iber die ganze Welt verbreitet sind und
an die in ihnen versammelten Gemeinschaften. Eine unsichtbare und stille, aber ganz von
der uns einenden Liebe erfiillte Audienz! Wie solltet Thr nicht Unserem Geist und Unserem
Herzen gegenwirtig sein, die Thr in der Kirche eine auserwihlte Schar bildet und berufen
seid, in engerer Weise am Geheimnis der Erl6sung teilzunechmen? Mit all Unserer viter-
lichen Liebe wollen Wir mit Euch tiber Euer Ordensleben sprechen, das zwar in seinen
wesentlichen Elementen fir alle gleich ist, aber in den verschiedenen Orden, je nach der In-
spiration ihrer Griinder und den historischen Umsténden, die ihre Stiftung bestimmt haben,
sich in verschiedenen Formen duflert.

Das kirchenrechtlich geordnete kontemplative Leben ist ein Weg zu Gott, ein strenger und
harter Aufstieg, bei dem aber die tdgliche Mithe im Vertrauen auf die gottlichen Verhei-
fungen vom zwar noch dunklen, aber sicheren Besitz jenes Gottes erhellt wird, dem Thr mit
allen Euren Kréften zustrebt . ..

...Die Konstitution Sponsa Christi (§ 2) definiert das kontemplative Leben als ein
»auleres Bekenntnis zum Ordensleben, das . .. derart auf die innere Beschauung ausgerichtet
ist, dafl alles Leben und Tun leicht und wirksam von der Bemithung um sie durchdrungen
sein kann und muf8“. Unter den Vorschriften der kldsterlichen Disziplin zihlt der Text wei-
ter auf: Klausur, Frémmigkeitsiibungen, Gebet, Abtétung und endlich Handarbeiten. denen
die Nonnen sich widmen miissen. Aber diese Einzelheiten sind nur gemeint als Mittel im
Dienst der einen wesentlichen Wirklichkeit, der inneren Beschauung. Als erstes fordert man
von einer Nonne, daf} sie sich durch Gebet, durch Meditation und Kontemplation mit Gott
vereinigt, dafl all ihre Gedanken und Handlungen von Seiner Gegenwart durchdrungen und
auf Seinen Dienst hingeordnet sind. Wenn das fehlen wiirde, dann fehlte die Seele des kon-
templativen Lebens, und keine Vorschrift des Kirchenrechtes kénnte dies ersetzen. Gewif},
das beschauliche Leben umfafit nicht nur die Kontemplation; es schlieft auch viele andere
Elemente in sich. Aber die Kontemplation nimmt darin den ersten Platz ein; wir sagen
sogar, dafl sie ihn voll und ganz ausfillt, nicht zwar in dem Sinn, dafl sie jeden anderen
Gedanken und jedes andere Werk verbéte, sondern weil sie es letztlich ist, die dem beschau-
lichen Leben seinen Sinn, seinen Wert und seine Ausrichtung verleiht. Wir wollen mit
unserer ganzen Autoritdt nichts anderes unte streichen undbekréftigen als den Vorrang der
Meditation und Kontemplation Gottes und der gottlichen Wahrheiten vor allen anderen
Mitteln der Vollkommenheit, vor allen Ubungen, vor allen Formen der Organisation und
Konféderation. Wenn Euer Dasein nicht in Gott verankert ist, wenn Euer Geist nicht ohne
Unterlafl zu Thm als einem unwiderstehlichen Anziehungspunkt zuriickkehrt, dann mifite
man von Eurem kontemplativen Leben das gleiche sagen, was St. Paulus im ersten Korin-
therbrief von gewissen Christen sagte, die die charismatischen Gaben falsch einschitzten
und die es vernachldssigten, die Liebe an die erste Stelle zu setzen ... Ohne Zweifel gilte
auch von einem ,kontemplativen Leben® ohne echte Kontemplation, dafl es ,zu nichts
taugt” (1 Kor 13, 3).

... Um mittels der tdglichen praktischen Ubungen den Sinn fiir das beschauliche Leben
zu vertiefen, ist es wichtig, den erteilten Unterweisungen mit Aufgeschlossenheit zu folgen,
sie mit Aufmerksamkeit in sich aufzunehmen und durchdringen zu suchen, jede nach ihren
Fahigkeiten und dem Grad ihrer Bildung. Es wire in gleicher Weise falsch, hier zu hodh
wie zu tief zu greifen, nur einen, fir alle gleichen Weg zu wollen und von allen die gleichen
Anstrengungen zu verlangen. Die fiir die Ausbildung verantwortlichen Oberinnen miissen
cine gerechte Mitte einzuhalien wissen. Sie sollen von einfachen Naturen nicht zu viel for-
dern und sie nicht zwingen, die Grenzen ihrer Fihigkeiten zu iiberschreiten. Ebenso wenig
wird man eine Asiatin oder Afrikanerin zu religiésen Formen verpflichten, die in allem
einer Européerin naturgemif sind. Ein junges Midchen von guter Erziehung und aus-
gedehnter Bildung wird man nicht in eine kontemplative Form zwingen kdnnen, die ein-
fachen Menschen ohne besondere Anspriiche geniigt.

Bisweilen geschieht es, dafl man die Einwinde des hl. Paulus aus dem ersten Korinther-



374‘ ‘ Aus dem Leben der Kirche

brief gegen die Weisheit der Welt anfithrt, um jenen Nonnen entgegenzutreten, die mit
Recht nach einem ihren Fahigkeiten angepafiten kontemplativen Leben verlangen. Man
hilt ihnen Pauli Wort entgegen: ,Wir predigen Christus den Gekreuzigten® (1 Kor I, 23)
ond das andere: ,1ch wollte unter cuch nichts anderes wissen als Jesus Christus und diesen
‘als Gekreuzigten® (ebd. 2, 2). Aber das hiefle, die Gedanken des Apostels véllig mifiverste-
hen, der nur die citlen Anspriiche des menschlichen Wissens verurteilt. Das Verlangen nach
einer entsprechenden geistigen und geistlichen Bildung hat nichts Tadelnswertes an sich
und widerspricht in keiner Weise dem Geist der Demut und der Abtdtung, die von der
wahren Liebe zum Kreuz Christi gefordert werden.

... Dies also ist das Wesen des kontemplativen Lebens: in Gott wohnen durch die Liebe,

damit Gott in Euch wohnt. Eure tiglichen Bemithungen haben kein anderes Ziel. als Euren
Geist und Euer Herz immer enger mit dem Herrn in Berithrung zu bringen, der sich Ench
.offenbart und einlddt, an seinem Erlésungswerk teilzunehmen, an seinem Kreuz und an der
Ausbreitung seiner Kirche. Das gilt fiir jeden Christen, aber in erster Linie fiir die, die in
einem Vollkommenheitsstand leben, und auch hier noch sind die Wege zu Gott verschieden:
Eure Ordensprofef und das von Euch gewihlte kontemplative Leben verpflichten Euch viel
ausschlieflicher, nach der Vereinigung mit Gott zu streben, nach dem besonderen Geist
Eures Ordens und entsprechend den Euch vom Herrn verlichenen personlichen Gnaden.
‘Liebet darum das kontemplative Leben, so wie es mit allen ithm eigenen Forderungen vor
Euch steht und soweit es Euch zur vollkommenen géttlichen Liebe fithrt und unter seinen
Strahlen erhilt. Das ist der Hauptbeweggrund Eurer Liebe zum kontemplativen Leben.

...Die Nonne, die sich ganz und anfrichtig ihrer Aufgabe widmet, wird ohne Zweifel die
Friichte ihrer Anstrengungen in sich verkosten und sie zu schitzen wissen. Auflerlich verlanft
ihr Leben in einem festen, durch ihre Tagesordnung und durch die von der Regel vorge-
schriebenen Ubungen gegebenen Rahmen ab. Innerlich reift es heran und vertieft es sich
durch Phasen des Trostes und der Pritfung, des Lichtes und der Dunkelheit, die aber die
innige Verbindung mit Gott nicht beeintrachtigen. So schreitet es trotz der Widerstinde
von innen und von auflen und trotz aller Mingel und Schwachheiten, im Bewufltsein der
gottlichen Hilfe, voran, bis, oft ganz unerwartet, die Stunde kommt, wo Gott ihr sagt:
,Siche, der Brautigam kommt! Auf, ibm entgegen!“ (Mt 25, 6).

... Darum méchten wir Euch vor Mutlosigkeit und Kleingldubigkeit warnen. Ohne Zwei-
fel miiflt Thr mit ganzer Kraft mit der Gnade mitarbeiten, Eure Fehler bekdmpfen und Euch
in der Tugend iiben; aber iiberlaft Gott die Sorge des Wachstums und des Fruchtbringens.
Er wird Euch im rechten Augenblick ,stirken, kriftigen und unerschiitterlich machen®
{1 Petr 5,10). Unter diesen Voraussetzungen werdet Ihr voranschreiten, gestiitzt auf die
Kraft Gottes und voll Freude, zu einem solchen Leben auserwahlt zu sein.

Diese personliche Erfahrung wird noch durch Beobachtungen, die Thr in Eurer Kommuni-
tit macht, bereichert. Haltet Euch nicht bei den Fehlern und unvermeidlichen menschlichen
Schwichen auf, sondern schaut vor allem darauf, wie andere mit lauterem Eifer danach
streben, nicht hinter ihrem Ordensideal zuriickzubleiben. Dann werdet Ihr miihelos die
Strahlkraft ihres inneren Lebens und ihrer Gottvereinigung erleben. ..

...Darum wiederholen Wir eindringlich Unsere Mahnung, Euch aus ganzem Herzen
dem kontemplativen Leben hinzugeben. Denn darin besteht Eure wesentliche Aufgabe, um
derentwillen Thr auf die Welt verzichtet habt. Man mdge aber nicht die Aufstellung dieses
Grundprinzips mit der Frage nach der Hiufigkeit und Dauer der geistlichen Ubungen ver-
wechseln. Die Innigkeit einer Ubung steht nicht notwendigerweise im Verhéltnis zu ihrer
Dauer. Die den Nonnen erlaubten Arbeiten gestatten ihnen nicht, jeden Tag lange Stun-
den dem kontemplativen Beten za weihen. Es bleibt ihnen noch immer Zeit genug, um ihrer
wesentlichen Verpflichtung nachzukommen . ..

Die Anwendung der Bestimmungen (der Konstitation ,Sponse Christi“) iiber die Arbeit
liegt Uns sehr am Herzen. Denn diese betreffen das Wohl der beschaulichen Kléster und
aller weiblichen kontemplativen Orden, ja der ganzen Kirche, die vielerorts die Mitwirkung
aller verfiigbaren Krifte erwartet . . .

Lafit unseren Aufruf zur Arbeit nicht vergeblich gesprochen sein. Nutzt alle Euch zur
Verfiigung stehenden Mittel und alle Mdglichkeiten, um Euch weiter auszubilden, zundchst



Aus dem Leben der Kirche - : 375

in Eurem eigenen Interesse oder, wenn Ihr keine unmittelbaren Sorgen habt, um wenigstens
dic Not anderer zn lindern. Im Gbrigen ist eine ernste, Euren Kriften angepafite Beschaf-
tigung ein wirksames Mittel zur Erhaltung des inneren Gleichgewichtes oder zu seiner Wie-
derherstellung, wenn es irgendeinen Schaden gelitten hatte. So vermeidet Thr die schiadlichen
Folgen, die die totale Abgeschlossenheit und die relative Einférmigkeit des monastischen
Lebens fiir manche Temperamente mit sich bringen.

Wir schlieflen unsere Ansprache mit der erneuten Einladung zum Apostolat ..., das auf
dem groflen Gebot der Gottes- und Nichstenliebe und auf dem Willen der Kirche aufruht.
Die Nichstenliebe umfafit alle Menschen, all ihre Néte, all ihre Leiden und sorgt sich
besonders um ihr ewiges Heil. Die Nonnen iiben das ihnen von der Kirche aufgetragene
Apostolat auf eine dreifache Weise: durch das Vorbild der christlichen Vollkommenheit, das
ohne Worte die Glaubigen zu Christus hinzieht, durch das 6ffentliche und private Gebet,
durch den Eifer, mit dem sie aufler den durch die Regel vorgeschriebenen Bufien noch solche
auf sich nehmen, die jhnen die grofimiitige Liebe zum Herrn eingibt. Die Komstitution
Sponsa Christi unterscheidet verschiedene Formen des Apostolates, entsprechend den ver-
schiedenen Formen des kontemplativen Lebens. Einige Nonnen pflegen auf Grund ihrer
Konstitutionen das duflere Apostolat; sie sollen es fortsetzen. Andere, die durch ihre Kon-
stitutionen nur zu einem kontemplativen Leben verpflichtet sind, sind faktisch auch aposto-
lisch tdtig oder waren es frither einmal; sie sollen damit fortfahren oder wieder beginnen,
aber in Anpassung an die gegenwirtigen Verhiltnisse. Wieder andere leben rechtens nnd
tatsdchlich nur dem kontemplativen Leben; daran sollen sie sich halten, solange sie nicht
gezwungen sind, voriibergehend apostolische Arbeiten zu {ibernehmen. Selbstverstindlich
nehmen auch diese Nonnen am Apostolat der Nidhstenliebe teil, unter den drei Formen des
Vorbilds, des Gebets und der Bufle.

Trotzdem méchten wir zum Schlufl zu einem noch umfassenderen und héheren Apostolat
aufrufen, zum Apostolat der Kirche, der Braut Christi, im Sinne des Vélkerapostels (2 Kor
11, 2) und des hl. Johannes (Joh 20, 21—23; 21, 16—17; GehOffb 21).

Das Apostolat der Kirche ist begriindet durch ihre Sendung an die ganze Welt, d.h. zu
den Menschen aller Vélker, aller Zeiten, Christen und Heiden, Gldubigen und Ungldubi-
gen-. .. Lafit darum die unbesiegbare Kraft, die das Apostolat der Kirche beseelt, von Eurem
Geist und Eurem Herzen Besitz ergreifen! Sie wird Euch mit Friede und Freude erfiillen.
»Habt Vertrauen, ich habe die Welt itberwunden® (Joh 16, 83). Immer héher steigend, im-
mer niher bei Gott, erweitert Ihr Eure Horizonte und werdet dadurch immer fahiger, einen
Uberblick iiber die ganze Welt zu gewinnen. Weit entfernt, Euch innerhalb der Kloster-
nmianern eng in Euch selbst zu verschliefen, macht Fure Gottvereinigung Euren Geist und
Euer Herz so weit wie die Welt und wie das Erlosungswerk Christi, das sich in der Kirche
fortsetzt. Dieser Geist moge Euch fithren, Euch in allen Miihen stirken und in allem Guten
fruchtbar machen . ..

Die folgende Ansprache ist im Grund auf den gleichen Tenor gestimmt, wenn auch selbst-
verstindlich die Anpassung an die Situation des Laien stark herausgestellt wird.

Aus der Ansprache an den Dritten Orden des hl. Dominikus vom 29. August
1958 (Osservatore Romano 30. 1X. 1958, Nr. 201)

... Der Fortschritt der biblischen Studien, die Liturgische Bewegung, der von den Wer-
ken des Laienapostolates ausgehende Anstof bilden einen unschitzbaren Beitrag, um den
christlichen Glauben zu verlebendigen. Man begreift heute besser, dafl dieser Glaube nicht
ein abstraktes System von Definitionen ist, noch eine Zusammenfassung irrationaler Glau-
benslehren darstellt, die mit dem Leben und Handeln nichts zu tun haben. Man gibt heute
leichter zu. dafl er in keiner Weise die Rechte der Vernunft bedroht noch den berechtigten
Forderungen des Wissenschaftlers oder Philosophen entgegensteht. Er bildet einen eigenen
Ordo, der transzendent ist, aber nicht auflerhalb des Lebens steht, sondern dieses beherrscht.



12

376 B Aus dem Leben der Kirche

Der Glaube ist eine neue Einsicht. Sein besonderes Objekt ist nicht die geschaffene Welt,
sondern Gott selbst, die Heiligste Dreifaltigkeit, die aus freiem Entschlufl die Tiefen ihres
Seins und ihrer Liebe kundtut. Weit davon entfernt, nur eine blofle Zustimmung des Ver-
standes zu fordern, verlangt die geoffenbarte Wahrheit unter dem Einflufl der Gnade auch
eine Willensentscheidung. Sie will Gegenstand der Kontemplation werden, durch die der
Mensch all seine Seelenkrifte aufbietet, um die géttlichen Geheimnisse in dibernatiirlicher
Weise zu begreifen, zu durchdringen und aus ihnen zu leben. Man kann nicht genug be-
tonen: die Offenbarung ist nicht eine einfache Darstellung von Glaubenssitzen, sondern
eine Tat Gottes, der sich eben dadurch, daf er die Menschwerdung und Erlésung bewirkt,
erkennen 14ft, und zwar von den entlerntesten Vorbereitungen des Alten Bundes bis zur
Sendung des Heiligen Geistes und seinem Fortwirken im Leben der heutigen Kirche. Die
unerldfliche Bedingung des Heiles besteht darin, dal der Mensch auf die Initiative Gottes
durch die Annahme des katholischen Credo und der Beobachtung der Gebote antwortet.
Aber von Euch verlangt der Herr mehr, und die Kirche mahnt Euch zum Fortschritt in der
innigen Erkenntnis Gottes und seines Werkes und zu dem Versuch, dieser Erkenntnis einen
immer vollkommeneren und kostbareren Ausdruck zu verleihen, durch Liunterung der sich
aus ihr ergebenden christlichen Haltungen.

Zur Pflege des Glaubensgeistes, zu der Euch Eure Berufung als Dominikaner-Tertiaren
verpflichtet, sollt Thr einen groflen Teil Eures Lebens auf das Gebet verwenden. Wir wissen,
dafl es Euch fiir gewohnlich nicht méglich ist, lange Stunden der Kontemplation zu widmen.
Ihr solltet aber durch die treue Ubung der Euch durch Eure Regel vorgeschriebenen Frém-
migkeitsiibungen fiir eine Geisteshaltung Sorge tragen, die der der kontemplativen Orden
dhnlich ist. Das bedeutet eine dauernde Ausrichtung auf géttliche Dinge, eine ausgespro-
chene Neigung zum Schweigen und zur Meditation, das Sich-Hingezogen-Fithlen zu dem
in der HI. Schrift und in der Liturgie verkosteten Wort Gottes. Die Lesung und das Sto-
dium der HI. Schrift sind Euch heute durch genauere Ubersetzungen und gute, anregende
Kommentare leicht gemacht. Die Schidtze der Viterlehre werden Euch mehr und mehr durch
ausgezeichnete wissenschaftliche oder volkstiimliche Ausgaben zugénglich. Die Untersuchun-
gen der biblischen und geistlichen Theologie mehren sich, ebenso wie die Erhebungen iiber
das Verhalten der verschiedenen christlichen Gruppen zu den konkreten Problemen der apo-
stolisch titigen Laien. Thr kénnt und mifit zu diesem der Kirche so niitzlichen Fortschritt
beitragen, dessen Fruchtbarkeit sich in den kommenden Jahren ohne Zweifel noch viel
dcutlicher herausstellen wird.

Der Name Eures Dritten Ordens enthilt das Wort ,Bufle“, das fiir gewdhnlich selbst bei
guten Christen ein gewisses Unbehagen auslost. Johannes der Téufer, der Vorldufer, rief
in Wiederholung der Worte der Propheten laut aus: ,Tuet Bufle! Denn das Himmelreich
ist nahe* (Mt 8, 2). Seine Bufitaufe war ein Vorbild der Taufe im Namen Christi, die den
Christen durch Vereinigung mit dem Tod des Erlésers zu nenem Leben erweckt (Rom 6. 3f.)
und ihn vom Gesetz der Siinde befreit, um ihn dem Gesetz des Hl. Geistes zu unterwerfen
(vgl. ebd. 8, 2). Sich selbst durch einen unabladssigen Kampf gegen alle Hindernisse der vol-
len Entfaltung des Lebens Christi zu bekehren und dadurch die anderen zur Entdeckung
dieses neuen Lebens zu filhren: das ist der Sinn des wohl —erstandenen Apostolates, zu dem
Euch die den Séhnen des hl. Dominikus so teure Formel: ,Contemplata aliis tradere* (Die
Friichte der Beschauung anderen mitteilen) cinlddt. Selbst nach dem evangelischen Ideal zu
leben, bleibt das beste Mittel, um andere dahin zu fihren. In dieser Hinsicht erweist sich
Eure Aufgabe — Wir gestehen es gern ein — als duflerst schwierig. Euer Laienstand bringt
Euch stdndig mit der Welt in Berihrung. Schon in Eure Familien bringen Zeitungen, Radio,
Fernsehen alle méglichen Neuigkeiten von drauflen herein. Dieser oder jener von Euren
Verwandten, Freunden und Bekannten hat weniger Sinn fir das Ideal der christlichen Voll-
kommenbheit, stellt geringere Anforderungen an seine Lebensauffassungen, ist feindselig
gegeniiber dem, wodurch eine falsch verstandene Freiheit eingeengt wird. An Euren Ar-
beitsstitten kommt Thr mit Guten und Bésen, mit Gleichgiiltigen, Zweiflern und Gottlosen
in Berithrung. Ihr kénnt nicht immer verhindern, dafl Eure Erholungen in sich Versuchun-
gen schliefen. Eure gesellschaftliche Stellung zwingt Fuch vielleicht zu einem ‘gewissen
Luxus, zu gewissen weltlichen Lebensformen. Wieviel unniitze Unterhaltungen, wieviel



Aus dem Leben der Kirche 377

verlorene Zeit, blof um jemanden nicht zu krinken oder die iiblichen Umgangsformen
nicht aufler Acht zu lassen!

So mufl Eure Secle an allem Anteil nchmen, nicht nur ohne in der Liebe zu fehlen und
ohne den Geist des Evangeliums zu verraten, sondern indem Thr Euch offen als Schiiler
Jesu, und zwar des gekreuzigten Jesus zeigt, unauffillig und ohne Prahlerei. Euer apo-
stolisches Ideal, das alle Eure Entscheidungen erhellt, wird Euch die rechten Formen Eurer
Losschilung und Eures Bufigeistes eingeben. Es geht wirklich darum, sich bewuf$t zu werden,
ob Ihr die Welt erobert oder durch diese erobert werdet, durch ihren Materialismus und
Skeptizismus, ihr Verlangen nach Vergniigen und Bequemlichkeit, durch ihre verengten und
egoistischen Anschauungen. Wahrlich, um Euren Eifer in einem Milien, das Euch stindig
zor MittelmaBigkeit zieht, unvermindert zu bewahren, braucht es viel Mut, Vertrauen auof
die Gnade und Grofimut zur Abtotung des Herzens und der Sinne. Aber die Wirksamkeit
Eures Zcugnisses hangt unloslich vom Stand Eures inneren Lebens ab und von Eurem Wil-
len, dem Herrn nicht etwa nur den kleinsten Teil Eurer selbst zu gewihren, sondern den
grofBtmoglichen, in der mutigen und freudigen Annahme des tiglichen Opfers, um dadurch
in Euren Gliedern nach einem Wort des hl. Paulus (Kol 1, 24) zu erginzen, was dem Lei-
den Christi noch fehlt.

Wenn lhr diese Grundelemente jeder apostolischen Berufung — die Vereinigung mit
Gott im Gebet und die Selbstverlengnung — verwirklicht habt, dann vermégt 1hr leicht zu
unterscheiden und werdet kraftvoll und begeistert jene apostolischen Taten vollbringen, die
Euch Eure Regel und diejenigen, die Euch im Namen Gottes leiten, vorschreiben . ..

Es wird wohl schwer fallen, iiber einen einzelnen Stand theologisch und aszetisch Tie-
feres gesagt zu finden als in der folgenden Ansprache iiber die Witwenschaft. Hier
liegt ein Stiick Laienspiritualitit vor, wie man es fir alle Stinde wiinschen mochte. —
Die beiden letzten Ansprachen (bzw. Schreiben) lassen mehr als die idibrigen das Herz
des Papstes spiirbar werden. In der Ansprache an die Arbeiter kann Pius XII. sogar ganz
personlich werden.

Aus der Ansprache an die Teilnehmer der ,Internationalen Studientage iiber
die Familie“ vom 16. September 1957 (AAS, Uol. 49 [1957] 899 ss.)

...Man macht oft die Beobachtung, dafl schon allein das Wort Witwe bei denen, die es
héren, einen Eindruck von Traurigkeit und Widerwillen hervorruft. Einige weigern sich
sogar, sich so zu nennen, und bemiihen sich, mit allen Mitteln ihre Lage zu vergessen. Sie
geben vor, die Witwenschaft erniedrige sie, erwecke Mitleid und versetze sie in einen Stand
von minderer Achtung, dem sie entrinnen und den sie véllig ans dem Gedidhtnis verban-
nen méchten. Eine Reaktion, die viele fiir ganz natiirlich halten, die aber, Wir sagen es ganz
offen, nicht christlich ist. Sie enthilt ohne Zweifel ein mehr oder weniger instinktives Ge-
fihl der Furcht vor dem Leiden, verrit aber auch ein Nichtwissen um die tieferen Wirklich-
keiten.

Wenn der Tod das Oberhaupt der Familie in der Kraft der Jahre dahinrafft und den
Seinen entreifit, so errichtet er gleichzeitig im Herzen der Gattin ein sehr schweres Kreuz,
das einen unausléschlichen Schmerz bedeutet. Es ist der Schmerz eines Menschen, dem man
den besten Teil seiner selbst entrissen hat, die geliebte Person, die der Mittelpunkt seiner
Zuneigung war, das Ideal seines Lebens, die stille, sanfte Kraft, auf die er sich so beruhi-
gend stiitzen konnte, der Troster, der alle seine Leiden verstand und zu mildern vermochte.
Plotzlich fithlt sich die Frau schrecklich allein, verlassen und gebeugt unter der Last ihres
Schmerzes und der Verantwortung, der sie sich gegeniibergestellt sieht. Wie soll sie ihr
Auskommen und das ihrer Kinder sichern? Wie den grausamen Zwiespalt 16sen: sich um
die Thren kiimmern oder aufler Hanses gehen, um ihr tigliches Brot zu verdienen? Wie soll
sie ihre berechtigte Unabhédngigkeit bewahren, trotz der Notwendigkeit, bei nahen Ver-
wandten oder anderen Familien Hilfe zu suchen? Man braucht diese Fragen nur anzu-



378 Aus dem Leben der Kirche

schneiden, nm zu verstehen, wie sehr die Seele der Witwe ein Gefithl der Niedergeschlagen-
heit und manchmal selbst der Auflehnung iberkommt, angesichts der nnermefilichen Bit-
terkeit, die sie erfiillt, und der Angst, die sie gleich einer uniibersteighbaren Mauer ein-
schlieflt. So iiberlassen sich manche einer Art passiver Resignation, verlieren die Frende am
Leben und wollen nicht mehr aus ihrem Leid herauskommen, wihrend andere umgekehrt
zu vergessen suchen und sich Alibis schaffen, die sie davon befreien, ihrer wirklichen Ver-
antwortung ehrlich und mutig zu begegnen.

In den ersten Jahrhunderten der Kirche teilten die Leiter der christlichen Gemeinden den
Witwen eine besondere Aufgabe zu. Christus bezeugte ihnen wdihrend seines irdischen
Lebens ein ausgesuchtes Wohlwollen, die Apostel empfahlen sie der Liebe der Christen
und gaben ihnen Regeln fir ihr Leben und fiir ihr Streben nach Vollkommenheit. Paulus
kennzeichnet die Witwe als diejenige, die ,ihre Hoffnung auf Gott gesetzt hat und in Gebet
und Flehen Tag und Nacht verharrt® (1 Tim 5, 5).

Obwoh! die Kirche eine zweite Heirat nicht verurteilt, so betont sie doch ihre Vorliebe
fir jene, die ihrem Gatten und dem vollkommenen Symbolcharakter des Ehesakramentes
treu bleiben wollen. Sie freunt sich, wenn die diesem Stand eigenen geistigen Reichtiimer
geschitzt werden. An erster Stelle steht, so scheint Uns, die gelebte Uberzeugung, daf§ der
Tod die Bande menschlicher und iibernatiirlich-sakramentaler Liebe nicht nur nicht zer-
stort, sondern im Gegenteil vollendet und stirkt. Ohne Zweifel, auf rein juridischer Ebe-
ne und auf der sinnlich erfahrbaren Wirklichkeit besteht die Ehe als Institution nicht
mehr. Aber was ihre Seele ausmachte, was ihr Kraft und Schonheit verlieh: die eheliche
Liebe mit all ihrem Glanz und mit ihrem Verlangen nach ewiger Dauer bleibt bestehen,
so wie auch die geistigen und freien Wesen, die sich einander gelobt haben, fortleben.
Wenn einer der Vermahlten, von den fleischlichen Bindungen befreit, in das innige Leben
mit Gott eingeht, befreit ihn Gott von aller Schwiéche und von allen Schlacken der Selbst-
sucht; er 1adt auch den, der auf Erden zuriickbleibt, ein, sich zu einer reineren und geisti-
geren Seelenhaltung zu erheben. Muf, da der eine der Ehegatten sein Opfer vollendet hat,
nicht anch der andere bereit sein, sich mehr von der Erde zu l6sen und auf die intensiven,
aber fliichtigen Frenden der sinnlichen und fleichlischen Liebe, die den Gatten an das Heim
band und sein Herz und alle seine Krifte in Anspruch nahm, zu verzichten? Durch die An-
nahme des Kreuzes, der Trennung, des Verzichtes auf die teure Gegenwart kommt es jetzt
darauf an, eine andere, innerlichere, tiefere, stirkere Gegenwart zu erringen. Es ist eine
Gegenwart, die auch reinigend sein wird; denn derjenige, der Gott von Angesicht zu An-
gesicht schaut, duldet in denen, die er auf Erden am meisten geliebt hat, keine Ichbefangen-
heit, keine Mutlosigkeit und keine schwankende Zuneigung. Schon das Sakrament der Ehe,
das Sinnbild der Erldserliebe Christi zu seiner Kirche, vermiitelt dem Gatten
und der Gattin die Wirklichkeit dieser Liebe. Es gestaltet sie um, macht den Gatten
Christus ahnlich, der sich znr Erlosung der Menschheit hingibt, die Gattin der erldsten
Kirche, die der Teilnahme am Opfer Christi zustimmt. So wird die Witwenschaft gewisser-
maflen die Vollendung dieser gegenseitigen Umwandlung. Sie stellt das gegenwirtige Le-
ben der kdmpfenden Kirche dar, die, der Anschavung ihres himmlischen Brautigams be-
raubt, dennoch unléslich mit ihm vereint bleibt, thm glanbend und hoffend entgegengeht,
von jener Liebe lebend, die sie in allen Priifungen aufrecht erhélt, und geduldig wartend
auf die endgiiltige Erfilllung der gegebenen Verheiflungen.

Darin also besteht die Gréfle der Witwenschaft, wenn sie als Fortsetzung der ehelichen
Gnaden und als Vorbereitung auf deren Entfaltung im Lichte Gottes gelebt wird. Welcher
armselige menschliche Trost kénnte jemals einer so wunderbaren Sicht gleichkommen? Doch
mufl man wiirdig sein, in deren Sinn und Tragweite einzudringen, mufl vm dieses Ver-
stindnis in demiitigem und andichtigem Gebet und durch die Annahme des Willens Got-
tes bitten.

Fiir eine Frau, die ihr Christentum intensiv lebt und deren Ehe niemals schwere Krisen
gekannt hat, ist es verhiltnismaflig leicht, sich bis zn solcher Héhe zu erheben. Aber man-
che haben in ihrer Ehe durch die Verstindnislosigkeit und Untreune ihrer Gatten schwere
Zeiten mitgemacht. Andere haben heroischen Widerstand geleistet, um den hauslichen Herd
nicht im Stich zu lassen, obwohl er ihnen nur Enttiuschungen, Verdemiitigungen, kirperliche



Aus dem Leben der Kirche 379

und seelische Erschopfung brachte. Der Tod des Gemahls kann in diesen Fillen als eine
providentielle Befreiung von einem zu schwer gewordenen Joch erscheinen.

Und doch, vor dem Geheimnis des Todes und des géttlichen Gerichts, eingedenk der in
der christlichen Offenbarung enthaltenen Verheifungen der Barmherzigkeit und der Anf-
erstechung kann die unglitckliche nnd unschuldige Gattin keine anderen Gefithle hegen als
die Christi selber gegeniiber den siindigen Menschen: freiwilliges Verzeihen und grofmiitige
Firbitte. So werden die Wunden der Vergangenheit, die betriibenden Erinnerungen ein
wirksames Mittel der Erlésung: Gott fiir die Seele des Entschlafenen, der in der Liebe
Christi gestorben ist, dargebracht, tilgen sie dessen Fehler und beschlennigen seine gliick-
selige Schan. Ist eine solche Haltung, die von einem tiefen Erfassen der ehelichen Einheit
und ihres erlésenden Wertes eingegeben ist, nicht die einzig wirklich christliche Losung, die
imstande ist, noch blutende Wnunden zu heilen, Bitterkeit und vergebliches Bedauern ans-
zuléschen und wiederherzustellen, was unrettbar verloren schien? . ..

Aus der Botschaft an den 24. Weltkongrefl der Pax Romana in Wien vom
11. August 1958 (Osservatore Romano v. 31. VIII. 1958)

... Wie entscheidend wire der Einfluf}, den Eure Gegenwart und Eure Tiatigkeit auf eine
stirkere Verchristlichung der menschlichen Gesellschaft ausitben kénnte, wenn jeder von
Ench ein lebendigeres und wacheres Bewufitsein von seiner geistigen, sozialen nnd aposto-
lischen Verantwortung hitte? ... Es ist eine Tatsache, daf ihr ,durch die Antoritit Eurer
Bildung und Eurer bernflichen Kompetenz fitr Eure Umgebung eine Frage und eine Ant-
wort darstellt* (Ansprache vom 27. 4. 1957). Konnte doch Euer Leben durch seine sittliche
Hohe, seine Selbstlosigkeit, seine Sorge um das Gemeinwohl, seine Aufgeschlossenheit fiir
die Not des anderen jene heilsame Erschittterung wedken, die zur Frage nach Euren Uber-
zeugungen und der Euch beseelenden geheimen Kraft Anlaf gibt. Und wenn man Euch
wirklich fragt, dann wilt Thr aus Enrem Glauben heraus zu antworten. Méchte doch Eure
religiése Bildung gleichen Schritt halten mit Euren profanen Kenntnissen; méchte Eure
Liebe stets fur die Note Eurer Briider bereit sein! Geliebte Studenten und Gebildete, schatzt
hoch das Zeugnis von Christen, die befreit sind durch die Wahrheit Christi, belebt durch
seine Gnade, geeint durch die Liebe, geordnet in ihrem Eifer, kindlich gelehrig gegeniiber
der Kirche: welche Siege wiirdet Thr alsdann fiir die Sache Jesu Christi, Unseres Herrn
davontragen!

Aus einer Ansprache an Arbeiter vom 4. Mai 1958 (Osservatore Romano
v, 7. V. 1958)

... Der Papst ist der Stellvertreter des fleischgewordenen Wortes. Seine Gedanken miis-
sen also die Gedanken Jesu sein; sein Wille der Wille Jesn; seine Taten die Taten Jesu.
Aber Jesus ist in diese Welt gekommen, damit die Seelen das géttliche Leben haben und
daB sie es in Fille haben (Joh 10, 10). Auch Wir miissen unser Leben der Verwirklichung
desselben Zieles widmen; Wir miissen uns damit beschiftigen, es zum Gegenstand Unserer
bangen Sorge machen und bisweilen Unsere Stimme dafiir erheben. In Erfiillung dieser
Unserer Hauptpflicht denken wir an alle Gliubigen, jeder Klasse und jedes Standes; alle
sind Unsere lieben S6hne, weil sie alle durch das Blut Christi erlést und den Nachstellungen
Satans, des Feindes Christi und der Menschen, ausgesetzt sind. Aber Thr wiflt sehr wohl,
daf diese Nachstellungen mit besonderer Heftigkeit Fuch gelten. Anf ihrem harten Weg
zu gerechten Zielen ist die Arbeiterwelt nngliicklicherweise der Gegenstand fortgesetzter
Angriffe von seiten derer, die angeblich Euer wahres Wohl erstreben. In Wirklichkeit aber
iiberschiitten sie Ener Herz mit einer sinnlosen Agitation und erfilllen es mit einem Hafl
gegen Euren Nebenmenschen nnd mit Verlangen nach Revolution und Umsturz. Im beson-
deren sucht man Enrem Geist die Realitat der Seele mit ihren Fordernngen und Sehnsiich-



380 Einiibung und Weisung

ten als immer weniger existent und offenbar erscheinen zu lassen. Unter diesen Agitatoren
leugnen einige das Licht des Evangeliums ganz; andere gehen nicht so weit, aber sie schlie-
flen vor seinem Licht ihre Augen und dringen seinen Einfluf in ihrem praktischen Leben
zuriick.

Wir wissen nicht, ob unter den hier Anwesenden einige sind, denen das Licht und das
ewige Leben fehlt. Sollte es so sein, so méchten Wir, daf sie sich besonders jetzt, in dieser
osterlichen Zeit, an den auferstandenen Jesus wenden, indem sie zu ihm sagen: ,Herr, Du
bist wahrhaft von den Toten auferstanden, gib, dafl auch meine Seele zum Leben zuriick-
kehrt. Jesus, Du bist einmal von den Toten auferstanden und nicht mehr eine Beute des
Todes, gib, dal auch ich im Geiste auferstehe und so vor allen erscheine, die mich kennen
und lieben. Lafl mich dazu beitragen, dafl sie sich wieder aufmachen, und ich sie auf den
‘Weg des Guten ziehe®.

An die aber — und das sind gewifl viele unter Euch —, die sich schon auf dem guten
Weg befinden, richten Wir die herzliche Mahnung, sie méchten doch nicht mit dem jetzigen
Stand ihres religiésen Lebens zufrieden sein, sondern mit allen Mitteln versuchen, es weiter
zu entfalten und es anderen zu schenken, um es so in den Grenzen des Moglichen zu
mehren. ..

EINUBUNG UND WETISUNG

Das Gebet des Herrn

Meditationen iiber das Vaterunser (I1I)

3. ,Geheiligt werde Dein Name®

»Unser Vater in den Himmeln®. So begann das Gebet, das nicht Menschen erdacht haben,
sondern Gott zum Urheber hat. In Jesus hat Gott unsere Natur angenommen, ist er ein
Mensch geworden, so daf wir mit Thm, dem Unzuginglichen, wie mit unseresgleichen umge-
hen kénnen. Im Vaterunser ist er in unsere Sprache eingegangen, so dafl wir Thn, den
Unaussprechlichen, mit einem Alltagswort nennen kénnen, in der gliubigen Gewiflheit, dafl
d:eses Wort nicht nor ,Schall und Rauch® ist, sondern ithn wirklich erreicht, ihn herbei-
ruft und das Geheimnis seines Herzens erschliefit. Zwar ist der Vatername Gottes schon im
Alten Bund (als Verheilung) geoffenbart und gebetet worden, aber erst im Neuen wurde
uns die Gnade gegeben, ihn in seiner Eigentlichkeit und Fiille zu verstehen. Diese Gnade
der Erkenntnis ist aufs engste verbunden mit der Gnade der Kindschaft, ja, sie erfliefit
geradezu aus dieser, so dafl wir um so tiefer verstehen, was wir sagen, je mehr wir Kinder
Gottes sind. '

Wenn wir als Glaubende und Getaufte Gott bei seinem Vaternamen rufen, dann meinen
wir den ,Vater unseres Herrn Jesus Christus®, der uns seinen Sohn geschenkt hat, als Kind
in der Krippe und als Gekreuzigten, als Auferstandenen und Erhéhten, dann denken wir
an den groflen und michtigen Herrn, der sein Patriarchat iiber Linder und Meere, iiber
die Nationen der Erde und in einzigartiger Weise, in farsorgender, zéirtlicher Liebe. iiber
sein Volk ausiibt, an den Hausvater, der den Seinen ein Gastmahl gibt, an den Vater der
Kleinen, Armen und Schwachen, an den verzeihenden Vater des verlorenen Sohnes, an den
Vater der seine Sonne aufgehen 1df}t iiber Gute und Bése, der fiir uns sorgt, mehr wie fiir
die Vogel des Himmels und die Lilien auf dem Felde, der alles in seiner Hand trigt und
erhilt und in Uberfluf spendet, an den Richter, Erbarmer und Belohner. Alles, was wir von
Gott wissen, was wir im Umgang mit ihm, auf den seligen und schmerzlichen Wegen unse-
res Lebens, in der Priifung, in der Not, in der Entbehrung, in der Erfiillung, in der Nie-





