
Literaturbericht 383 

Erst auf Grund dieser Heiligung des Namens Gottes durch Gott selbst sind auch wir gna- 
denhaft fähig geworden, Gottes Namen in gebührender Weise zu heiligen. Wenn wir als 
Getaufte diesen Namen, in dem wir geheiligt wurden, anrufen und verkünden, dann machen 
wir etwas von der verborgenen Herrlichkeit Gottes, seiner Unendlichkeit, seiner Heiligkeit 
und seiner Liebe in dieser Welt offenbar. Wenn wir seinen Willen erfüllen, der Sünde ge- 
storben sind, uns selbst vergessen, dem notleidenden Bruder helfen, dem, der uns Unrecht 
tat, verzeihen und unser Kreuz in der Nachfolge des Herrn tragen, dann heiligen wir den 
Namen Gottes in uns selbst, dann wird an unserer Gestalt, unserer Gegenwart, unserem 
Tun und Lassen, ja sogar an unserem Leibe ein klein wenig von dem sichtbar, was Gott 
an uns getan hat und was er ist. 

Um was bitten wir also, wenn wir sagen: •Geheiligt werde Dein Name"? Wir bitten 
darum, daß der Letzte Tag komme, der endgültige Aufgang seiner Herrlichkeit, und daß 
dieser Tag auch uns in die offenbar gewordene Herrlichkeit Gottes für immer aufnehme. 
Wir bitten aber auch, Gott möge sich uns jetzt schon, da wir noch auf dem Weg sind, als 
der unendliche Schöpfer und Herr, als der Herrscherliche und Unbesiegbare, als der Heilige 
und Makellose, als der Geduldige, Verzeihende und Liebende kundtun, in den Schickun- 
gen und Prüfungen des Lebens, als den Zeichen seiner Gegenwart und seines Wirkens, in 
inneren Erleuchtungen und Antrieben, in der Vermehrung von Glaube, Hoffnung und Liebe 
und in den Gaben des Heiligen Geistes. Wir bitten ihn endlich, daß auch wir durch unser 
Dasein, durch unser Wort und unser Handeln, in der Ehe, in der Familie, im Beruf und auf 
der Straße dazu beitragen möchten, daß ein Strahl seiner Herrlichkeit in Menschenherzen 
falle und sein Name gepriesen werde. 

•Herr, unser Herrscher, wie wunderbar ertönt doch Dein Name in aller Welt! Dein Glanz 
erstreckt sich über den Himmel. Im Munde der Kinder und Säuglinge hast Du Dir Lob 
bereitet, Deinen Feinden ins Angesicht, daß Gegner und Widersacher verstummen müssen" 
(Ps 8, 2•3). •Geheiligt werde Dein Name!" 

LITERATUR    BERICHT 

Zum Gespräch der Konfessionen über die Engel 

Daß das Gespräch zwischen den christli- Thema, und so durfte es ruhig an letzter 
chen Bekenntnissen trotz allem weitergeht, Stelle behandelt werden. Aber im Raum von 
gehört zu dem Tröstlichsten unserer so viel- Glaube und Theologie gibt es keine isolier- 
fach beladenen Zeit. Aber hat dies Gespräch ten, frei schwebenden Komplexe. Alles ist 
uns auch schon näher zueinander geführt? da an alles gebunden. Und so wird auch in 
Hat es die erhoffte Frucht getragen? Das ist der Frage nach der Einschätzung der Engel 
die besorgte Frage aller. Das Buch, welches und des Engelkultes Letztes und Wesentli- 
H. Asmussen und W. S t ä h 1 i n im dies offenbar • Einendes wie auch (mit 
Vorjahr unter dem Titel •Die Katholizität Wehmut muß es gesagt sein) Trennendes. 
der Kirche" herausgegeben haben (Stuttgart 
1957), kann darauf eine Antwort sein. Es ,  Die überkommene Kritik protestantischer 
sind ganz verschiedene Themen, die darin Theologie am katholischen Engelkult 
von  acht  Verfassern   abgehandelt  werden. 
Wir wollen hier eines herausgreifen • die Den Weg, welchen die Lehre von den En- 
Stellung der Engel in Glaube und Frömmig- geln innerhalb der protestantischen Theolo- 
keit evangelischer Christen heute.   Oskar gie gegangen ist, hat Planck mit überzeu- 
Planck handelt davon in seinem Aufsatz gender Eindringlichkeit gezeichnet. Am An- 
über •Unsere Verbindung mit der oberen fang steht Luthers, wie Planck meint, •gut 
Welt" (309/74). Gewiß, es ist kein zentrales biblische" Kritik am Überkommenen (311). 



384 Literaturbericht 

In seinen Engelspredigten von 1531 und 
1533 macht er sich daran, die •reformato- 
rische Säuberungsaktion" (ebd.) auch auf die 
Verehrung der Engel, zumal des Erzengels 
Michael auszudehnen. Er findet darin nichts 
weniger als Abgötterei. In Anspielung auf 
die Legende von der Michaelserscheinung 
auf dem Berge Gargano sagt er, man habe 
die Leute ehedem •dahin beweget, daß sie 
ihn (Michael) angebetet, eine Kirche gebaut 
und Gottesdienste gestiftet. Das ist nichts 
anderes, denn den lieben Michael beschuldi- 
gen, als habe er Gott von seinem Thron und 
Stuhl wollen stoßen und selbst Gott sein". 
In Wirklichkeit wollten die Engel aber 
nichts anderes als Gottes Ehre. •Sie beken- 
nen ja ausdrücklich, daß sie ... wollen un- 
angebetet und ungerufen sein . .. Darum 
halten wir dieses fest, daß wir solchen Miß- 
brauch und Abgötterei wehren, daß Sankt 
Michael und andere Engel für Gott aufge- 
worfen sein" (311). Diese Kritik des Refor- 
mators ist hart, aber (wie immer es mit ihrer 
Berechtigung stehen mag, von der später 
zu sprechen sein wird), sie wollte keine ra- 
dikale Absage an den Engelglauben sein. 
Für Luther sind die Engel noch eine Reali- 
tät. Er weiß um ihr Amt, das sie im Auf- 
trag Gottes an den Erwählten zu erfüllen 
haben: Sie sind unsere Schützer gegen die 
Angriffe der Hölle und geleiten uns auf un- 
seren Wegen, vor allem auf dem letzten 
Weg in die Ewigkeit. Darum hält Luther 
die Leser seines Kleinen Katechismus an, im 
Morgengebet zu beten: •Ich befehle mich, 
meinen Leib und Seele und alles in deine 
Hände; dein heiliger Engel sei mit mir, daß 
der böse Feind keine Macht an mir finde" 
(312). Es ist also durchaus so, daß Luther 
nicht nur an das Dasein der Engel glaubt, 
sondern sich auch ihrer helfenden Nähe 
gläubig bewußt ist. Insofern bleibt er hier 
im Rahmen der katholischen Tradition. Auch 
die ersten Generationen evangelischen Chri- 
stentums bleiben mehr oder minder auf die- 
ser Linie. Planck verweist dafür auf Hym- 
nen und Gebete von Melanchthon, Nikolaus 
Herman und anderen, die für eine Zeitlang 
eine lebendige Resonanz in der Gebetsfröm- 
migkeit des Protestantismus hatten. Aber er 
weiß auch, daß sie dann •Generationen lang 
in Vergessenheit geraten sind" (313). Mit 
der Aufklärung wurden •die Engel nur noch 
ein Reservat in der frommen Gefühligkeit 
und der dichtenden Phantasie" (ebd.). Selbst 

Klopstock, der •einzelnen Engels- und Teu- 
felsgestalten von überdimensionaler Größe 
Geist und Leben einzuhauchen" vermochte, 
machte aus ihnen im Grunde doch nur Ro- 
manfiguren, an denen sich •Neugier und 
Sentimentalität empfindsamer Leser und Le- 
serinnen" ergötzen (313). •Mit der Klop- 
stock-Schwärmerei erlischt deshalb auch die- 
ser Umgang mit den Engeln, und wie nach 
einem blendenden Feuerwerk steht der evan- 
gelische Mensch plötzlich ernüchtert in einer 
um so dunkleren Nacht" (314). 

Das Wort von der •dunklen Nacht" ist 
nicht übertrieben. Die evangelische Theo- 
logie des vorigen Jahrhunderts hatte tat- 
sächlich jedes Verhältnis zu den Engeln ver- 
loren. Planck verweist auf Schleiermacher, 
der in seiner christlichen Glaubenslehre von 
den Engeln nur mehr im Anhang spricht: 
•Das einzige, was als Lehre über die Engel 
festgestellt werden kann, ist dieses, daß, ob 
Engel sind, auf unsere Handlungsweise kei- 
nen Einfluß haben darf und daß Offenba- 
rungen ihres Daseins jetzt nicht mehr zu er- 
warten sind" (§ 43). Noch schlimmer ergeht 
es dem überlieferten Glauben an die dämo- 
nischen Mächte: •Die Vorstellung vom Teu- 
fel, wie sie sich unter uns ausgebildet hat, 
ist so haltungslos, daß man eine Überzeu- 
gung von ihrer Wahrheit niemand zumuten 
kann; aber unsere Kirche hat auch niemals 
einen doktrinalen Gebrauch davon gemacht" 
(§ 44). Planck fügt die Feststellung bei: •In 
dieser Luft sind wir, die wir um die Jahr- 
hundertwende studierten, aufgewachsen. Das 
Handwörterbuch ,Die Religion in Geschichte 
und Gegenwart', das damals herauskam, 
steht auch in seiner zweiten Auflage von 
1927/32 noch immer auf diesem Standpunkt" 
(314). 

Der Weg von Luther bis Schleiermacher 
ist offensichtlich sehr weit. Und doch ist er 
nicht zufällig. Luther hatte ihn vorausge- 
sehen und •bejaht" (ebd.). Er rechnete damit, 
daß, wenn die abgöttische Verehrung der 
Engel und Heiligen (idololatricus cultus) be- 
hoben sei, auch die übrige Verehrung (reli- 
qua veneratio) bald der Vergessenheit an- 
heimfallen werde. So heißt es nämlich in 
den Schmalkaldischen Artikeln (II, 2, 28: 
Von Anrufung der Heiligen): •Wenn solche 
abgöttische Ehre von den Engeln und todten 

Heiligen weggethan wird, so wird die andere 
Ehre ohn Schaden sein, ja balde vergeßen 
werden. Denn wo der Nutz und Hilfe... 



Literaturbericht 385 

nicht mehr zu hoffen ist, werden sie die Hei- 
ligen wohl mit Frieden laßen . . . Denn um- 
sonst oder aus Liebe wird ihr niemands viel 
gedenken, achten noch ehren". Immerhin ist 
mit Planck festzuhalten, daß für Luther (ob 
auch für Schleiermacher?) •nicht Verstan- 
desdürre und Aufgeklärtheit die Triebfe- 
dern sind, sondern das Gefühl der schlecht- 
hinnigen Abhängigkeit von Gott und der 
Eifer um seine alleinige Verehrung" (315). 

//. Der Aufbruch neuer Erfahrung 
und neue theologische Auslegung 

Aber die protestantische Frömmigkeit und 
in ihrem Gefolge auch die Theologie sind 
nicht bei Schleiermacher stehengeblieben. 
Es kam die Zeit, da man sich des Verlustes 
an religiöser Substanz bewußt wurde. Es ist 
allerdings typisch protestantisch empfunden, 
wenn Planck sich dagegen verwahrt, daß der 
evangelische Christ sich bei der Rückgewin- 
nung des Verlorenen durch das Mahnwort 
der katholischen Brüder führen lassen dürf- 
te. Er weiß zwar, daß der Katholik etwa in 
seinem •Schott" •in ansprechender und ver- 
ständlicher Form den Glauben seiner Kirche 
an die Engel übermittelt bekommt" (316). 
Aber was soll das nützen? •Wir müssen 
selber die Wirklichkeit erleben, die dem En- 
gelglauben zugrunde liegt, wir müssen fein- 
fühliger werden für die Einflüsse hintersinn- 
licher Mächte und hellhöriger für die Stim- 
men aus der anderen Welt, wenn wir an En- 
gel glauben sollen" (316f.). Er führt dann 
eine Reihe von Zeugnissen an, in denen 
evangelische Christen unserer Zeit diese ihre 
Erfahrung der überweltlichen Gewalten be- 
zeugen. Schon 1930 schrieb Wilhelm Stäh- 
lin in den Jahresbriefen der Berneuchener 
Bewegung: •Auf den verschiedensten Le- 
bensgebieten drängen sich Erfahrungen von 
Kraft und Gewalt auf, die heilsam oder zer- 
störerisch in unser Leben einwirken und die 
• das ist entscheidend • unabhängig da- 
von sind, wie weit wir sie kennen oder durch- 
schauen. Die Welt dieser Kräfte ist in sich 
zwiespältig und wirkt ebenso verführerisch 
wie klärend und behütend in unser Erden- 
leben hinein. Es gibt dämonische Mächte, 
die die Erkenntnis zum Guten verfälschen, 
den guten Willen zwingen, das Gegenteil von 
dem zu tun, was er will, und die die ernst- 
hafte Energie der Menschen dazu mißbrau- 
chen, um ihnen das zu zerstören, was sie 

mit allem Eifer bauen wollen. Und es gibt 
umgekehrt heilsame Mächte, die den Men- 
schen eben da behüten, wo er selbst kaum 
die Gefahr erkennt, die ihn da richtig leiten, 
wo es ihm selbst an klarer Erkenntnis man- 
gelt, und die ihn tragen und führen über 
alle natürlichen Kräfte hinaus". Ähnliche 
Gedanken hat derselbe Verfasser auch in sei- 
nem Beitrag zu dem Gemeinschaftswerk 
•Begegnung mit Engeln" (München 1956) 
entfaltet. Planck verweist (ebd. 317) auf ein 
anderes Zeugnis, von W. Eidlitz, das im 
Jahre 1932 im •Eckart" zu lesen war: •Es 
ist die wichtigste Erfahrung meines Lebens, 
daß die Wesen der göttlichen Welt und auch 
die Wesen der dämonischen Welt nicht bloß 
Angstträume und Gebilde eines abgelebten 
Aberglaubens sind, wie es so viele gescheite 
Leute in den letzten Jahrhunderten behaup- 
tet haben, sondern daß die Engel und Dä- 
monen noch im machtvollen Wirken und in 
gewaltigem Ansturm um die Weltzukunft 
ringen, und daß wir alle mitverflochten sind 
in diesem großen Kampf, weil die auf und 
ab wogende Schlachtlinie mitten durch das 
Menschenherz geht". Planck weist sodann 
auf die Erinnerungen an die Erfahrung hel- 
fender Mächte hin, die aus der Notzeit des 
Dritten Reiches und des Krieges in manchen 
Familien lebendig sind. Offensichtlich hat 
damals für manche Protestanten das Wort 
vom Schutzengel wieder einen dichteren 
Klang bekommen (318). Von hierher ver- 
steht man, daß die alten Engellieder wieder 
in das Evangelische Einheitsgesangbuch auf- 
genommen sind und warum das ergreifende 
Gedicht von Dietrich Bonhoeffer, das er aus 
dem SS-Gefängnis zum Neujahrstag an die 
Eltern sandte, sich so rasch Heimatrecht er- 
obert hat. Hebt es doch an mit einem Be- 
kenntnis zu den •guten Mächten", die uns 
•treu und still umgeben", und es klingt in 
die zuversichtlichen Worte aus: •Von guten 
Mächten wunderbar geborgen / Erwarten 
wir getrost, was kommen mag / Gott ist mit 
uns am Abend und am Morgen / Und ganz 
gewiß an jedem neuen Tag". 

An diese neue Erfahrung der Engels- 
mächte knüpfte sich die theologische Deu- 
tung. Planck weist auf drei Ansätze einer 
solchen Interpretation hin. Mögen sie auch 
wenig über das gute Bemühen hinauskom- 
men, die •Ehrfurcht vor dem Geheimnis- 
vollen und Unbegreiflichen" des angelischen 
Daseins zu wecken, so haben sie doch einen 



386 Liter aturberidit 

Vorzug: •Sie zeugen von der selbständigen 
Beschäftigung mit der Engelwelt, die im 
protestantischen Raum etwas Erstmaliges 
und völlig Neues ist" (322). Demgegenüber 
haftet den Engelspekulationen katholischer 
Theologie (so scheint Planck zu insinuieren) 
doch zu sehr die spröde Last •dogmatischer 
Definitionen  und  Distinktionen"   an  (322). 

Der erste Deutungsversuch, der noch am 
stärksten in traditionellen Überlegungen 
steht, geht von der Kreatur aus. Planck ver- 
weist auf einen Text aus der Dogmatik von 
Ad. Schlatter, in welchem das Dasein der 
Engel aus der erfahrenen Fülle geschöpfli- 
cher Existenzen in den verschiedenen Seins- 
stufen nahegelegt wird. Was gibt uns das 
Recht, mit dem Menschen die Ordnung ge- 
schaffener Wesen zu beschließen? •Wir dür- 
fen mit der Schrift der Schöpferkraft Got- 
tes zutrauen, daß er noch über den Menschen 
ein Reich der Geister schafft, die in einem 
anderen Natur- und Geistesverhältnis ste- 
hen als wir" (320). Das ist zwar nur ein zag- 
hafter Versuch, den modernen •Positivisten" 
das Bekenntnis zur Geisterwelt •schmack- 
haft" zu machen, aber es ist doch viel, wenn 
wir dies Zeugnis mit der abweisenden Re- 
signation Schleiermachers vergleichen. 

Viel bekannter, aber auch unstreitig pro- 
blematischer ist die Deutung des Engels vom 
Menschen aus, wie sie bei Rilke vorliegt 
(wobei vermerkt werden muß, daß es un- 
durchsichtig ist, wie Planck ihn gerade für 
protestantisches Denken in Anspruch nimmt). 
Gewiß hat Rilke mit seinem herben und un- 
sentimentalen Bild des Engels viel dazu 
beigetragen, das süßliche Gerede von •den 
lieben Engelein" zu liquidieren. Aber Planck 
hat recht, wenn er sagt, daß Rilkes Engel 
kein Geschöpf Gottes ist, sondern nur Ideal- 
bild des Menschen, an dem er sich selber 
mißt (321). • Echter theologischer Ernst 
steht dagegen hinter dem, was der Künstler 
Arnold Rickert in seiner Studie •Von den 
Engeln und Sankt Michael" (Kassel 1948) 
darlegt. Er sieht den Engel in seiner Exi- 
stenz und seinem Wesen ganz von Gott her, 
als das Angesicht und die Stimme Gottes. 
Diese Bilder wollen zugleich die innige und 
unaufhebbare Nähe der Engel zu Gott kund- 
tun, wie auch ihre geschöpfliche Distanz zu 
ihm. Freilich tragen solche Bilder auch im- 
mer schon ihre eigene Begrenzung in sich, 
da sie immer nur bestimmte Momente auf- 
decken, andere dagegen (hier etwa die Mög- 

lichkeit des Engelsturzes) um so unverständ- 
licher machen. 

Gewiß • alle diese Deutungsversuche sind 
ungenügend. Aber sie leben doch von der 
Tatsache, daß man im evangelischen Raum 
die bibliche Botschaft von den Engeln wieder 
ernst nehmen und ihr innerhalb der 
gelebten Frömmigkeit einen Platz zuwei- 
sen will. Ebenso zeugen sie von dem Bemü- 
hen, die Wirklichkeit der Geisterwelt dem 
Denken und Weltbild des heutigen Men- 
schen nahezubringen, der über den Daten 
seiner •exakten Wissenschaften" vergessen 
hat, daß die Grenzen der Sinne noch lange 
nicht die Grenzen der Welt sind. 

///. Die bleibende Scheidelinie 

Stärker als von den geschilderten Erfah- 
rungen evangelischer Christen, wie sie oben 
erwähnt wurden, und als von der Reflexion 
der Theologie her weiß die heutige evange- 
lische Frömmigkeit sich von der Liturgie 
her auf die Engelwelt verwiesen. Es ist vor 
allem Erich Schick, der in einer Reihe von 
Veröffentlichungen auf die liturgische 
Funktion der Engel verwiesen hat. Er findet 
diesen Dienst schon in Hebr 1, 14 ausgespro- 
chen. Er übersetzt die Stelle demgemäß: 
•Gottes Engel sind allzumal liturgische Gei- 
ster, ausgesandt zur Diakonie an denen, die 
die Seligkeit ererben sollen". Liturgie als 
Dienst vor Gott und Diakonie als Dienst 
an den Gotteskindern und Martyria als Aus- 
richtung der göttlichen Botschaft • das sind 
die Aufgaben, die das Wesen der Engel 
umschreiben. Es ist aber genau jener dreifa- 
che Dienst, der auch der Kirche aufgetragen 
ist. Himmel und Erde stehen somit in ge- 
heimnisvoller •Korrespondenz" und darüber 
hinaus auch in tätiger Kommunikation. So- 
mit könnte es scheinen, als sei die evangeli- 
sche Frömmigkeit unserer Tage ganz auf 
die Linie der katholischen Theologie einge- 
schwenkt. Aber Planck versäumt nicht, auf 
die bleibenden Trennungslinien hinzuwei- 
sen. Gewiß • man will den katholischen 
Brüdern nicht länger bestreiten, daß sich 
Gott •unbeschadet seiner Alleinwirksam- 
keit" (326) der Dienste der Engel bedienen 
kann. Ebenso will man nicht mehr so 
schlechthin behaupten, daß die Geschöpfe 
•von sich aus die Neigung haben, sich tren- 
nend zwischen Gott und uns zu schieben" 
(326). Aber anderseits verweist man darauf, 



Literaturbericht 387 

daß •der Dienst der Engel durch Christus 
erfüllt ist" (326). Was im Alten Testament 
Michael, Raphael und Gabriel zugeschrieben 
wurde, das vollbringt im Neuen Testament 
Christus selbst: Er ist der Überwinder der 
satanischen Anfechtung (Phil 2), der Füh- 
rer der Gottgetreuen (Jo 10) und auch der 
Bote und Bürge des Wortes (Jo 1). Der 
Mittlerdienst der Engel ist somit durch Chri- 
stus abgelöst. Und darum lehnt man das Ge- 
bet zu den Engeln, nicht nur ihre Anbetung 
ab. Weil es kein biblisches Zeugnis für die 
Anrufung der Engel gibt, darum will man 
sich auf sie nicht einlassen. Denn eine solche 
Anrufung unterliege (nach Kol2, 18) der 
Kritik von Rom 1, wonach das Geschöpf 
nicht an die Stelle des Schöpfers treten darf. 
•Wir haben nicht die Befugnis, eigenmäch- 
tig die Engel anzurufen; sie sind die Die- 
ner Gottes und unterstehen einzig und al- 
lein seinem Befehl" (327). Darum habe auch 
die evangelische Jugend das erst begeistert 
aufgenommene Lied •Unüberwindlich star- 
ker Held, Sankt Michael" durch ein Lied zu 
Christus abgelöst • •weil es die biblische 
Linie verletzte" (327). 

Auf der anderen Seite spürt Planck, daß 
der Protestantismus in einem Punkt noch 
immer hinter der biblischen Linie zurück- 
bleibt: Er findet nicht zu dem warmen und 
persönlichen Verhältnis zu den Engeln, wie 
es Luther noch besaß. Wie eindringlich wuß- 
te Jesus von der innigen Anteilnahme zu be- 
richten, welche die Engel an uns Menschen 
nehmen (Luk 15). Und wie sehr hat er da- 
vor gewarnt, den Schutzengel der Kleinen 
zu betrüben (Mt 18, 10). Planck glaubt, daß 
diese mangelnde Vertrautheit mit den Engeln 
nur zu überwinden ist, wenn man sich mehr 
auf den Kindergeist besinnt und aus dieser 
kindlichen Einfalt heraus mit dem Schutzgeist 
der Menschen, denen man begegnet, um- 
geht. Es ist keine Frage, daß viele prote- 
stantische Christen sich um diese Haltung 
bemühen. Die Gebete in Dank und Bitte, 
die sie zu Gott für den En^elsschutz rich- 
ten, sind dafür ein Beweis. Planck verweist 
u. a. auf das Gebet, welches die Michaels- 
bruderschaft am Fest ihres •Patrons" be- 
tet (331f.). Interessant ist es zu hören, daß 
das •wertvolle katholische Kirchengebet" 
vom Michaelsfest auf dem Weg über die 
anglikanische Kirche in das Gebetbuch der 
evangelischen •Mönche" von Taize gekom- 
men ist (330f.). 

IV. Kritische Schlußgedanken 

Wir haben zu Eingang davon gesprochen, 
wie sich trotz allem zwischen den Konfessio- 
nen doch gemeinsamer Boden zu bilden be- 
ginnt. Die Engelverehrung ist auch bis zu 
einem gewissen Grad dazuzurechnen. Frei- 
lich • nur bis zu einem gewissen Grad. 
Dann tut sich auch hier der trennende Gra- 
ben auf. Es ist noch das geringste, daß die 
evangelischen Brüder sich weigern, die En- 
gel anzurufen und um ihre Fürbitte anzu- 
gehen. Erschrocken fragt sich der katholische 
Leser, wieso Planck dazu kommt, Luthers 
Behauptung, daß die alte Kirche aus ihrem 
Engelkult Abgötterei gemacht habe, ohne 
kritische Scheidung zu übernehmen. Wenn 
der Reformator nicht zwischen etwaigen 
Mißbräuchen einzelner und der Lehre und 
Praxis der Kirche zu unterscheiden vermoch- 
te, dann braucht man seine Entgleisungen 
nicht noch nach 400 Jahren zu wiederholen 
und ihnen auch noch das Prädikat •gut bi- 
blisch" zu schenken. Liegt in dieser unkriti- 
schen Einstellung gegen die temperament- 
vollen Anwürfe Luthers nicht einer der 
schwerwiegenden Gründe, weshalb aller 
gute Wille zur Verständigung nicht zum 
Zuge kommt? Wenn unsere getrennten Brü- 
der auch nur entfernt so viel Vertrauen zu 
den Aussagen der großen Kirchenväter der 
alten Kirche hegten wie zu denen Luthers, 
würde vieles entschieden leichter sein. 

Daß die evangelischen Christen uns im- 
mer wieder von der Heiligen Schrift her 
nach der Berechtigung dieser oder jener 
kirchlichen Übungen befragen, nehmen wir 
ihnen dankbar ab. Denn auch wir sind über- 
zeugt, daß in der Kirche Christi nichts ge- 
duldet werden kann, was dem Worte Got- 
tes widerspricht. Aber die konkrete Anwen- 
dung dieses Prinzips in unserem Falle for- 
dert Kritik. Zunächst • soll mit den von 
Planck angeführten Stellen aus Phil 2 und 
Jo 10 bzw. 1 wirklich erwiesen sein, daß Je- 
sus im Neuen Testament den Dienst der En- 
gel erfüllt und abgelöst hat? Wir streiten 
nicht ab, daß die Menschwerdung Christi 
auch für die Engelwelt ihre fundamentale 
Bedeutung hat. Aber daß diese darin be- 
steht, daß der Herr sich in der neuen Öko- 
nomie ihres Dienstes nicht mehr bedient, 
und daß aus diesem Grunde eine Anrufung 
der Engel widerbiblisch ist, müßte doch • 
gegenüber der Weise, wie die Kirche all die 



388 Literaturberidit 

Jahrhunderte vor der Reformation die 
Schrift verstanden hat • besser begründet 
werden. In Wirklichkeit steht, wie mir schei- 
nen will, hinter dieser Reserve gegenüber 
dem Engeldienst im Neuen Bund das refor- 
matorische Grunddogma von der Allein- 
wirksamkeit Gottes, auf das Planck ja auch 
gelegentlich ausdrücklich zu sprechen kommt 
(326). Demgegenüber haben doch gerade 
evangelische Theologen unserer Tage wie 
W. Stählin und M. Lackmann mit Nach- 
druck die Fragwürdigkeit des reformatori- 
schen •Allein" herausgestellt. • Und wenn 
Planck sodann darauf verweist, daß die 
Schrift nichts von einer Anrufung der En- 
gel wisse und daß diese sich deshalb für den 
evangelischen Christen verbiete, dann muß 
er sich zurücktragen lassen, warum denn die 
evangelische Christenheit trotz des fehlen- 
den Schriftzeugnisses zur Kindertaufe steht? 
Offenbart sein Schriftprinzip nicht einen Typ 
von Biblizismus, der dem theologischen 
Gewicht der auslegenden kirchlichen Tra- 
dition nicht gerecht wird? Das bloße 
Schweigen der Schrift kann dann aber 
nur unter der Bedingung zum Einwand ge- 
nommen werden, wenn es sich einwandfrei 
als eine Verweigerung und nicht nur als ein 

Absehen und Abstrahieren erweist. Und 
deshalb kann man einer Anrufung der En- 
gel das Recht um so weniger bestreiten, als sie 
doch ganz und ungeteilt dem Willen und 
Befehl Gottes unterstehen. Denn die Anru- 
fung der Engel und Heiligen hat für den 
katholischen Christen keinen anderen Sinn, 
als daß sie durch ihre Fürbitte helfen, daß 
Gottes heiliger Wille sich erfülle. 

In dem vorhergehenden ist aber schon der 
entscheidende und so rasch nicht zu besei- 
tigende Trennungsstrich angerührt worden. 
Wenn wir von dem Recht der Tradition 
sprachen, uns die Botschaft der Schrift ver- 
bindlich auszulegen, dann war damit ein 
ganz bestimmtes, eben das katholische Ver- 
ständnis von Kirche und ihrem Lehramt an- 
gerührt. Planck setzt dem Lehrurteil und 
der Lehrhaltung der alten Kirche das •Wir" 
der Reformatoren und derer, die ihnen fol- 
gen, entgegen. In Wirklichkeit geschieht aber 
mehr als eine Entgegenstellung von Mei- 
nungen. Denn letztlich wird hier Kirche ge- 
gen Kirche gestellt. Und darum muß sich in 
der Klärung der Frage, welche Kirche sich 
zu Recht auf die Vollmacht des Herrn be- 
ruft, auch die Frage nach der rechten Weise 
des Engelkultes klären.      Heinrich Backt SJ 

Zeitgemäße Anliegen in der katholischen Engellehre 

Nach einer Eintragung vom 15. März 1831 
war sich Eckermann mit Goethe darüber 
einig, daß der Mensch •von höheren Wesen 
nicht ganz verlassen sei, daß sie ihn vielmehr 
im Auge haben, an ihm teilnehmen und in 
der Not ihm helfend zur Seite stehen". Und 
dieser Glaube sei so natürlich, daß er zum 
Menschen gehöre und gleichsam einen Be- 
standteil seines Wesens ausmache. Wenn das 
wahr ist, dann muß doch wohl dem Men- 
schen sein eigenes Wesen weithin entfrem- 
det worden sein, da ihm der Glaube an die 
Engel in den vergangenen hundert Jahren 
so sehr abhanden gekommen ist. Sicher ist auch 
bei anderen Offenbarungswahrheiten die Be- 
obachtung zu machen, daß sie gleichsam ins 
Unterbewußtsein des christlichen Lebens ab- 
sinken können, um zu gegebener Zeit wieder 
ins hellste Licht gerückt zu werden. Haben 
wir es doch mit der Lehre vom mystischen 
Leib des Herrn fast noch an uns selbst er- 
leben können. Bei der Engellehre ist dies um 

so leichter möglich, als die Hl. Schrift zwar 
öfter von Engeln spricht, aber doch wie am 
Rande. Luther konnte deshalb die Lehre von 
den Engeln nicht einfach unterbinden, such- 
te jedoch ihre gläubige Verehrung weitge- 
hend einzudämmen. 

Wie in einem flammenden Proteststurm 
gegen dieses Unrecht füllte das Barock die 
katholischen Kirchen mit einer Unzahl von 
Engelbildern. Dabei lag es seiner weichen 
Sinnenhaftigkeit weniger, die Furcht einflö- 
ßende Macht des Engels zu zeigen, die in der 
Bibel meist im Vordergrund steht; einseitig 
kommen des Engels Hingabe an Gott, seine 
mütterliche Fürsorglichkeit für den Men- 
schen, und sein ,Sein wie die Engel', d. i. sein 
Nicht-Heiraten und Nicht-verheiratet-Wer- 
den (vgl. Math 22, 30) zum Ausdruck in der 
Darstellung von weiblichen und kindhaften 
Flügelwesen • meist hat nur der gefallene 
Engel dabei eine männliche Gestalt. 

Solche Engel konnte eine Zeit nicht mehr 




