Literaturbericht : 383

Erst auf Grund dieser Heiligung des Namens Gottes durch Gott selbst sind auch wir gna-
denhaft fahig geworden, Gottes Namen in gebilthrender Weise zu heiligen. Wenn wir als
Getaufte diesen Namen, in dem wir geheiligt wurden, anrufen und verkiinden, dann machen
wir etwas von der verborgenen Herrlichkeit Gottes, seiner Unendlichkeit, seiner Heiligkeit
und seiner Liebe in dieser Welt offenbar. Wenn wir seinen Willen erfiillen, der Siinde ge-
storben sind, uns selbst vergessen, dem notleidenden Bruder helfen, dem, der uns Unrecht
tat, verzeihen und unser Kreuz in der Nachfolge des Herrn tragen, danu heiligen wir den
Namen Gottes in uns selbst, dann wird an unserer Gestalt, unserer Gegenwart, unserem
Tun und Lassen, ja sogar an unserem Leibe ein klein wenig von dem sichtbar, was Gott
an uns getan hat und was er ist.

Um was bitten wir also, wenn wir sagen: ,Geheiligt werde Dein Name“? Wir bitten
darum, dafl der Letzte Tag komme, der endgiiltige Aufgang seiner Herrlichkeit, und daff
dieser Tag auch uns in die offenbar gewordene Herrlichkeit Gottes fiir immer aufnehme.
Wir bitten aber auch, Gott mége sich uns jetzt schon, da wir noch auf dem Weg sind, als
der unendliche Schépfer und Herr, als der Herrscherliche und Unbesiegbare, als der Heilige
und Makellose, als der Geduldige, Verzeihende und Liebende kundtun, in den Schickun-
gen und Priifungen des Lebens, als den Zeichen seiner Gegenwart und seines Wirkens, in
inneren Erleuchtungen und Antrieben, in der Vermehrung von Glaube, Hoffnung und Liebe
und in den Gaben des Heiligen Geistes. Wir bitten thn endlich, dafl auch wir durch unser
Dasein, durch unser Wort und unser Handeln, in der Ehe, in der Familie, im Beruf und auf
der Strafle dazu beitragen méchten, dafl ein Strahl seiner Herrlichkeit in Menschenherzen
falle und sein Name gepriesen werde.

»Herr, unser Herrscher, wie wunderbar ertént doch Dein Name in aller Welt! Dein Glanz
erstreckt sich {iber den Himmel. Im Munde der Kinder und Siuglinge hast Du Dir Lob
bereitet, Deinen Feinden ins Angesicht, dal Gegner und Widersacher verstummen miissen®
(Ps 8,2—38). ,Geheiligt werde Dein Name!*

LI TEIRATUIRIDBEU RTIU CGCHT

Zum Gespriich der Konfessionen iiber die Engel

Dafl das Gesprich zwischen den christli-
chen Bekenntnissen trotz allem weitergeht,
gehort zu dem Tréstlichsten unserer so viel-
fach beladenen Zeit. Aber hat dies Gesprich
uns auch schon ndher zueinander gefithrt?
Hat es die erhoffte Frucht getragen? Das ist
die besorgte Frage aller. Das Buch, welches
H. Asmussen und W. Stdhlin im
Vorjahr unter dem Titel ,Die Katholizitdit
der Kirche“ herausgegeben haben (Stuttgart
1957), kann darauf eine Antwort sein. Es
sind ganz verschiedene Themen, die darin
von acht Verfassern abgehandelt werden.
Wir wollen hier eines herausgreifen — die
Stellung der Engel in Glaube und Frémmig-
keit evangelischer Christen heute. Oskar
Planck handelt davon in seinem Aufsatz
iber ,Unsere Uerbindung mit der oberen
Welt® (309/74). Gewild, es ist kein zentrales

Thema, und so durfte es ruhig an letzter
Stelle behandelt werden. Aber im Raum von
Glaube und Theologie gibt es keine isolier-
ten, frei schwebenden Komplexe. Alles ist
da an alles gebunden. Und so wird auch in
der Frage nach der Einschidtzung der Engel
und des Engelkultes Letztes und Wesentli-
ches offenbar — Einendes wie auch (mit
Wehmut mufl es gesagt sein) Trennendes.

1. Die iiberkommene Kritik protestantischer
Theologie am katholischen Engelkult

Den Weg, welchen die Lehre von den En-
geln innerhalb der protestantischen Theolo-
gie gegangen ist, hat Planck mit iberzeu-
gender Eindringlichkeit gezeichnet. Am An-
fang steht Luthers, wie Planck meint, ,gut
biblische* Kritik am Uberkommenen (311).



384

In seinen Engelspredigten von 1531 und
1583 macht er sich daran, die ,reformato-
rische Sdubernngsaktion“ (ebd.) auch auf die
Verehrung der Engel, zumal des Erzengels
Michael auszndehnen. Er findet darin nichts
weniger als Abgotterei. In Anspielung auf
die Legende von der Michaelserscheinung
anf dem Berge Gargano sagt er, man habe
die Leute ehedem ,dahin beweget, dafl sie
ihn (Michael) angebetet, eine Kirche gebant
und Gottesdienste gestiftet. Das ist nichts
anderes, denn den lieben Michael beschnldi-
gen, als habe er Gott von seinem Thron und
Stuhl wollen stoflen und selbst Gott sein®.
In Wirklichkeit wollten die Engel aber
nichts anderes als Gottes Ehre. ,Sie beken-
nen ja ausdricklich, daf sie... wéllen un-
angebetet und ungerufen sein... Darum
halten wir dieses fest, daR wir solchen Mifi-
brauch und Abgétterei wehren, dafl Sankt
Michael und andere Engel fir Gott anfge-
worfen sein® (811). Diese Kritik des Refor-
mators ist hart, aber (wie immer es mit ihrer
Berechtigung stehen mag, von der spiter
zu sprechen sein wird), sie wollte keine ra-
dikale Absage an den Engelglanben sein.
Fir Luther sind die Engel noch eine Reali-
tit. Er weil um ihr Amt, das sie im Aunf-
trag Gottes an den Erwihlten zn erfilllen
haben: Sie sind unsere Schiitzer gegen die
Angriffe der Holle und geleiten uns auf un-
seren Wegen, vor allem auf dem letzten
Weg in die Ewigkeit. Darum hilt Luther
die Leser seines Kleinen Katechismus an, im
Morgengebet zu beten: ,Ich befehle mich,
meinen Leib und Seele und alles in deine
Hinde; dein heiliger Engel sei mit mir, daf
der bose Feind keine Macht an mir finde®
(312). Es ist also durchaus so, dafi Luther
nicht nur an das Dasein der Engel glaubt,
sondern sich auch ihrer helfenden Néhe
gliubig bewnft ist. Insofern bleibt er hier
im Rahmen der katholischen Tradition. Auch
die ersten Generationen evangelischen Chri-
stentums bleiben mehr oder minder auf die-
ser Linie. Planck verweist dafir anf Hym-
nen und Gebete von Melanchthon, Nikolaus
Herman und anderen, die fiir eine Zeitlang
eine lebendige Resonanz in der Gebetsfrém-
migkeit des Protestantismus hatten. Aber er
weifl auch, daf sie dann ,Generationen lang
in Vergessenheit geraten sind“ (318). Mit
der Aufklarung warden ,die Engel nur noch
ein Reservat in der frommen Gefihligkeit
und der dichtenden Phantasie“ (ebd.). Selbst

Literaturbericht

Klopstock, der ,einzelnen Engels- und Teu-
felsgestalten von iberdimensionaler Gréfle
Geist und Leben einznhanchen® vermochte,
machte aus ihnen im Grunde doch nur Ro-
manfiguren, an denen sich ,Neugier und
Sentimentalitit empfindsamer Leser und Le-
serinnen” ergdtzen (313). ,Mit der Klop-
stock-Schwarmerei erlischt deshalb anch die-
ser Umgang mit den Engeln, und wie nach
einem blendenden Fenerwerk steht der evan-
gelische Mensch plétzlich erniichtert in einer
um so dunkleren Nacht* (314). '

Das Wort von der ,dunklen Nacht® ist
nicht iibertrieben. Die evangelische Theo-
logie des vorigen Jahrhunderts hatte tat-
sachlich jedes Verhiltnis zu den Engeln ver-
loren. Plandk verweist auf Schleiermacher,
der in seiner dhristlichen Glaubenslehre von
den Engeln nur mehr im Anhang spricht:
»Das einzige, was als Lehre fiber die Engel
festgestellt werden kann, ist dieses, dafi, ob
Engel sind, anf unsere Handlungsweise kei-
nen Einfluf haben darf und dafl Offenba-
rungen ihres Daseins jetzt nicht mehr zu er-
warten sind“ (§ 43). Noch schlimmer ergeht
es dem iberlieferten Glauben an die damo-
nischen Michte: ,Die Vorstellung vom Ten-
fel, wie sie sich unter uns ansgebildet hat,
ist so haltungslos, daf man eine Uberzen-
gung von ihrer Wahrheit niemand zumuten
kann; aber unsere Kirche hat auch niemals
einen doktrinalen Gebraunch davon gemacht*
(§ 44). Planck fiigt die Feststellung bei: ,In
dieser Luft sind wir, die wir um die Jahr-
hundertwende studierten, anfgewachsen. Das
Handwérterbuch ,Die Religion in Geschichte
und Gegenwart, das damals heranskam,
steht auch in seiner zweiten Auflage von
1927/82 noch immer auf diesem Standpunkt®
(314).

Der Weg von Luther bis Schleiermacher
ist offensichtlich sehr weit. Und doch ist er
nicht zuféllig. Luther hatte ihn vorausge-
sehen und ,bejaht” (ebd.). Er rechnete damit,
dafl, wenn die abgottische Verehrung der
Engel und Heiligen (idololatricus cultus) be-
hoben sei, auch die Gbrige Verehrung (reli-
qua veneratio) bald der Vergessenheit an-
heimfallen werde. So heiflt es namlich in
den Schmalkaldischen Artikeln (11, 2, 28:
Von Anrufung der Heiligen): ,Wenn solche
abeéttische Ehre von den Engeln und todten
Heiligen weggethan wird, so wird die andere
Ehre ohn Schaden sein, ja balde vergeflen
werden. Denn wo der Nutz und Hilfe...



Literaturbericht

" nicht mehr zu hoffen ist, werden sie die Hei-
ligen wohl mit Frieden laflen... Denn um-
sonst oder aus Liebe wird ihr niemands viel
gedenken, achten noch ehren®. Immerhin ist
mit Planck festzuhalten, dafl fir Luther (ob
auch fir Schleiermacher?) ,nicht Verstan-
desdiirre und Aufgekldrtheit die Triebfe-
dern sind, sondern das Gefithl der schlecht-
hinnigen Abhéngigkeit von Gott und der
Eifer um seine alleinige Verehrung“ (315).

1. Der Aufbruch neuer Erfahrung
und neue theologische Auslegung

Aber die protestantische Frommigkeit und
in ihrem Gefolge auch die Theologie sind
nicht bei Schleiermacher stehengeblieben.
Es kam die Zeit, da man sich des Verlustes
an religidser Substanz bewufit wurde. Es ist
allerdings typisch protestantisch empfunden,
wenn Planck sich dagegen verwahrt, dafl der
evangelische Christ sich bei der Riickgewin-
nung des Verlorenen durch das Mahnwort
der katholischen Briider fithren lassen diirf-
te. Er weifl zwar, dafl der Katholik etwa in
seinem ,Schott* ,in ansprechender und ver-
stindlicher Form den Glauben seiner Kirche
an die Engel iibermittelt bekommt“ (316).
Aber was soll das niitzen? ,,Wir miissen
selber die Wirklichkeit erleben, die dem En-
gelglauben zugrunde liegt, wir missen fein-
fiihliger werden fiir die Einflisse hintersinn-
licher Michte und hellhériger firr die Stim-
men aus der anderen Welt, wenn wir an En-
gel glauben sollen“ (316f.). Er fihrt dann
eine Reihe von Zeugnissen an, in denen
evangelische Christen unserer Zeit diese ihre
Erfahrung der iiberweltlichen Gewalten be-
zeugen. Schon 1930 schrieb Wilhelm Stdh-
lin in den Jahresbriefen der Berneuchener
Bewegung: ,Auf den verschiedensten Le-
bensgebieten drangen sich Erfahrungen von
Kraft und Gewalt auf, die heilsam oder zer-
storerisch in unser Leben einwirken und die
— das ist entscheidend — unabhingig da-
von sind, wie weit wir sie kennen oder durch-
schauen. Die Welt dieser Krifte ist in sich
zwiespaltig und wirkt ebenso verfithrerisch
wie kliarend und behiitend in unser Erden-
leben hinein. Es gibt ddamonische Machte,
die die Erkenntnis zum Guten verfalschen,
den guten Willen zwingen, das Gegenteil von
dem zu tun, was er will, und die die ernst-
hafte Energie der Menschen dazu mifibrau-
chen, um ihnen das zu zerstoren, was sie

385

mit allem Eifer bauen wollen. Und es gibt
umgekehrt heilsame Machte, die den Men-
schen eben da behiiten, wo er selbst kaum
die Gefahr erkennt, die ihn da richtig leiten,
wo es ihm selbst an klarer Erkenntnis man-
gelt, und die ihn tragen und fithren iber
alle natiirlichen Krifte hinaus®. Ahnliche
Gedanken hat derselbe Verfasser auch in sei-
nem Beitrag zu dem Gemeinschaftswerk
~Begegnung mit Engeln (Minchen 1956)
entfaltet. Planck verweist (ebd. 317) auf ein
anderes Zeugnis, von W. Eidlitz, das im
Jahre 1932 im ,Eckart zu lesen war: ,Es
ist die wichtigste Erfahrung meines Lebens,
dafl die Wesen der géttlichen Welt und auch
die Wesen der ddmonischen Welt nicht blof
Angsttriume und Gebilde eines abgelebten
Aberglaubens sind, wie es so viele gescheite
Leute in den letzten Jahrhunderten behaup-
tet haben, sondern dafl die Engel und Da-
monen noch im machtvollen Wirken und in
gewaltigem Ansturm um die Weltzukunft
ringen, und dafl wir alle mitverflochten sind
in diesem groflen Kampf, weil die auf und
ab wogende Schlachtlinie mitten durch das
Menschenherz geht“. Planck weist sodann
auf die Erinnerungen an die Erfahrung hel-
fender Machte hin, die aus der Notzeit des
Dritten Reiches und des Krieges in manchen
Familien lebendig sind. Offensichtlich hat
damals fiir manche Protestanten das Wort
vom Schutzengel wieder ecinen dichteren
Klang bekommen (318). Von hierher ver-
steht man, dafl die alten Engellieder wieder
in das Evangelische Einheitsgesangbuch auf-
genommen sind und warum das ergreifende
Gedicht von Dietrich Bonhoeffer, das er aus
dem SS-Gefdngnis zum Neujahrstag an die
Eltern sandte, sich so rasch Heimatrecht er-
obert hat. Hebt es doch an mit einem Be-
kenntnis zu den ,guten Michten®, die uns
»treu und still umgeben®, und es klingt in
die zuversichtlichen Worte aus: ,Von guten
Machten wunderbar geborgen / Erwarten
wir getrost, was kommen mag / Gott ist mit
uns am Abend und am Morgen / Und ganz
gewif an jedem neuen Tag®.

An diese neue Erfahrung der Engels-
machte kniipfte sich die theologische Deu-
tung. Planck weist auf drei Ansitze einer
solchen Interpretation hin. Mégen sie auch
wenig iiber das gute Bemiihen hinauskom-
men, die ,Ehrfurcht vor dem Geheimnis-
vollen und Unbegreiflichen des angelischen
Daseins zu wedken, so haben sie doch einen



386

Vorzug: ,Sie zeugen von der selbstindigen
Beschiftigung mit der Engelwelt, die im
protestantischen Raum etwas Erstmaliges
und vollig Neues ist“ (322). Demgegeniber
haftet den Engelspekulationen katholischer
Theologie (so scheint Planck zu insinuicren)
doch zu sehr die spréde Last ,dogmatischer
Definitionen und Distinktionen* an (322).

Der erste Deutungsversuch, der noch am
stirksten in traditionellen Uberlegungen
steht, geht von der Kreatur aus. Planck ver-
weist anf einen Text aus der Dogmatik von
Ad. Schlatter, in welchem das Dasein der
Engel aus der erfahrenen Fille geschopfli-
cher Existenzen in den verschiedenen Seins-
stufen nahegelegt wird. Was gibt uns das
Recht, mit dem Menschen die Ordnung ge-
schaffener Wesen zu beschliefen? , Wir dir-
fen mit der Schrift der Schépferkraft Got-
tes zutrauen, dafl er noch tiber den Menschen
ein Reich der Geister schafft, die in einem
anderen Natur- und Geistesverhiltnis ste-
hen als wir® (820). Das ist zwar nur ein zag-
hafter Versuch, den modernen , Positivisten®
das Bekenntnis zur Geisterwelt ,schmack-
haft“ zu machen, aber es ist doch viel, wenn
wir dies Zeugnis mit der abweisenden Re-
signation Schleiermachers vergleichen.

Viel bekannter, aber auch unstreitig pro-
blematischer ist die Deutung des Engels vom
Menschen aus, wie sie bei Rilke vorliegt
(wobei vermerkt werden mufl, dafl es un-
durchsichtig ist, wie Planck ihn gerade fiir
protestantisches Denken in Anspruch nimmt).
Gewif} hat Rilke mit seinem herben und un-
sentimentalen Bild des Engels viel dazu
beigetragen, das siiflliche Gerede von ,den
lieben Engelein“ zu liquidieren. Aber Planck
hat recht, wenn er sagt, dal Rilkes Engel
kein Geschdpf Gottes ist, sondern nur Ideal-
bild des Menschen, an dem er sich selber
mifit (821). — Echter theologischer Ernst
steht dagegen hinter dem, was der Kinstler
Arnold Rickert in seiner Studie ,Uon den
Engeln und Sankt Michael® (Kassel 1948)
darlegt. Er sieht den Engel in seiner Exi-
stenz und seinem Wesen ganz von Gott her,
als das Angesicht und die Stimme Gottes.
Diese Bilder wollen zugleich die innige und
unaufhebbare Nihe der Engel zu Gott kund-
tun, wie auch ihre geschopfliche Distanz zu
ihm. Freilich tragen solche Bilder auch im-
mer schon ihre eigene Begrenzung in sich,
da sie immer nur bestimmte Momente auf-
decken, andere dagegen (hier etwa die Még-

Literaturbericht

lichkeit des Engelsturzes) um so unverstind-
licher machen.

Gewifl — alle diese Deutungsversuche sind
ungeniigend. Aber sie leben doch von der
Tatsache, dal man im evangelischen Raum
die bibliche Botschaft von den Engeln wieder
ernst nehmen und ibr innerhalb der
gelebten Frommigkeit einen Platz zawei-
sen will. Ebenso zeugen sie von dem Bemii-
hen, die Wirklichkeit der Geisterwelt dem
Denken und Weltbild des heutigen Men-
schen nahezubringen, der iiber den Daten
seiner ,exakien Wissenschaften® vergessen
hat, daf die Grenzen der Sinne noch lange
nicht die Grenzen der Welt sind.

111. Die bleibende Scheidelinie

Stirker als von den geschilderten Erfah-
rungen evangelischer Christen, wie sie oben
erwahnt wurden, und als von der Reflexion
der Theologie her weifl die heutige evange-
lische Frommigkeit sich von der Liturgie
her auf die Engelwelt verwiesen. Es ist vor
allem Erich Schick, der in einer Reihe von
Veroffentlichungen aaf die liturgische
Funktion der Engel verwiesen hat. Er findet
diesen Dienst schon in Hebr 1, 14 ausgespro-
chen. Er ubersetzt die Stelle demgemaf:
»Gottes Engel sind allzumal liturgische Gei-
ster, ausgesandt zur Diakonie an denen, die
die Seligkeit ererben sollen“. Liturgie als
Dienst vor Gott und Diakonie als Dienst
an den Gotteskindern und Martyria als Aus-
richtung der géttlichen Botschaft — das sind
die Aufgaben, die das Wesen der Engel
umsdhreiben. Es ist aber genau jener dreifa-
che Dienst, der auch der Kirche aufgetragen
ist. Himmel und Erde stehen somit in ge-
heimnisvoller ,Korrespondenz“ und dariber
hinaus auch in titiger Kommunikation. So-
mit kénnte es scheinen, als sei die evangeli-
sche Frommigkeit unserer Tage ganz auf
die Linie der katholischen Theologie einge-
schwenkt. Aber Planck versiumt nicht, auf
die bleibenden Trennungslinien hinzuwei-
sen. Gewil — man will den katholischen
Briidern nicht linger bestreiten, dafl sich
Gott ,unbeschadet seiner Alleinwirksam-
keit“ (326) der Dienste der Engel bedienen
kann. Ebenso will man nicht mehr so
schlechthin behaupten, daf die Geschopfe
»von sich aus die Neigung haben, sich tren-
nend zwischen Gott und uns zu schieben®
(826). Aber anderseits verweist man darauf,



Literaturbericht

dafl ,der Dienst der Engel durch Christus
erfiillt ist* (326). Was im Alten Testament
Michael, Raphael und Gabriel zugeschrieben
wurde, das vollbringt im Neuen Testament
Christus selbst: Er ist der Uberwinder der
satanischen Anfechtung (Phil 2), der Fih-
rer der Gottgetreuen (Jo 10) und auch der
Bote und Biirge des Wortes (Jo 1). Der
Mittlerdienst der Engel ist somit durch Chri-
stus abgeldst. Und darum lehnt man das Ge-
bet zu den Engeln, nicht nur ihre Anbetung
ab. Weil es kein biblisches Zeugnis fir die
Anrufung der Engel gibt, darum will man
sich auf sie nicht einlassen. Denn eine solche
Anrufung unterliege (nach Kol2,18) der
Kritik von Rém 1, wonach das Geschdpf
nicht an die Stelle des Schopfers treten darf.
»Wir haben nicht die Befugnis, eigenmach-
tig die Engel anzurufen; sie sind die Die-
ner Gottes und unterstehen einzig und al-
lein seinem Befehl* (827). Darum habe auch
die evangelische Jugend das erst begeistert
aufgenommene Lied ,Uniiberwindlich star-
ker Held, Sankt Michael* durch ein Lied zu
Christus abgelést — ,weil es die biblische
Linie verletzte® (327).

Auf der anderen Seite spiirt Plandk, dafl
der Protestantismus in einem Punkt noch
immer hinter der biblischen Linie zuriick-
bleibt: Er findet nicht zu dem warmen und
persénlichen Verhiltnis zu den Engeln, wie
es Luther noch besafl. Wie eindringlich wuf}-
te Jesus von der innigen Anteilnahme zu be-
richten, welche die Engel an uns Menschen
nehmen (Luk 15). Und wie sehr hat er da-
vor gewarnt, den Schutzengel der Kleinen
zu betriiben (Mt 18, 10). Planck glaubt, daf
diese mangelnde Vertrautheit mit den Engeln
nur zu iberwinden ist, wenn man sich mehr
auf den Kindergeist besinnt und aus dieser
kindlichen Einfalt heraus mitdem Schutzgeist
der Menschen, denen man begegnet, um-
geht. Es ist keine Frage, dafl viele prote-
stantische Christen sich um diese Haltung
bemiithen. Die Gebete in Dank und Bitte,
die sie zu Gott fiir den Engelsschutz rich-
ten, sind dafiir ein Beweis. Planck verweist
u.a. auf das Gebet, weldhes die Michaels-
bruderschaft am Fest ihres ,Patrons“ be-
tet (831f.). Interessant ist es zu horen, daf
das ,wertvolle katholische Kirchengebet®
vom Michaclsfest auf dem Weg iber die
anglikanische Kirche in das Gebetbuch der
evangelischen ,Monche“ von Taizé gekom-
men ist (330f.).

387
IV. Kritische Schlufigedanken

Wir haben zu Eingang davon gesprochen,
wie sich trotz allem zwischen den Konfessio-
nen doch gemeinsamer Boden zu bilden be-
ginnt. Die Engeclverehrung ist auch bis zu
einem gewissen Grad dazuzurechnen. Frei-
lich — nur bis zu einem gewissen Grad.
Dann tut sich auch hier der trennende Gra-
ben auf. Es ist noch das geringste, dafl die
evangelischen Briider sich weigern, die En-
gel anzurufen und um ihre Fiirbitte anzu-
gehen. Erschrocken fragt sich der katholische
Leser, wieso Plandk dazu kommt, Luthers
Behauptung, dafl die alte Kirche aus jhrem
Engelkult Abgétterei gemacht habe, ohne
kritische Scheidung zu iibernehmen. Wenn
der Reformator nicht zwischen etwaigen
Miflbrauchen einzelner und der Lehre und
Praxis der Kirche zu unterscheiden vermoch-
te, dann braucht man seine Entgleisungen
nicht noch nach 400 Jahren zu wiederholen
und ihnen auch noch das Pridikat ,gut bi-
blisch® zu schenken. Liegt in dieser unkriti-
schen Einstellung gegen die temperament-
vollen Anwiirfe Luthers nicht einer der
schwerwiegenden Griinde, weshalb aller
gute Wille zur Verstindigung nicht zum
Zuge kommt? Wenn unsere getrennten Brii-
der auch nur entfernt so viel Vertrauen zu
den Aussagen der grofien Kirchenviter der
alten Kirche hegten wie zu denen Luthers,
wiirde vieles entschieden leichter sein.

Dafl die evangelischen Christen uns im-
mer wieder von der Heiligen Schrift her
nach der Berechtigung dieser oder jener
kirchlichen Ubungen befragen, nehmen wir
ihnen dankbar ab. Denn auch wir sind iiber-
zeugt, dafl in der Kirche Christi nichts ge-
duldet werden kann, was dem Worte Got-
tes widerspricht. Aber die konkrete Anwen-
dung dieses Prinzips in unserem Falle for-
dert Kritik. Zunachst — soll mit den von
Planck angefithrten Stellen aus Phil 2 und
Jo 10 bzw. 1 wirklich erwiesen sein, daf} Je-
sus im Neuen Testament den Dienst der En-
gel erfillt und abgelést hat? Wir streiten
nicht ab, dafl die Menschwerdung Christi
auch fiir die Engelwelt ihre fundamentale
Bedeutung hat. Aber dafl diese darin be-
steht, dafl der Herr sich in der neuen Uko-
nomie ihres Dienstes nicht mehr bedient,
und dafl aus diesem Grunde eine Anrufung
der Engel widerbiblisch ist, mifite doch —
gegeniiber der Weise, wie die Kirche all die



388

Jahrhunderte vor der Reformation die
Schrift verstanden hat — besser begriindet
werden. In Wirklichkeit steht, wie mir schei-
nen will, hinter dieser Reserve gegeniiber
dem Engeldienst im Neuen Bund das refor-
matorische Grunddogma von der Allein-
wirksamkeit Gottes, auf das Planck ja auch
gelegentlich ansdriicklich zu sprechen kommt
(326). Demgegeniiber haben doch gerade
evangelische Theologen unserer Tage wie
W. Stahlin und M. Lackmann mit Nach-
druck die Fragwiirdigkeit des reformatori-
schen ,Allein“ herausgestellt. — Und wenn
Planck sodann darauf verweist, dafl die
Schrift nichts von einer Anrufung der En-
gel wisse und dafl diese sich deshalb fiir den
evangelischen Christen verbiete, dann mufl
er sich zuriickfragen lassen, warum denn die
evangelische Christenheit trotz des fehlen-
den Schriftzeugnisses zur Kindertaufe steht?
Offenbart sein Schriftprinzip nicht einen Typ
von Biblizismus, der dem theologischen
Gewicht der auslegenden kirchlichen Tra-
dition nicht gerecht wird? Das blofle
Schweigen der Schrift kann dann aber
nur unter der Bedingung zum Einwand ge-
nommen werden, wenn es sich einwandfrei
als eine Verweigerung und nicht nur als ein

Literaturbericht

Absehen und Abstrahieren erweist. Und
deshalb kann man einer Anrufung der En-
gel dasRecht um soweniger bestreiten, als sie
doch ganz und ungeteilt dem Willen und
Befehl Gottes unterstehen. Denn die Anru-
fung der Engel und Heiligen hat fir den
katholischen Christen keinen anderen Sinn,
als daf sie durch ihre Firbitte helfen, dafl
Gottes heiliger Wille sich erfiille.

In dem vorhergehenden ist aber schon der
entscheidende und so rasch nicht zu besei-
tigende Trennungsstrich angerithrt worden.
Wenn wir von dem Recht der Tradition
sprachen, uns die Botschaft der Schrift ver-
bindlich auszulegen, dann war damit ein
ganz bestimmtes, eben das katholische Ver-
stindnis von Kirche und ihrem Lehramt an-
gerithrt. Planck setzt dem Lehrurteil und
der Lehrhaltung der alten Kirche das ,Wir®
der Reformatoren und derer, die ihnen fol-
gen. entgegen. In Wirklichkeit geschieht aber
mehr als eine Entgegenstellung von Mei-
nungen. Denn letztlich wird hier Kirche ge-
gen Kirche gestellt. Und darum mnf sich in
der Klirung der Frage, welche Kirche sich
zu Recht auf die Vollmacht des Herrn be-
ruft, auch die Frage nach der rechten Weise
des Engelkultes kldren.  Heinrich Bacht S]

Zeitgemiifie Anliegen in der katholischen Engellehre

Nach einer Eintragung vom 15. Mirz 1831
war sich Eckermann mit Gocethe dariber
einig, daf der Mensch ,von héheren Wesen
nicht ganz verlassen sei, daf sie ihn vielmehr
im Auge haben, an ihm teilnehmen und in
der Not ihm helfend zur Seite stehen“. Und
dieser Glaube sei so natiirlich, dafl er zum
Menschen gehére und gleichsam einen Be-
standteill seines Wesens ausmache. Wenn das
wahr ist, dann mufi doch wohl dem Men-
schen sein eigenes Wesen weithin entfrem-
det worden sein, da ihm der Glaube an die
Engel in den vergangenen hundert Jahren
so sehr abhanden gekommen ist. Sicher istauch
bei anderen Offenbarungswahrheiten die Be-
obachtung zu machen, daf sie gleichsam ins
Unterbewufisein des christlichen Lebens ab-
sinken konnen, um zu gegebener Zeit wieder
ins hellste Licht geriickt zu werden. Haben
wir es doch mit der Lehre vom mystischen
Leib des Herrn fast noch an uns selbst er-
leben konnen. Bei der Engellehre ist dies um

so leichter méglich, als die HI. Schrift zwar
6fter von Engeln spricht, aber doch wie am
Rande. Luther konnte deshalb die Lehre von
den Engeln nicht einfach unterbinden, such-
te jedoch ihre gliaubige Verehrung weitge-
hend einzuddmmen.

Wie in einem flammenden Proteststurm
gegen dieses Unrecht fillte das Barock die
katholischen Kirchen mit einer Unzahl von
Engelbildern. Dabei lag es seiner weichen
Sinnenhaftigkeit weniger, die Furcht einfls-
Rende Macht des Engels zu zeigen, die in der
Bibel meist im Vordergrund steht; einseitig
kommen des Engels Hingabe an Gott, seine
miitterliche Firsorglichkeit fir den Men-
schen, und sein ,Sein wie die Engel’, d. i. sein
Nicht-Heiraten und Nicht-verheiratet-Wer-
den (vgl. Math 22, 30) zum Ausdruck in der
Darstellung von weiblichen und kindhaften
Fliigelwesen — meist hat nur der gefallene
Engel dabei eine minnliche Gestalt.

Solche Engel konnte eine Zeit nicht mehr





