388

Jahrhunderte vor der Reformation die
Schrift verstanden hat — besser begriindet
werden. In Wirklichkeit steht, wie mir schei-
nen will, hinter dieser Reserve gegeniiber
dem Engeldienst im Neuen Bund das refor-
matorische Grunddogma von der Allein-
wirksamkeit Gottes, auf das Planck ja auch
gelegentlich ansdriicklich zu sprechen kommt
(326). Demgegeniiber haben doch gerade
evangelische Theologen unserer Tage wie
W. Stahlin und M. Lackmann mit Nach-
druck die Fragwiirdigkeit des reformatori-
schen ,Allein“ herausgestellt. — Und wenn
Planck sodann darauf verweist, dafl die
Schrift nichts von einer Anrufung der En-
gel wisse und dafl diese sich deshalb fiir den
evangelischen Christen verbiete, dann mufl
er sich zuriickfragen lassen, warum denn die
evangelische Christenheit trotz des fehlen-
den Schriftzeugnisses zur Kindertaufe steht?
Offenbart sein Schriftprinzip nicht einen Typ
von Biblizismus, der dem theologischen
Gewicht der auslegenden kirchlichen Tra-
dition nicht gerecht wird? Das blofle
Schweigen der Schrift kann dann aber
nur unter der Bedingung zum Einwand ge-
nommen werden, wenn es sich einwandfrei
als eine Verweigerung und nicht nur als ein

Literaturbericht

Absehen und Abstrahieren erweist. Und
deshalb kann man einer Anrufung der En-
gel dasRecht um soweniger bestreiten, als sie
doch ganz und ungeteilt dem Willen und
Befehl Gottes unterstehen. Denn die Anru-
fung der Engel und Heiligen hat fir den
katholischen Christen keinen anderen Sinn,
als daf sie durch ihre Firbitte helfen, dafl
Gottes heiliger Wille sich erfiille.

In dem vorhergehenden ist aber schon der
entscheidende und so rasch nicht zu besei-
tigende Trennungsstrich angerithrt worden.
Wenn wir von dem Recht der Tradition
sprachen, uns die Botschaft der Schrift ver-
bindlich auszulegen, dann war damit ein
ganz bestimmtes, eben das katholische Ver-
stindnis von Kirche und ihrem Lehramt an-
gerithrt. Planck setzt dem Lehrurteil und
der Lehrhaltung der alten Kirche das ,Wir®
der Reformatoren und derer, die ihnen fol-
gen. entgegen. In Wirklichkeit geschieht aber
mehr als eine Entgegenstellung von Mei-
nungen. Denn letztlich wird hier Kirche ge-
gen Kirche gestellt. Und darum mnf sich in
der Klirung der Frage, welche Kirche sich
zu Recht auf die Vollmacht des Herrn be-
ruft, auch die Frage nach der rechten Weise
des Engelkultes kldren.  Heinrich Bacht S]

Zeitgemiifie Anliegen in der katholischen Engellehre

Nach einer Eintragung vom 15. Mirz 1831
war sich Eckermann mit Gocethe dariber
einig, daf der Mensch ,von héheren Wesen
nicht ganz verlassen sei, daf sie ihn vielmehr
im Auge haben, an ihm teilnehmen und in
der Not ihm helfend zur Seite stehen“. Und
dieser Glaube sei so natiirlich, dafl er zum
Menschen gehére und gleichsam einen Be-
standteill seines Wesens ausmache. Wenn das
wahr ist, dann mufi doch wohl dem Men-
schen sein eigenes Wesen weithin entfrem-
det worden sein, da ihm der Glaube an die
Engel in den vergangenen hundert Jahren
so sehr abhanden gekommen ist. Sicher istauch
bei anderen Offenbarungswahrheiten die Be-
obachtung zu machen, daf sie gleichsam ins
Unterbewufisein des christlichen Lebens ab-
sinken konnen, um zu gegebener Zeit wieder
ins hellste Licht geriickt zu werden. Haben
wir es doch mit der Lehre vom mystischen
Leib des Herrn fast noch an uns selbst er-
leben konnen. Bei der Engellehre ist dies um

so leichter méglich, als die HI. Schrift zwar
6fter von Engeln spricht, aber doch wie am
Rande. Luther konnte deshalb die Lehre von
den Engeln nicht einfach unterbinden, such-
te jedoch ihre gliaubige Verehrung weitge-
hend einzuddmmen.

Wie in einem flammenden Proteststurm
gegen dieses Unrecht fillte das Barock die
katholischen Kirchen mit einer Unzahl von
Engelbildern. Dabei lag es seiner weichen
Sinnenhaftigkeit weniger, die Furcht einfls-
Rende Macht des Engels zu zeigen, die in der
Bibel meist im Vordergrund steht; einseitig
kommen des Engels Hingabe an Gott, seine
miitterliche Firsorglichkeit fir den Men-
schen, und sein ,Sein wie die Engel’, d. i. sein
Nicht-Heiraten und Nicht-verheiratet-Wer-
den (vgl. Math 22, 30) zum Ausdruck in der
Darstellung von weiblichen und kindhaften
Fliigelwesen — meist hat nur der gefallene
Engel dabei eine minnliche Gestalt.

Solche Engel konnte eine Zeit nicht mehr



Literaturbericht

ernstnehmen, die nur noch dem experimen-
tellen Beweis glauben wollte, die den Anato-
men mit dem Seziermesser nach der Seele
suchen — und sie deshalb nicht mehr finden
lieB und der sich das ganze Weltgeschehen
nach festen und unumstéBlichen Naturgeset-
zen abzuwickeln schien. Es brauchte wieder
cine andere Zeit, der die Naturgesetze, ja
die Materie selbst, wieder fragwiirdig ge-
worden sind, die sich Menschheitskatastro-
phen gegeniibersicht, die nicht mehr aus
menschlichem Versagen allein zu erkliren
sind, um eine ahnungsvolle Erinnerung an
die dahinterstehenden bésen Machte und —
als ihrem Widerpart — an die guten Engel
ins Gedachtnis zu rufen.

Es ist also kein Zufall, daf sich heute
auch die Theologic mehr um die Angelo-
logie (Engellehre) bemitht!.

Freilich, das Bild des barocken Engels ist
— nicht nur in der Kunst der Gegenwart? —
abgetan.

»In Wirklichkeit sind dieEngel geheimnis-
volle, gewaltige, alles Menschenmafl hinter
sich lassende, michtige, ja Furcht und Schrek-
ken erregende Wesen. Der erste Eindruck,
den die Erscheinung eines Engels hervorruft,
ist der der Furcht... Der Mensch kann sei-

1 Vgl. u.a. M. Schmanus, Kath. Dog-
matik® (Max-Hueber-Verlag, Miinchen 1954)
I1/1, 216—264; M. Pre mm, Kath. Glau-
benskunde? (Verlag Herder, Wien 1956) I,
542—575; H. Schlier, Michte und Ge-
walten im Neuen Testament (Quaestiones
disputatae 3, Verlag Heérder, Freiburg 1958)
— dazu vgl. ders., Der Brief an die Ephe-
ser, ein Kommentar (Patmos-Verlag, Diis-
seldorf 1957) unter den Stichworten ,Engel’
und ,Michte’ im Sachregister; A. Winkl-
hofer, Die Welt der Engel, Buch-Kunst-
verlag, Ettal 1958; Die Engel in der Welt
von heute {Liturgie und Ménchtum, Laacher
Hefte, H. 21, Verlag Ars Liturgica, Maria-
Laach 1957); K. Rahner, Art. Angelolo-
gie, in: Lex. f. Theol. u. Kirche2 I (1957),
Sp. 533—538. — Hier soll nicht die ganze
Angelologie aufgezeigt werden, sondern nur
ihre zeitgemafe Akzentsetzung sichtbar ge-
macht werden.

2 ,Was in der christl. Kunst wieder als
Engel erscheint, ist so voll Hoheit und Gré-
Be, ja von einer manchmal geradezu stei-
nern schweigenden Geheimniserfiilltheit; es
ist der Engel als geheimnisvolles... We-
sen, wohl auch lieblich zuweilen, aber von
einer herben Kraft und Fremdheit, dafl klar
wird, er ist nicht von unserer Natur“ (A.
Winklhofer 15).

389

nen Anblick nicht ertragen (Schmaus 223).
»Wenn im Neuen Testament die Furchtbar-
keit, man méchte manchmal sagen, die Wild-
heit der Engel gemildert erscheint, so sind
sic doch auch hier als machtvolle, dem Men-
schen weit fiberlegene, kimpferische Wesen
geschildert (Math 26, 53). Wenn sie auch in
Menschengestalt erscheinen, so ist doch im-
mer etwas Ubermenschliches an ihnen. Sie
haben blitzflammendes Antlitz, sind von
der Herrlichkeit Gottes umstrahlt, ihre Ge-
winder sind leuchtend wie die Sonne. Be-
zeichnend ist. dafl sie immer als Minner er-
scheinen. Es wird damit ihre Kraft versinn-
bildet und zugleich der Uffentlichkeitscha-
rakter ihres Auftretens . . . Auf die Macht
der Engel weisen auch die Bezeichnungen
JHerrschaften’, ,Machte', ,Krafte' hin“ (ebd.
226). ,Michte und Gewalten‘ hat H. Schlier
sein Bandchen iiberschrieben, in dem er seine
diesbeziiglichen Aussagen aus seinem bishe-
rigen exegetischen Arbeiten zusammenfafit .
und durch die Untersuchung anderer ein-
schldgigen Schrifttexte bereichert. Was hier
iiber die bosen Machte, die gefallenen En-
gel, gesagt ist, braucht nur im positiven Sinn
auf die Engel angewandt zu werden. ,Nach
dem Neuen Testament haben der Satan und
seine Scharen, jene vielfdltigen Entfaltun-
gen und Streuungen des Geistes des Bosen,
der Intelligenz und Wille zur Macht zugleich
ist, ihr Wesen darin, dafl sie sich der Welt
und der Menschen in allen ihren Bezirken
und Schichten bemichtigen und sie zu Tri-
gern und Mitteln ihrer Macht ermichtigen.
Nichts gibt es in der Welt, das dem We-

sen threr Macht fir alle Fille entnom-

men wire. Der menschliche Leib. der

menschliche Geist, das, was wir ,Natur'

nennen, aber auch die Formen und

Triger und die Situationen des ge- .
schichtlichen Lebens, selbst die Religionen

und die christliche Lehre kénnen sie zum

Werkzeus ihres Wesens und zum Medium

ihres Willens machen. Thr Geist durchdringt -
alles und dréngt sich dann in allem iiber-
michtig auf. Dabei ist freilich noch eines zu
beachten. Indem ... sie sich und ihre Macht
in und durch Menschen, Elemente und In- -
stitutionen begegnen lassen, ziehen sie sich
selbst in cbendieselben zuriik. Der Schein
der Nichterscheinung gehdrt wesentlich zu
ihrem Wesen*® (26f.).

Trotzdem kann aber wiederum gesagt wer-
den: ,Es ist einfach falsch, zu behaupten, die



390

Existenz aulermenschlicher endlicher Perso-
nen sei unmittelbar in sich nur ein Gegen-
stand géttlicher Wortoffenbarung und kénne
nur ein solcher sein. Wo in Natur und Ge-
schichte Spuren auBermenschlicher (und doch
oft disparater und antagonistischer) Intelli-
genz und willentlicher Dynamik auftreten,
ist es methodisch falsch, diese eo ipso immer
sofort als unmittelbare AuBerungen des gétt-
lichen Geistes zu werten. ... Wenn der En-
gel eine Natur hat, hat er auch einen natir-
lichen Vollzug seines Wesens, und es ist
nicht einzusehen, warum es a priori unmég-
lich sei, daf dieser in die Daseinssphire
des Menschen hineinreicht (und zwar nicht
nur dort, wo es sich um ein unmittelbares
Heils- und Unheilsgeschehen religidser Art
handelt), bzw. warum der Mensch nicht ge-
niigend Indizien daran finden kénne fiir die
Existenz von Intelligenzen und von darauf
gegriindetem Handeln... (K. Rahner in
LThK I 536).

An eine irgendwie geartete Einwirkung
der Schutzengel auf den menschlichen Bereich
hat der gliubige Katholik immer geglaubt.
Erpeuert wird das alte Glaubensgut, dafl
picht nur jeder einzelne Mensch, sondern
auch jedes Volk und insbesondere auch je-
des Bistum und jede Pfarrei einen Schutzen-
gel hat, durch den sie ,Gottes Liebe umtreut
und umsorgt* (Schmaus 237). Denn wie die
Engel Christus dienen, so schirmen und schiit-
zen sie auch seinen Leib, die Kirche. Erneuert
wird auch die Lehre, dafl auch die aufler-
menschliche materielle Schépfung von den
Engeln nicht unbeeinfluft ist: ,Man kann
wirklich mit vollem Recht davon sprechen,
daf die Engel zu dieser Schopfung gehdren
und in ihr derart wirken, dafl diese Schopfung
von ihnen her einen Beistand erfihrt, einen
echten Einflufl, der sie erhilt, da aber auch
die Engel selber aus diesem Schépfungsgan-
zen, zu dem sie gehdren, Sinn und Anregung
und Lebensreichtum entgegennehmen. So ist
es — und das gilt mit vollem Ernst, da sie
ja erhabenere Wesen dieses Kosmos sind —
ihre Welt, und wir sprechen mit Recht von
einer Welt der Engel, weil sie sie zu einer
Art Lebensraum fiir sich gestalten, vielleicht
nicht so tief und innerlich, wie sie Lebens-
raum fiir den Menschen ist, aber sicher auf
andere und michtigere Weise. Sehen wir
aber die ganze Schopfung unter iibernatiir-
lichem Gesichtspunkt, so ist sie als geheim-
nisvoller Spiegel des tiefsten, nur durch Of-

Literaturbericht

fenbarung Engel und Menschen kundwer-
denden Gottesgeheimnisses Gegenstand des
Wirkens der Engel, das in allem bereits aof
die kommende Vollendung, die fiir die Men-
schen und die anderen Engel schon angefan-
gen hat, hingeordnet ist. So werden die En-
gel, wenn sie schon Diener Gottes im Schop-
fungsganzen sind, Diener der eschatologi-
schen Vollendung der Welt, und sie helfen
diese herauffithren, bei allem was sie wir-
ken. Sie mégen die Naturdinge und ihre
Gesetze in ihrem natiirlichen Sein und Ab-
lauf erhalten, aber nur zu dem Ziel und
Zwedk, dal sie ihren letzten Sinn und die
endgiltige Verklirung und Erneuerung fin-
den® (A. Winklhofer 21f.).

Aber ist dies alles, was iber das Ver-
hiltnis der Engelwelt zom Menschen, zu
Christus und seiner Kirche gesagt werden
kann? Verstand sich die uns iberkommene
Angelologie nicht zu sehr nur dahin, daf§
es neben allen andern Geschépfen auch
noch Engel gibt, dafl Gott in seiner Liebe so-
weit ging, da er unseretwillen auch
noch ,seinen Engeln befohlen hat*? So
mufite die Engelwelt als etwas unwe-
sentliches Geheimnisvolles erscheinen, das
in keinem inneren Zusammenhang mit
jenen Wirklichkeiten steht, die den
eigentlichen Lebensraum des Christen
ausmachen: Gott, Christus, Kirche. Ist nicht
hier der letzte Grund dafiir zu suchen, dafl
die Lehre von den Engeln so sehr an Bedeun-
tung verlieren und teilweise ganz aus dem
religiésen Bewufitsein schwinden. wenn nicht
gar als etwas Stérendes empfunden werden
konnte? (Das war bei der Mariologic mit
jhrer Wesensverkniipfung mit dem Chri-
stusgeheimnis nie im gleichen Mafle még-
lich!) Hier sicht die Theologie heute ein be-
sonders grofles Anliegen.

,Die Existenz und das Leben der Engel
wird uns in der iibernatiirlichen Offenbarung
nicht deshalb miteeteilt, damit unsere Kennt-
nis iiber das Weltbild vervollstindigt wer-
de, sondern wie jede Offenbarung um un-
seres Heiles willen. An den Engeln wird
uns deutlich, bis zu welchem Mafle unsere
jetzige Seinsform umgewandelt werden
wird, so stark nimlich, daf sich unser Ich
verstrdmt in der Liebe zu Gott® (Schmaus
233). Und man kann hinzufiigen: Am Kampf
der guten gegen die bésen Engel wird uns
anschaulich vor Augen gestellt, dafl alles
geschopfliche Ringen ein Kampf fir oder



Literaturbericht . 391

gegen Gott und damit fiir oder gegen Chri-
stus und sein Reich ist. Da die Welten der
Engel, der guten wie der gefallenen, seit
ihrem Ja oder Nein zu Gott endgiltig be-
festigt sind, ist der einzig umkampfte Raum
die Welt des noch nicht so endgiiltig ent-
schiedenen Menschen. Wie wichtig ist es,
welcher Dimension der Mensch sich grund-
sitzlich erschlieft, der der gegnerischen
Machte oder der Christi. Die Taufe machte
zwar eine ,Vor-Eingenommenheit' des Men-
schen fir Christus aus. Aber es braucht noch
seine entscheidende Hinwendung zu Chri-
stus im Glaubensgehorsam. Denn grund-
sdtzlich hat Christus zwar den Sieg {iber die
bésen Machte davongetragen. Aber er hat
damit dem einzelnen Menschen nur den Zu-
gang zu Gott ermdglichen wollen, hat gleich-
sam die Barrikaden zertriimmert, die die
,Maichte' errichtet hatten, indem sie ,sich
der Welt und der Menschen in der Weise
bemichtigt haben, daf sie diese in ihrem
Geist erscheinen lassen, Welt und Dasein in
threm Sinn herstellen, vorstellen, darstellen,
zustellen, in jeder Weise in ihrem Geist
auslegen“. ,Um so mehr miissen die Glie-
der der Kirche . .. ihnen Widerstand leisten.
Sie miissen versuchen, sie im Glauben und
Gehorsam, in den Werken der Gerechtigkeit
und Wahrheit und unter unabldssigem Ge-
bet, niichtern und wachsam und mit der Ga-
be der Unterscheidung der Geister zu be-
siegen und in der Kirche einen von ihnen
nicht beherrschten Raum durch das Opfer zu
schaffen, zum Zeichen des kommenden neuen
Himmels und der neuen Erde“ (Schlier 62f.).
Und hier leisten die guten Geister ihren
Beitrag fir Gottes Sieg: ,Die Engel ergin-
zen, wo sie ihr Tun dem unseren verbinden,
nicht das Werk Christi, aber sie erginzen
als himmlische Diakone des Heiligen Gei-
stes das unsere. Sie haben keine selbstin-
dige Aufgabe innerhalb der Kirche; sie die-
nen hier nur. Da sie keiner Erlésung bediirf-
tig sind, ist ihre Mitwirkung bei der Erlo-
sung der Welt nicht notwendig wie die des
Menschen, der erlést wird. Trotzdem sind
die Interessen Christi, des Erlosers, der das
Haupt der ganzen Schépfung ist, ganz die
ihren und Gott hat ihrer Liebe zu uns und
ihrem Eifer fiir ihn,... einen groflen Raum
gegebend.“

* A. Winklhofer, Der Priester und
die Welt der Engel, in: Trierer Theol. Zeit-
schr. 66 (1957) 218.

Mit dem Hinweis auf die Tatsache, dafl
Christus das Haupt der ganzen Schépfung,
also auch der Engel ist, diirfte u. E. der fiir
die Einordnung der Angelologie in das Ge-
samt der Dogmatik fruchtbarste Punkt be-
rithrt worden sein. ,Wie alle Geschdpfe, so
sind auch die Engel auf Christus hin erschaf-
fen, so daf} er auch ihr Haupt ist (Col 1, 16).
Wer dies nicht sieht, dem kénnen die Engel
sogar eine Gefahr werden (Rom. 8, 38), in-
dem sie in seinem Glauben jenen Raum ein-
nehmen, der nur Christus gebithrt* (Schmaus
229). Aber diese Bezogenheit der Engellehre
auf die Christologie ist immer noch mehr
Wunsch und Forderung des Theologen an
die Theologie als klare Erfillung. Nach K.
Rahner (LThK 537) ist ,die Angelologie
letztlich nur als inneres Moment an der
Christologie zu begreifen: die Engel sind in
ihrem Wesen personale Mitwelt des ge-
duflerten und entduflerten Wortes des Va-
ters..., und ihre Differenz zu den Men-
schen miifite als Abwandlung dieses Engeln
und Menschen gemeinsamen Wesens begrif-
fen werden, das selbst zu seiner hochsten,
gnadenhaften Erfilllung in dem Wort Got-
tes kommt. Von da aus wiren die Gnade der
Engel als Gnade Christi, Christus als Haupt
der Engel, die urspriingliche Einheit der
Welt und der Heilsgeschichte mit Engeln
und Menschen in ihrer gegenseitigen Uber-
und Unterordnung, die Verdnderung, die
die Rolle der Engel in der Heilsgeschichte
erfdhrt, verstindlich zu machen. Von der
Christologie her erfahrt die Angelologie ihr
letztes Mafl und ihre umfassende Begriin-
gung®.

Ob dieses Wunschziel allerdings voll er-
reicht werden kann, wenn anders man da-
bei die Mahnung von J. Wagner (Der Engel
in der Welt von heute 16) beherzigt, im
Hinblik auf das Leben und Denken des
modernen Menschen absolute Redlichkeit im
Reden und Schreiben iiber die Engel obwal-
ten zu lassen: , Wir wollen und sollen nur
sagen, was wir im Glauben wissen. Wir
sollten nicht iiber das hinausgehen, was eine
gesunde Exegese der Heiligen Schriften und
der Liturgie, eine erleuchtete Uberpriifung
der Geschichte der Angelologie der Kirche
und das kirchliche Lehramt selber uns sagen.
Dieser sicherlich bescheidene Saum am Man-
tel einer groflartigen Wirklichkeit wird
glaubwiirdiger sein als eine allzu genaue Be-
schreibung des Mantelsselbst“. Jos. Grotz SJ





