
388 Literaturberidit 

Jahrhunderte vor der Reformation die 
Schrift verstanden hat • besser begründet 
werden. In Wirklichkeit steht, wie mir schei- 
nen will, hinter dieser Reserve gegenüber 
dem Engeldienst im Neuen Bund das refor- 
matorische Grunddogma von der Allein- 
wirksamkeit Gottes, auf das Planck ja auch 
gelegentlich ausdrücklich zu sprechen kommt 
(326). Demgegenüber haben doch gerade 
evangelische Theologen unserer Tage wie 
W. Stählin und M. Lackmann mit Nach- 
druck die Fragwürdigkeit des reformatori- 
schen •Allein" herausgestellt. • Und wenn 
Planck sodann darauf verweist, daß die 
Schrift nichts von einer Anrufung der En- 
gel wisse und daß diese sich deshalb für den 
evangelischen Christen verbiete, dann muß 
er sich zurücktragen lassen, warum denn die 
evangelische Christenheit trotz des fehlen- 
den Schriftzeugnisses zur Kindertaufe steht? 
Offenbart sein Schriftprinzip nicht einen Typ 
von Biblizismus, der dem theologischen 
Gewicht der auslegenden kirchlichen Tra- 
dition nicht gerecht wird? Das bloße 
Schweigen der Schrift kann dann aber 
nur unter der Bedingung zum Einwand ge- 
nommen werden, wenn es sich einwandfrei 
als eine Verweigerung und nicht nur als ein 

Absehen und Abstrahieren erweist. Und 
deshalb kann man einer Anrufung der En- 
gel das Recht um so weniger bestreiten, als sie 
doch ganz und ungeteilt dem Willen und 
Befehl Gottes unterstehen. Denn die Anru- 
fung der Engel und Heiligen hat für den 
katholischen Christen keinen anderen Sinn, 
als daß sie durch ihre Fürbitte helfen, daß 
Gottes heiliger Wille sich erfülle. 

In dem vorhergehenden ist aber schon der 
entscheidende und so rasch nicht zu besei- 
tigende Trennungsstrich angerührt worden. 
Wenn wir von dem Recht der Tradition 
sprachen, uns die Botschaft der Schrift ver- 
bindlich auszulegen, dann war damit ein 
ganz bestimmtes, eben das katholische Ver- 
ständnis von Kirche und ihrem Lehramt an- 
gerührt. Planck setzt dem Lehrurteil und 
der Lehrhaltung der alten Kirche das •Wir" 
der Reformatoren und derer, die ihnen fol- 
gen, entgegen. In Wirklichkeit geschieht aber 
mehr als eine Entgegenstellung von Mei- 
nungen. Denn letztlich wird hier Kirche ge- 
gen Kirche gestellt. Und darum muß sich in 
der Klärung der Frage, welche Kirche sich 
zu Recht auf die Vollmacht des Herrn be- 
ruft, auch die Frage nach der rechten Weise 
des Engelkultes klären.      Heinrich Backt SJ 

Zeitgemäße Anliegen in der katholischen Engellehre 

Nach einer Eintragung vom 15. März 1831 
war sich Eckermann mit Goethe darüber 
einig, daß der Mensch •von höheren Wesen 
nicht ganz verlassen sei, daß sie ihn vielmehr 
im Auge haben, an ihm teilnehmen und in 
der Not ihm helfend zur Seite stehen". Und 
dieser Glaube sei so natürlich, daß er zum 
Menschen gehöre und gleichsam einen Be- 
standteil seines Wesens ausmache. Wenn das 
wahr ist, dann muß doch wohl dem Men- 
schen sein eigenes Wesen weithin entfrem- 
det worden sein, da ihm der Glaube an die 
Engel in den vergangenen hundert Jahren 
so sehr abhanden gekommen ist. Sicher ist auch 
bei anderen Offenbarungswahrheiten die Be- 
obachtung zu machen, daß sie gleichsam ins 
Unterbewußtsein des christlichen Lebens ab- 
sinken können, um zu gegebener Zeit wieder 
ins hellste Licht gerückt zu werden. Haben 
wir es doch mit der Lehre vom mystischen 
Leib des Herrn fast noch an uns selbst er- 
leben können. Bei der Engellehre ist dies um 

so leichter möglich, als die Hl. Schrift zwar 
öfter von Engeln spricht, aber doch wie am 
Rande. Luther konnte deshalb die Lehre von 
den Engeln nicht einfach unterbinden, such- 
te jedoch ihre gläubige Verehrung weitge- 
hend einzudämmen. 

Wie in einem flammenden Proteststurm 
gegen dieses Unrecht füllte das Barock die 
katholischen Kirchen mit einer Unzahl von 
Engelbildern. Dabei lag es seiner weichen 
Sinnenhaftigkeit weniger, die Furcht einflö- 
ßende Macht des Engels zu zeigen, die in der 
Bibel meist im Vordergrund steht; einseitig 
kommen des Engels Hingabe an Gott, seine 
mütterliche Fürsorglichkeit für den Men- 
schen, und sein ,Sein wie die Engel', d. i. sein 
Nicht-Heiraten und Nicht-verheiratet-Wer- 
den (vgl. Math 22, 30) zum Ausdruck in der 
Darstellung von weiblichen und kindhaften 
Flügelwesen • meist hat nur der gefallene 
Engel dabei eine männliche Gestalt. 

Solche Engel konnte eine Zeit nicht mehr 



Literaturbericht 389 

ernstnehmen, die nur noch dem experimen- 
tellen Beweis glauben wollte, die den Anato- 
men mit dem Seziermesser nach der Seele 
suchen • und sie deshalb nicht mehr finden 
ließ und der sich das ganze Weltgeschehen 
nach festen und unumstößlichen Naturgeset- 
zen abzuwickeln schien. Es brauchte wieder 
eine andere Zeit, der die Naturgesetze, ja 
die Materie selbst, wieder fragwürdig ge- 
worden sind, die sich Menschheitskatastro- 
phen gegenübersieht, die nicht mehr aus 
menschlichem Versagen allein zu erklären 
sind, um eine ahnungsvolle Erinnerung an 
die dahinterstehenden bösen Mächte und • 
als ihrem Widerpart • an die guten Engel 
ins Gedächtnis zu rufen. 

Es ist also kein Zufall, daß sich heute 
auch die Theologie mehr um die Angelo- 
logie (Engellehre) bemüht1. 

Freilich, das Bild des barocken Engels ist 
• nicht nur in der Kunst der Gegenwart2 • 
abgetan. 

•In Wirklichkeit sind die Engel geheimnis- 
volle, gewaltige, alles Menschenmaß hinter 
sich lassende, mächtige, jaFurcht undSchrek- 
ken erregende Wesen. Der erste Eindruck, 
den die Erscheinung eines Engels hervorruft, 
ist der der Furcht... Der Mensch kann sei- 

1 Vgl. u. a. M. Schmaus, Kath. Dog- 
matik5 (Max-Hueber-Verlag, München 1954) 
II/l, 216•264; M. Premm, Kath. Glau- 
benskunde2 (Verlag Herder, Wien 1956) I, 
542•575; H. Schlier, Mächte und Ge- 
walten im Neuen Testament (Quaestiones 
disputatae 3, Verlag Herder, Freiburg 1958) 
• dazu vgl. ders., Der Brief an die Ephe- 
ser, ein Kommentar (Patmos-Verlag, Düs- 
seldorf 1957) unter den Stichworten .Engel' 
und ,Mächte' im Sachregister; A. W i n k 1 - 
hofer, Die Welt der Engel, Buch-Kunst- 
verlag, Ettal 1958; Die Engel in der Welt 
von heute (Liturgie und Mönchtum, Laacher 
Hefte, H. 21, Verlag Ars Liturgica, Maria- 
Laach 1957); K. Rahner, Art. Angelolo- 
gie, in: Lex. f. Theol. u. Kirche2 I (1957), 
Sp. 533•538. • Hier soll nicht die ganze 
Angelologie aufgezeigt werden, sondern nur 
ihre zeitgemäße Akzentsetzung sichtbar ge- 
macht werden. 

2 •Was in der christl. Kunst wieder als 
Engel erscheint, ist so voll Hoheit und Grö- 
ße, ja von einer manchmal geradezu stei- 
nern schweigenden Geheimniserfülltheit; es 
ist der Engel als geheimnisvolles... We- 
sen, wohl auch lieblich zuweilen, aber von 
einer herben Kraft und Fremdheit, daß klar 
wird, er ist nicht von unserer Natur" (A. 
Winklhofer 15). 

nen Anblick nicht ertragen" (Schmaus 223). 
•Wenn im Neuen Testament die Furchtbar- 
keit, man möchte manchmal sagen, die Wild- 
heit der Engel gemildert erscheint, so sind 
sie doch auch hier als machtvolle, dem Men- 
schen weit überlegene, kämpferische Wesen 
geschildert (Math 26, 53). Wenn sie auch in 
Menschengestalt erscheinen, so ist doch im- 
mer etwas übermenschliches an ihnen. Sie 
haben blitzflammendes Antlitz, sind von 
der Herrlichkeit Gottes umstrahlt, ihre Ge- 
wänder sind leuchtend wie die Sonne. Be- 
zeichnend ist, daß sie immer als Männer er- 
scheinen. Es wird damit ihre Kraft versinn- 
bildet und zugleich der Öffentlichkeitscha- 
rakter ihres Auftretens . . . Auf die Macht 
der Engel weisen auch die Bezeichnungen 
.Herrschaften', .Mächte', .Kräfte' hin" (ebd. 
226). .Mächte und Gewalten' hat H. Schlier 
sein Bändchen überschrieben, in dem er seine 
diesbezüglichen Aussagen aus seinem bishe- 
rigen exegetischen Arbeiten zusammenfaßt 
und durch die Untersuchung anderer ein- 
schlägigen Schrifttexte bereichert. Was hier 
über die bösen Mächte, die gefallenen En- 
gel, gesagt ist, braucht nur im positiven Sinn 
auf die Engel angewandt zu werden. •Nach 
dem Neuen Testament haben der Satan und 
seine Scharen, jene vielfältigen Entfaltun- 
gen und Streuungen des Geistes des Bösen, 
der Intelligenz und Wille zur Macht zugleich 
ist, ihr Wesen darin, daß sie sich der Welt 
und der Menschen in allen ihren Bezirken 
und Schichten bemächtigen und sie zu Trä- 
gern und Mitteln ihrer Macht ermächtigen. 
Nichts gibt es in der Welt, das dem We- 
sen ihrer Macht für alle Fälle entnom- 
men wäre. Der menschliche Leib, der 
menschliche Geist, das, was wir ,Natur' 
nennen, aber auch die Formen und 
Träger und' die Situationen des ge- 
schichtlichen Lebens, selbst die Religionen 
und die christliche Lehre können sie zum 
Werkzeug ihres Wesens und zum Medium 
ihres Willens machen. Ihr Geist durchdringt - 
alles und drängt sich dann in allem über- 
mächtig auf. Dabei ist freilich noch eines zu 
beachten. Indem ... sie sich und ihre Macht 
in und durch Menschen, Elemente und In- 
stitutionen begegnen lassen, ziehen sie sich 
selbst in ebendieselben zurück. Der Schein 
der Nichterscheinung gehört wesentlich zu 
ihrem Wesen" (26f.). 

Trotzdem kann aber wiederum gesagt wer- 
den: •Es ist einfach falsch, zu behaupten, die 



390 Literaturbericht 

Existenz außermenschlicher endlicher Perso- 
nen sei unmittelbar in sich nur ein Gegen- 
stand göttlicher Wortoffenbarung und könne 
nur ein solcher sein. Wo in Natur und Ge- 
schichte Spuren außermenschlicher (und doch 
oft disparater und antagonistischer) Intelli- 
genz und willentlicher Dynamik auftreten, 
ist es methodisch falsch, diese eo ipso immer 
sofort als unmittelbare Äußerungen des gött- 
lidien Geistes zu werten. ... Wenn der En- 
gel eine Natur hat, hat er auch einen natür- 
lichen Vollzug seines Wesens, und es ist 
nicht einzusehen, warum es a priori unmög- 
lich sei, daß dieser in die Daseinssphäre 
des Menschen hineinreicht (und zwar nicht 
nur dort, wo es sich um ein unmittelbares 
Heils- und Unheilsgeschehen religiöser Art 
handelt), bzw. warum der Mensch nicht ge- 
nügend Indizien daran finden könne für die 
Existenz von Intelligenzen und von darauf 
gegründetem Handeln... (K. Rahner in 
LThK I 536). 

An eine irgendwie geartete Einwirkung 
der Schutzengel auf den menschlichen Bereich 
hat der gläubige Katholik immer geglaubt. 
Erneuert wird das alte Glaubensgut, daß 
nicht nur jeder einzelne Mensch, sondern 
auch jedes Volk und insbesondere auch je- 
des Bistum und jede Pfarrei einen Schutzen- 
gel hat, durch den sie •Gottes Liebe umtreut 
und umsorgt" (Schmaus 237). Denn wie die 
Engel Christus dienen, so schirmen und schüt- 
zen sie auch seinen Leib, die Kirche. Erneuert 
wird auch die Lehre, daß auch die außer- 
menschliche materielle Schöpfung von den 
Engeln nicht unbeeinflußt ist: •Man kann 
wirklich mit vollem Recht davon sprechen, 
daß die Engel zu dieser Schöpfung gehören 
und in ihr derart wirken, daß diese Schöpfung 
von ihnen her einen Beistand erfährt, einen 
echten Einfluß, der sie erhält, daß aber auch 
die Engel selber aus diesem Schöpfungsgan- 
zen, zu dem sie gehören, Sinn und Anregung 
und Lebensreichtum entgegennehmen. So ist 
es • und das gilt mit vollem Ernst, da sie 
ja erhabenere Wesen dieses Kosmos sind • 
ihre Welt, und wir sprechen mit Recht von 
einer Welt der Engel, weil sie sie zu einer 
Art Lebensraum für sich gestalten, vielleicht 
nicht so tief und innerlich, wie sie Lebens- 
raum für den Menschen ist, aber sicher auf 
andere und mächtigere Weise. Sehen wir 
aber die ganze Schöpfung unter übernatür- 
lichem Gesichtspunkt, so ist sie als geheim- 
nisvoller Spiegel des tiefsten, nur durch Of- 

fenbarung Engel und Menschen kundwer- 
denden Gottesgeheimnisses Gegenstand des 
Wirkens der Engel, das in allem bereits auf 
die kommende Vollendung, die für die Men- 
schen und die anderen Engel schon angefan- 
gen hat, hingeordnet ist. So werden die En- 
gel, wenn sie schon Diener Gottes im Schöp- 
fungsganzen sind, Diener der eschatologi- 
schen Vollendung der Welt, und sie helfen 
diese heraufführen, bei allem was sie wir- 
ken. Sie mögen die Naturdinge und ihre 
Gesetze in ihrem natürlichen Sein und Ab- 
lauf erhalten, aber nur zu dem Ziel und 
Zweck, daß sie ihren letzten Sinn und die 
endgültige Verklärung und Erneuerung fin- 
den" (A. Winklhofer 21f.). 

Aber ist dies alles, was über das Ver- 
hältnis der Engelwelt zum Menschen, zu 
Christus und seiner Kirche gesagt werden 
kann? Verstand sich die uns überkommene 
Angelologie nicht zu sehr nur dahin, daß 
es neben allen andern Geschöpfen auch 
noch Engel gibt, daß Gott in seiner Liebe so- 
weit ging, daß er unseretwillen auch 
noch •seinen Engeln befohlen hat"? So 
mußte die Engelwelt als etwas unwe- 
sentliches Geheimnisvolles erscheinen, das 
in keinem inneren Zusammenhang mit 
jenen Wirklichkeiten steht, die den 
eigentlichen Lebensraum des Christen 
ausmachen: Gott, Christus, Kirche. Ist nicht 
hier der letzte Grund dafür zu suchen, daß 
die Lehre von den Engeln so sehr an Bedeu- 
tung verlieren und teilweise ganz aus dem 
religiösen Bewußtsein schwinden, wenn nicht 
gar als etwas Störendes empfunden werden 
konnte? (Das war bei der Mariologie mit 
ihrer Wesensverknüpfung mit dem Chri- 
stuseeheimnis nie im gleichen Maße mög- 
lich!) Hier sieht die Theologie heute ein be- 
sonders großes Anliegen. 

•Die Existenz und das Leben der Engel 
wird uns in der übernatürlichen Offenbarung 
nicht deshalb mitgeteilt, damit unsere Kennt- 
nis über das Weltbild vervollständigt wer- 
de, sondern wie jede Offenbarung um un- 
seres Heiles willen. An den Engeln wird 
uns deutlich, bis zu welchem Maße unsere 
jetzige Seinsform umgewandelt werden 
wird, so stark nämlich, daß sich unser Ich 
verströmt in der Liebe zu Gott" (Schmaus 
233). Und man kann hinzufügen: Am Kampf 
der guten gegen die bösen Engel wird uns 
anschaulich vor Augen gestellt, daß alles 
geschöpfliche  Ringen  ein Kampf für  oder 



Literaturberidit 391 

gegen Gott und damit für oder gegen Chri- 
stus und sein Reich ist. Da die Welten der 
Engel, der guten wie der gefallenen, seit 
ihrem Ja oder Nein zu Gott endgültig be- 
festigt sind, ist der einzig umkämpfte Raum 
die Welt des noch nicht so endgültig ent- 
schiedenen Menschen. Wie wichtig ist es, 
welcher Dimension der Mensch sich grund- 
sätzlich erschließt, der der gegnerischen 
Mächte oder der Christi. Die Taufe machte 
zwar eine ,Vor-Eingenommenheit' des Men- 
schen für Christus aus. Aber es braucht noch 
seine entscheidende Hinwendung zu Chri- 
stus im Glaubensgehorsam. Denn grund- 
sätzlich hat Christus zwar den Sieg über die 
bösen Mächte davongetragen. Aber er hat 
damit dem einzelnen Menschen nur den Zu- 
gang zu Gott ermöglichen wollen, hat gleich- 
sam die Barrikaden zertrümmert, die die 
,Mächte' errichtet hatten, indem sie •sich 
der Welt und der Menschen in der Weise 
bemächtigt haben, daß sie diese in ihrem 
Geist erscheinen lassen, Welt und Dasein in 
ihrem Sinn herstellen, vorstellen, darstellen, 
zustellen, in jeder Weise in ihrem Geist 
auslegen". •Um so mehr müssen die Glie- 
der der Kirche ... ihnen Widerstand leisten. 
Sie müssen versuchen, sie im Glauben und 
Gehorsam, in den Werken der Gerechtigkeit 
und Wahrheit und unter unablässigem Ge- 
bet, nüchtern und wachsam und mit der Ga- 
be der Unterscheidung der Geister zu be- 
siegen und in der Kirche einen von ihnen 
nicht beherrschten Raum durch das Opfer zu 
schaffen, zum Zeichen des kommenden neuen 
Himmels und der neuen Erde" (Schlier 62f.). 
Und hier leisten die guten Geister ihren 
Beitrag für Gottes Sieg: •Die Engel ergän- 
zen, wo sie ihr Tun dem unseren verbinden, 
nicht das Werk Christi, aber sie ergänzen 
als himmlische Diakone des Heiligen Gei- 
stes das unsere. Sie haben keine selbstän- 
dige Aufgabe innerhalb der Kirche; sie die- 
nen hier nur. Da sie keiner Erlösung bedürf- 
tig sind, ist ihre Mitwirkung bei der Erlö- 
sung der Welt nicht notwendig wie die des 
Menschen, der erlöst wird. Trotzdem sind 
die Interessen Christi, des Erlösers, der das 
Haupt der ganzen Schöpfung ist, ganz die 
ihren und Gott hat ihrer Liebe zu uns und 
ihrem Eifer für ihn ... einen großen Raum 
gegeben8." 

3A. Winklhofer, Der Priester und 
die Welt der Engel, in: Trierer Theol. Zeit- 
schr. 66(1957)218. 

Mit dem Hinweis auf die Tatsache, daß 
Christus das Haupt der ganzen Schöpfung, 
also auch der Engel ist, dürfte u. E. der für 
die Einordnung der Angelologie in das Ge- 
samt der Dogmatik fruchtbarste Punkt be- 
rührt worden sein. •Wie alle Geschöpfe, so 
sind auch die Engel auf Christus hin erschaf- 
fen, so daß er auch ihr Haupt ist (Col 1, 16). 
Wer dies nicht sieht, dem können die Engel 
sogar eine Gefahr werden (Rom. 8, 38), in- 
dem sie in seinem Glauben jenen Raum ein- 
nehmen, der nur Christus gebührt" (Schmaus 
229). Aber diese Bezogenheit der Engellehre 
auf die Christologie ist immer noch mehr 
Wunsch und Forderung des Theologen an 
die Theologie als klare Erfüllung. Nach K. 
Rahner (LThK 537) ist •die Angelologie 
letztlich nur als inneres Moment an der 
Christologie zu begreifen: die Engel sind in 
ihrem Wesen personale Mitwelt des ge- 
äußerten und entäußerten Wortes des Va- 
ters ..., und ihre Differenz zu den Men- 
schen müßte als Abwandlung dieses Engeln 
und Menschen gemeinsamen Wesens begrif- 
fen werden, das selbst zu seiner höchsten, 
gnadenhaften Erfüllung in dem Wort Got- 
tes kommt. Von da aus wären die Gnade der 
Engel als Gnade Christi, Christus als Haupt 
der Engel, die ursprüngliche Einheit der 
Welt und der Heilsgeschichte mit Engeln 
und Menschen in ihrer gegenseitigen Ober- 
und Unterordnung, die Veränderung, die 
die Rolle der Engel in der Heilsgeschichte 
erfährt, verständlich zu machen. Von der 
Christologie her erfährt die Angelologie ihr 
letztes Maß und ihre umfassende Begrün- 
gung". 

Ob dieses Wunschziel allerdings voll er- 
reicht werden kann, wenn anders man da- 
bei die Mahnung von J. Wagner (Der Engel 
in der Welt von heute 16) beherzigt, im 
Hinblick auf das Leben und Denken des 
modernen Menschen absolute Redlichkeit im 
Reden und Schreiben über die Engel obwal- 
ten zu lassen: •Wir wollen und sollen nur 
sagen, was wir im Glauben wissen. Wir 
sollten nicht über das hinausgehen, was eine 
gesunde Exegese der Heiligen Schriften und 
der Liturgie, eine erleuchtete Überprüfung 
der Geschichte der Angelologie der Kirche 
und das kirchliche Lehramt selber uns sagen. 
Dieser sicherlich bescheidene Saum am Man- 
tel einer großartigen Wirklichkeit wird 
glaubwürdiger sein als eine allzu genaue Be- 
schreibung des Mantels selbst". Jos. Grotz SJ 




