
BUCHBESPRECHUNGEN 

Heilige Schrift 

Völkl, Richard: D ie S elb s tlieb e 
in der Heiligen Schrift und 
bei Thomas von A quin (Mün- 
chener Theologische Studien, II. Syste- 
matische Abteilung 12. Band). München, 
Karl Zink Verlag 1956, XIX u. 354 S., 
DM 24,•. 

Um die Bedeutung dieses moraltheologi- 
schen Erstlingswerkes zu würdigen und die 
Absichten des Vf.s zu verstehen, ist es rat- 
sam, unmittelbar nach der Einleitung die 
Zusammenfassung am Schluß des Buches 
(312•327) zur Kenntnis zu nehmen. Hier, 
wo die Folgerungen behandelt werden, die 
Völkl für die Moraltheologie und das Chri- 
stenleben aus den Ergebnissen seiner Stu- 
dien gezogen wissen will, treten deutlich die 
Motive und Anliegen hervor, die ihn be- 
stimmten, die Selbstliebe bei Thomas v. A. 
zum Gegenstand seiner Dissertation zu ma- 
chen. 

Ein erster, äußerer Beweggrund war die 
da und dort aufgestellte Behauptung, die 
katholische Moraltheologie habe sich durch 
ihren engen Anschluß an die thomasische 
Ethik und die damit gegebene Übernahme 
der griechischen, besonders der aristoteli- 
schen Philosophie und Anthropologie auf 
weite Strecken von der neutest?mentlichen 
Sittenlehre entfernt. Der einflußreichste 
Meister der christlichen Moralwissenschaft 
habe die Ethik Jesu und seiner Apostel zu 
einem simplen Naturgesetz, zu einer philo- 
sophisch-rationalen Lebenslehre herabge- 
würdigt. In dieser Verallgemeinerung wird 
der oft gehörte Vorwurf durch Völkl von 
Anfang an zurückgewiesen und im Laufe 
seiner Untersuchungen immer wieder mit 
Nachdruck betont, daß weder der natür- 
liche, begehrliche Eros der Griechen noch 
die Lohnsucht im späteren altte-t-TnenH'r^en 
Judentum, sondern die übernatürliche, 
selbstlose Agape des Neuen Testamentes 
das ausschlaggebende Motiv der hochscho- 
lastischen Ethik sei. 

Um diese Grundsatzthese von einer neuen 
Seite her zu beweisen, wird aus der Cari- 
taslehre des Aquinaten mit Bedacht seine 
Beurteilung der Selbstliebe herausgegrif- 
fen; denn wenn irgendwo, müßte an diesem 
Punkt sein Gegensatz zum Hauptgebot des 
Christentums zutage treten In diesem Sin- 
ne werden die biblische Sicht der Selbst- 
liebe und die des hl. Thomas einander ge- 

genübergestellt und ihre Stellung zur Got- 
tes- und Nächstenliebe einer Prüfung unter- 
zogen. Dabei kam heraus, was von vornher- 
ein zu erwarten war: daß zwischen den vor- 
wiegend existentiellen Aussagen der Hl. 
Schrift und den Wesensaussagen der scho- 
lastischen Wissenschaft Unterschiede beste- 
hen, die sich bei der je verschiedenen Be- 
handlung des gleichen Gegenstandes von 
selbst erklären und in keiner Weise dazu 
berechtigen, die gesamte Selbstliebe-Lehre 
des hl. Thomas als schriftfremd oder gar als 
schriftwidrig hinzustellen. 

Darüber hinaus glaubt aber Völkl fest- 
stellen zu müssen, daß das ethische Grund- 
anliegen des Neuen Testamentes, die Du- 
bezogene Agape, durch Konzessionen an die 
Selbstliebe bei Thomas •umakzentuiert" und 
im großen Umfang •entradikalisiert" und 
verharmlost worden sei. Ja, man gewinne 
aus der thomasischen Ethik bisweilen den 
Eindruck, als sei das Grundgebot: Liebe dich 
selbst, und nicht: Liebe Gott und deinen 
Nächsten, und als sei die Grundbedingung 
zum Eintritt in das Gottesreich die •geord- 
nete" Selbstliebe und nicht die radikale 
Selbstverleugnung. Der thomasische Primat 
der Selbstliebe sei der Lehre Jesu fremd. 
Auch das biblische Nein zum Reichtum dürfe 
nicht auf Sonderfälle eingeschränkt werden; 
denn der Reichtum sei nach dem Worte Je- 
su so schlecht, daß seine einzige sittliche 
Verwendung darin bestehe, ihn wegzugeben. 
Einen Rat zur Armut gäbe es im Neuen 
Testament nicht, da jeder im konkreten Fall 
der Berufung für seine Person dazu ver- 
pflichtet sei. 

Die größten Unterschiede zur Heiligen 
Schrift findet Völkl in der scholastischen 
Feindesliebe. Nach Thomas liebe man •Gott 
im Feind", während es sich bei Jesus um die 
Liebe zu dem konkreten ich-feindlichen 
Menschen handle, also nicht um eine er- 
weiterte Gottesfreundschaft oder um eine 
verborgene Liebenswürdigkeit im Feinde 
selbst. Die Feindesliebe der Schrift weiche 
auch insofern von der Lehre des Aquinaten 
ab, als sie nicht nützlich und verdienstlich, 
sondern vom Lohngedanken so gut wie un- 
abhängig sei. Vor allem aber spiele in der 
thomasischen Feindesliebe die Rücksicht auf 
das Ich eine Rolle, während bei Jesus nur 
das unerreichbare Vorbild des himmlischen 
Vaters maßgebend sei. Weil für das natür- 
liche Ich das Gebot des Herrn zu schwer sei, 
habe es Thomas mit der Tradition erleich- 



Buchbesprechungen 393 

tert, den Verpflichtungscharakter des Vater- 
vorbilds abgeschwächt und aus den unnatür- 
lichen und unmenschlichen Forderungen der 
Feindesliebe Jesu einen •Rat" gemacht. 

Diese wenigen Andeutungen mögen ge- 
nügen, um das radikale Ethos zu kennzeich- 
nen, das Völkl der thomasischen Selbstliebe 
entgegenstellt. Ihm erscheint das Gebot der 
Gottesliebe in der Form der Nächstenliebe 
so vordringlich und beherrschend, daß er die 
Existenz der Selbstliebe zwar nicht leugnet, 
aber ihren Anwendungsbereich in den Gren- 
zen der Gottes- und Nächstenliebe einengt. 
Die Moraltheologen müßten aber auf viele 
Fragen die Antwort schuldig bleiben, wenn 
sie den sola-scriptura-Standpunkt vertreten 
und die philosophische Ethik und die tra- 
ditionelle Kirchenlehre ignorieren wollten. 
Davon kann aber bei katholischen Exegeten 
in keiner Weise die Rede sein. Völkl sagt 
selber (316), daß die Hl. Schrift über man- 
che Lebensfragen ganz oder nahezu schweigt, 
über welche die Moraltheologie heute und 
zu allen Zeiten handeln müsse. 

Ob es unter diesen Umständen nicht rat- 
sam gewesen wäre, an gegebener Stelle dar- 
auf aufmerksam zu machen, daß • wie in 
der Glaubenslehre, so auch in der Sitten- 
lehre • Exegese und neutestamentliche 
Ethik wohl das erste und grundlegende, 
nicht aber das letzte Wort zu sagen haben? 
Das letzte Wort sagt immer das lebendige 
Lehramt der Kirche, das von der in der 
kirchlichen Tradition entfalteten Schrift- 
wahrheit ausgeht und diese mit den philo- 
sophisch-theologischen Begriffen ihrer Zeit 
zum Vollverständnis zu bringen sucht. Auf 
diese Weise hat auch der hl. Thomas einen 
Beitrag zur christlichen Agape-Lehre gelei- 
stet, der ihn • wie zuletzt noch H. M. 
Christmann gezeigt hat (Heidelberg, Kerle- 
Verlag 1958) • zu einem der größten Theo- 
logen der Liebe macht, der aber in keiner 
Weise, weder inhaltlich noch formal, ein 
Ende der theologischen Spekulation bedeutet. 

Völkl war darum zwar berechtigt, das 
thomasische Grundethos nachzuprüfen und 
die Verluste festzustellen, die die ethischen 
Aussagen des Neuen Testaments durch die 
Verbindung mit der aristotelischen Philoso- 
phie und Tugendlehre an Radikalität der 
Forderungen, Paradoxie der Sprache und 
durch die natürlichen Konzessionen an die 
Selbstliebe erlitten haben. Diese Verluste 
sind aber bis zu einem gewissen Grad unver- 
meidlich und werden vor allem dadurch aus- 
geglichen, daß das übernatürliche, thomasi- 
sche Moralprinzip die natürliche Sittlichkeit 
deutet und in die übernatürliche Heilslehre 
einordnet. Zur gesamten christlichen Sitten- 
lehre gehört auch das Naturrecht, das durch 
die Gnade nicht aufgehoben, sondern voll- 

endet wird. Eine Trennung der Selbstliebe 
von der Gottes- und Nächstenliebe wäre 
eine Vergewaltigung der menschlichen Na- 
tur und ein Verstoß gegen die theologische 
Tugend der Hoffnung, in der ja ein Ver- 
langen nach dem Besitz Gottes lebendig ist, 
das mit der Liebe zu dem viel höheren un- 
endlichen Gut sicher in keinem Gegensatz 
steht. 

Im Grunde denkt Völkl auch nicht daran, 
die Selbstliebe aus dem System der katho- 
lischen Moraltheologie auszuscheiden. Er 
will sie nur beschränken und der Liebe zu 
Gott und dem Nächsten ein- und unterge- 
ordnet wissen. Das Verdienst seines anregen- 
den Werkes sehen wir darin, daß es eine 
biblische Theologie der Selbstliebe bietet, 
wie sie im deutschen Sprachraum bisher nicht 
vorhanden war, und daß es den Moraltheo- 
logen und den •frommen Christen" eine 
Rückbeziehung auf das Liebesethos der Hl. 
Schrift ans Herz legt, was nie genug ge- 
schehen kann. Inwieweit schon heute •die 
Liebe als Aufbauprinzip der Moraltheolo- 
gie" gefordert und gefördert wird, zeigt ein 
gleichnamiger Aufsatz von Josef Fuchs in 
der •Scholastik" (29, 1954, S. 79ff.) mit Hin- 
weisen auf einschlägige französische Lite- 
ratur, die Völkl bei Abfassung seiner Schrift 
noch nicht zugänglich war. Sehr hilfreich 
sind auch die •Anliegen heutiger Moral- 
theologie", die von Alfons Auer im 3. Heft 
des lfd. Jahrganges der (Tübinger) Theolo- 
gische Quartalschrift (1958, S. 275•306) ver- 
treten werden. H. Bleienstein SJ 

1. Schelkle, Karl Hermann: Jün- 
gerschaft und Apostolat.Eine 
biblische Auslegung des priesterlichen 
Dienstes. Freiburg i. Br., Verlag Herder 
(1957), 137 S., Ln. 7,20 DM. 

2. Schürmann, Heinz: Das Gebet 
des Herrn. Aus der Verkündigung 
Jesu erläutert. Freiburg, Verlag Herder 
(1958), 143 S., Ln. 6,80 DM. 

3. Schilling, Othmar: Das Heili- 
ge und das Gute im Alten Te- 
stament. Mainz, Matthias-Grüne- 
wald-Verlag(1957), 54S., kart.2,50DM. 

4. Trilling, Wolf gang: Christus- 
geheimnis • Glaubensge- 
heim ni s. Eine Einführung in das 
Markus-Evangelium. Mainz, Matthias- 
Grünewald-Verlag (1957), 57 S., hart. 
2,80 DM. 

Daß Fachexegeten über den Rahmen von 
wissenschaftlichen Veröffentlichungen hinaus 
Kernstücke der beiden Testamente für einen 



394 Buchbesprechungen 

größeren Leserkreis auslegen und damit so- 
wohl dem persönlichen Beten wie der Ver- 
kündigung einen großen Dienst erweisen, ge- 
hört mit zu den erfreulichen christlichen Tat- 
sachen unserer Zeit. Wert und Notwendig- 
keit solcher Hilfen sind um so mehr gegeben, 
als in der Exegese heute Früchte jahrzehnte- 
langer Arbeit heranreifen, die nicht dem 
engen Kreis der Fachgelehrten vorbehalten 
bleiben dürften. Einige der hier angezeig- 
ten Bücher sind aus der unmittelbaren Ver- 
kündigung entstanden, und es scheint uns be- 
zeichnend, daß drei von ihnen ursprünglich 
in Leipzig (St.-Benno-Verlag) erschienen 
sind. 

1. Der Tübinger Neutestamentier widmet 
seine biblischen Studien über Jüngerschaft 
und Apostolat, über Seelsorge, Verkündi- 
gung und Kult in den ersten christlichen Ge- 
meinden, über die Apostel als Priester und 
über die Nachfolger im apostolischen Amt 
seinen Mitbrüdern zum 25. Jahrestag der 
gemeinsamen Priesterweihe. Damit ist ihr 
erster Sinn angegeben: Sie sollen der Ver- 
tiefung des priesterlichen Ethos dienen. 
Letztlich legen sie aber das biblisch-religiö- 
se Fundament für jedes, auch das Laienapo- 
stolat.Bei aller gedanklichen Dichte und wis- 
senschaftlichen Gründlichkeit bleibt das Buch 
leicht lesbar und immer anregend. An Be- 
legen und Literaturhinweisen wird nur das 
Notwendigste in Anmerkungen notiert. • 
An einer Stelle des Buches ist uns allerdings 
eine Frage gekommen. Mit Recht schreibt der 
Vf. dem ntl. priesterlichen Dienst zwei Auf- 
gaben zu: die Wortverkündigung und den 
Kult; das läßt sich aus den Apostelbriefen 
belegen (S. 104•107). Kann zur Bestätigung 
dafür aber auch das atl. Priestertum heran- 
gezogen werden, wieder Vf. es tut (S. 107 f)? 
Uns scheint nicht. Und noch viel weniger 
läßt sich die Doppelaufgabe des Priesters 
religionsgeschichtlich belegen (ich verstehe 
nicht, wieso der Vf. dies aus G. van der 
Leeuw, Phänomenologie der Religion 
[21956], S. 240•243, herauslesen will). Re- 
ligionsgeschichtlich gesehen sind Propheten- 
tum und Priestertum klar voneinander un- 
terschieden und im allgemeinen nicht in 
einer Person vereint. Das Priestertum ist 
institutionell; sein Inhaber ist der König, 
das Staatsoberhaupt, der pater familias; sei- 
ne Aufgabe ist der Kult. Das Prophetentum 
ist charismatischer Natur; seine Aufgabe 
ist das Sprechen im Geist (vgl. van der 
Leeuw, a.a.O., 244ff.). Das ist auch im AT 
• von Ausnahmen abgesehen • noch so. 
Der Unterricht des atl. Priesters im Gesetz 
(törä) ist nicht Verkündigung im Sinne des 
NT (vgl. Haag, Bibellexikon, Sp. 1363). Erst 
in Christus wurden Priestertum und Pro- 
phetentum in einer Person und einem Amt 

vereinigt. Es ist also eine Eigenart des ntl. 
Priestertums, daß es auch das Prophetentum 
im Sinne der Verkündigung in sich enthält, 
auch wenn das in der Urgemeinde noch nicht 
so klar zum Ausdruck kommt, da hier das 
rein charismatische Prophetentum noch eine 
bedeutendere Rolle zu spielen scheint. 

2. Ober das Vaterunser ist in den letzten 
Jahrzehnten außerordentlich viel geschrie- 
ben worden. Schürmann macht sich die Er- 
gebnisse der Forschung selbstverständlich 
zunutze, bewahrt dabei aber doch seine 
Eigenart. Er interpretiert das Vaterunser 
aus der Gesamtverkündigung Jesu, vor al- 
lem aus dem Zentralgedanken dieser Ver- 
kündigung, aus dem Geheimnis des eschato- 
logischen und in Christus schon gegenwär- 
tig gewordenen Reiches Gottes. Damit ist 
aber das Vaterunser • vor allem in der 
gedrängten Form bei Lk • seinerseits wie- 
der der Schlüssel für die Verkündigung Je- 
su. Mag auf diese Weise auch die eine oder 
andere Einseitigkeit und Überspitzung ge- 
geben sein, so ist dafür doch die hierdurch 
gewonnene Einheit des Herrengebetes um 
so beeindruckender. Auf jeden Fall ist es an 
der Zeit, daß das ursprüngliche, vom Herrn 
intendierte Verständnis des Vaterunsers in 
der heutigen Verkündigung wieder mehr 
zur Geltung kommt, auch wenn damit lieb- 
gewordene und durchaus berechtigte Ausle- 
gungen und Anwendungen der Vaterunser- 
bitten ein wenig in den Hintergrund treten. 
- Die Tatsache, daß das Büchlein aus Vor- 
trägen des Vfs. vor Priestern hervorgegan- 
gen ist, also eine geistige Unterweisung sein 
sollte, wird in Sprache und Gedankengang 
immer wieder spürbar. 

3. Das AT wird in der kath. Verkündigung 
und Frömmigkeit immer noch stiefmütter- 
lich behandelt; sehr zum Nachteil beider 
Testamente. Ist es doch nicht so, als ob es 
durch das NT einfach überholt wäre. Man- 
che Geheimnisse Gottes und seiner Offen- 
barung kommen vielmehr gerade im AT 
einzigartig und unüberholbar zum Ausdruck. 
Das gilt z. B. von der Heiligkeit Gottes, die 
im NT eher vorausgesetzt als ausführlich 
dargestellt wird, während sie im AT ein 
zentrales Stück der Offenbarung ausmacht 
und das Bild • nicht nur des gewaltigen, 
erschreckenden, sondern auch des grundlos 
barmherzigen • Gottes geradezu bestimmt. 
In großer Klarheit und Durchsichtigkeit be- 
schreibt Schilling die Heiligkeit zunächst als 
ontische, sodann als ethische Kategorie. 
Ausgehend von der Dornbuschvision des 
Moses untersucht er einleitend, wann und 
warum in der Schrift Dinge oder Menschen 
heilig genannt werden und stellt fest, daß 
dies aus einer besonderen Beziehung zu 
Gott, aus einem •Dasein vor und für Gott" 



Buchbesprechungen 395 

geschieht. Der tiefste Grund der Heiligkeit 
ist aber das Sein Gottes selbst. Darum ist 
der Wesensname Gottes •der Heilige", der 
als der Herrliche, Herrscherliche und Er- 
habene in Erscheinung tritt und dem der 
Mensch in Staunen und Furcht begegnet. 
Erst aus der seinshaften Heiligkeit Gottes 
ergibt sich seine ethische Heiligkeit, seine 
vollkommene Gutheit, die sich aber nicht nur 
als Güte, sondern z. B. auch als sittlicher 
Zorn offenbart. Hieran schließt sich u. a. die 
wichtige Folgerung, daß die •Furcht des 
Herrn" ein entscheidendes Merkmal unserer 
Frömmigkeit sein muß und bei aller Liebe 
immer bleibt. • Bisweilen • vor allem am 
Anfang • ist die Sprache des Vf.s leider 
etwas zu abstrakt. Dafür wird man aber im- 
mer wieder reichlich belohnt, wenn die Hl. 
Schrift selbst ausführlich zu Wort kommt. 
Nicht ganz einsichtig scheint uns die innere 
Verbindung zwischen ontischer und ethischer 
Heiligkeit gemacht. 

4. Einfacher in Sprache und gedanklicher 
Führung ist das Büchlein von Trilling. Nach 
einer kurzen Gesamtcharakterisierung des 
Markusevangeliums schildert er zunächst das 
besondere Christusbild des zweiten, aber 
ältesten Evangeliums (Christus der Mensch, 
der Prophet, der Messias, der Menschen- 
sohn), sodann die Art und Weise, wie die 
verschiedenen Gruppen von Zuhörern (das 
Volk, die Führer, die Jünger) auf das ih- 
nen begegnende Christusgeheimnis antwor- 
ten. Hier wird dargelegt, wie der Glaube an 
Christus zustande kommt, was dieser Glau- 
be ist (Vertrauen, Verstehen, Nachfolge Je- 
su und Hingabe an ihn) und wie er sich vom 
atl. Glauben unterscheidet. In notwendig 
sehr gedrängter Form macht hier der Vf. 
mit den Ergebnissen der heutigen Exegese 
bekannt. Eine ernste, aber gute Einführung, 
die zur Schriftlesung anregt und diese frucht- 
bar macht. Fr. Wulf SJ 

Frömmigkeitsgeschichte 

Knox, Ronald A.: Christliches 
Schwärmertum. Ein Beitrag zur 
Religionsgeschichte. Köln u. Ollen, Ja- 
kob Hegner (1957), 542 S., Ln. 38 DM. 

Das Drama der Kirchengeschichte erhält 
seine bedrohlichen Akzente in gleichem Maß 
von außen wie von innen. Fast möchte man 
meinen, daß die gewalttätigen Anstöße von 
außen, Verfolgungen, Kriege, Verweltli- 
chung, geringere Gefahr bedeuten, als jener 
innere Aufstand, dessen schärfste Formen 
das Schisma und die Häresie sind. Wie ein 
böses Verhängnis stellt dieses innerrevolu- 
tionäre Element in allen Epochen ihrer Ge- 
schichte den Frieden und die Einheit der 
Kirche in Frage. Tragisch mutet dabei an, 
daß es jeweils die Frommen sind, die den 
Anfang machen. Jene seltsame Neigung der 
Menschen zum Extrem tritt dabei ins Spiel, 
eine Neigung, den königlichen Weg der 
Klugheit, den Weg der ausgewogenen Mit- 
te zu verlassen, um sich rechts oder links 
einen eigenen Weg zu bahnen, dessen Rich- 
tung vermeintlich vom Heiligen Geist selbst 
gewiesen, in Wahrheit aber aus eigenem Er- 
messen gewählt wird, das sich nicht zu sel- 
ten zur Vermessenheit steigert. Diese Ver- 
suchung der Frommen, frommer zu werden 
als die Kirche, in der, wie sie meinen, der 
Geist zu erlöschen droht, ist eines jener 
Grundmotive der Kirchengeschichte, das ihre 
Dramatik ausmacht. 

Gottfried Arnold (1666•1714) hat, wie 
bekannt, seinen Entwurf der Kirchenge- 
schichte von der Kenntnis dieser eigentüm- 

lichen Gesetzlichkeit aus geplant und durch- 
geführt, nicht ohne selbst dabei in eines je- 
ner Lager abseits vom Weg der Mitte ab- 
zuwandern. Seine •Unparteiische Kirchen- 
und Ketzerhistorie von Anfang des Neuen 
Testamentes bis 1688" läßt die Ketzer, ins- 
besondere die •Mystiker" unter ihnen, als 
die wirklichen Christen erscheinen, während 
die orthodoxe Christenheit in stetem Ab- 
gleiten von der Höhe des Urchristentums be- 
griffen ist. 

Der 1957 verstorbene englische Konvertit 
Ronald Knox hat nun ein Werk hinterlas- 
sen, dessen Titel •Enthusiasm" von Paula 
Habelaar und Auguste Schorn, die für die 
meisterliche deutsche Übertragung verant- 
wortlich zeichnen, nicht übernommen, son- 
dern in •Christliches Schwärmertum" ge- 
wandelt wurde • übrigens durchaus im Ein- 
verständnis mit dem Autor. Man ist zu- 
nächst geneigt, hier ein katholisches Gegen- 
stück zu Arnolds Ketzerhistorie zu vermuten. 
Doch ist dem nicht so. Das Anliegen des Ver- 
fassers ist durchaus verschieden von den Ab- 
sichten Arnolds. Einmal ist nämlich für 
Knox ein Schwärmer nicht gleich schon ein 
Ketzer, zum anderen möchte er gar keine 
Kirchengeschichte schreiben, sondern nur das 
Phänomen der Versuchung des Frommen, 
auszubrechen aus dem Kreis der unfromm 
werdenden Kirche, ins Blickfeld rücken, und 
das nicht erschöpfend, sondern mit Berich- 
ten über besonders breit sich auswirkende 
Bewegungen wie etwa den Jansenismus, den 
Quietismus, den Methodismus. Er will •jene 
frommen Kreise schildern, die durch ein Zu- 



396 Buchbesprechungen 

viel an Eifer die Einheit der Kirche gefähr- 
den, die einen Widerstreit zwischen dem 
Charismatischen und dem Institutionellen 
in der Kirche" erleben und durchfechten 
(S. 503). 

Vor seiner Konversion hatte sich der da- 
mals •evangelikale Anglikaner" mit dem 
englischen Methodismus beschäftigt und kam 
von da zurück auf den Quietismus, dann den 
Jansenismus, die ihm durch Henri Bremonds 
Forschungen und Werke vor allem zugäng- 
lich wurden. Dreißig Jahre lang beschäftig- 
te ihn der ganze Fragenkreis, in den er dann 
auch die mittelalterlichen Häresien, die früh- 
christlichen Bewegungen des Donatismus und 
Montanismus, und schließlich den Enthusias- 
mus im Korinth des hl. Paulus einbezog. 

So trat ihm immer klarer ein Grundsche- 
ma allen christlichen Schwärmertums vor 
den Blick, das in dem einleitenden Kapitel 
(S. 13•20) entworfen wird und das wie ein 
Leitmotiv und methodisches Prinzip das 
ganze Werk durchzieht und bestimmt, ein 
Schema, das begriffen werden kann aus dem 
Wesen der sichtbar- und unsichtbaren Kir- 
che, der natürlich-übernatürlichen Heilsge- 
meinschaft, der charismatisch begründeten 
und getragenen, dabei institutionell gesicher- 
ten Gemeinschaft der Erlösten. 

Die Elemente dieses Grundschemas sieht 
Knox darin, daß ein Zuviel an frommem Ei- 
fer in einem kleinen Kreis sichtbar wird, 
einer •Elite", die weniger weltlich leben will 
als ihre Nachbarn, sorgsamer als diese auf 
die Führung durch den Heiligen Geist, der 
unmittelbar zu ihnen spricht, achten will. 
Kritik, die sie erfahren und die sie selbst 
üben, führt zur Absonderung. Es kommt zum 
Bruch (durch Verurteilung oder Trennung). 
Die Spaltung führt zu neuer Spaltung. Der 
Enthusiasmus, die •Prophetie" der Anfänge 
erlahmt oder erlischt, das •Charismatische" 
geht unter in einem nun doch als notwendig 
empfundenen Institutionellen. Als Grund- 
tendenz nennt Knox bei allen jenen •Ultra- 
supranaturalismus" (S. 14), der von der 
Gnade Gottes greifbare Resultate erwartet, 
die Ausnahme (Heiligkeit) zur Regel erhebt, 
eine persönliche Religiosität ohne Gesetz, 
ohne Sakrament und ohne Kult pflegen will. 
Charakteristisch erscheint außerdem nicht 
selten ein Wechsel von sittlichem Rigorismus 
zu hemmungslosem Antinomismus (aus fal- 
schem Freiheitsbegriff stammend), und auch 
ein Ausklingen solch exzentrischer Spiritu- 
alität in hysterischen Exzessen (Circumcel- 
lionen, Konvulsionisten). Natürlich wandelt 
sich dieses Grundschema historisch ab, kehrt 
aber in dieser oder jener Form im Verlauf 
der Kirchengeschichte immer wieder. 

Die einführenden Kapitel über Korinth, 
Montanus,  Donatus  (S.  21-76)   illustrieren 

bereits das Schema, ohne daß sie verführen 
wollen, innere Verbindungs- bzw. Entwick- 
lungslinien zu späteren Erscheinungen zu 
entdecken. Die Ausführungen über Korinth 
(eine Exegese der hier einschlägigen Kapitel 
des ersten Paulus-Briefes an die dortige 
Gemeinde) wollen jene immer wiederkeh- 
rende Auffassung der Schwärmer widerle- 
gen, als sei die Urkirche ein Spiegel christ- 
licher Vollkommenheit gewesen. Bei den 
Montanisten erscheint erstmalig jener von 
den Schwärmern betonte und falsch begrif- 
fene Gegensatz von Fleisch und Geist, Psy- 
che und Pneuma. Die Geschichte der Donati- 
sten bringt ein erstes Beispiel für jenen fast 
als notwendig anmutenden Zerfallsprozeß, 
der aus der einmal vollzogenen Spaltung 
eine Mehr- bzw. Unzahl von Splittersekten 
entläßt. 

Zur Neuzeit führen zwei knappe Kapitel 
über die mittelalterliche Häresie (S. 77 bis 
115), denen am ehesten anzumerken ist, daß 
Ronald Knox keine wissenschaftliche Mono- 
graphie hat schreiben wollen, keine eigentli- 
che Ketzergeschichte. Es fehlt das Gespräch 
mit der modernen Forschung, mit Herbert 
Grundmann, Arno Borst, Ilarino da Milano, 
Morghen und anderen. Knox arbeitet nur 
zusammenfassend die Grundmotive heraus: 
den Dualismus und die manichäische Kir- 
chenordnung, die Ablehnung der Kindertau- 
fe, die nun traditionelle Spannung von Ri- 
gorismus und Antinomismus, das Ideal der 
Einfachheit (vita apostolica), die Ablehnung 
des unwürdigen Priesters, die unsichtbare 
Kirche, den Aufstand wider den Intellekt. 

Der Hauptteil des Buches hebt mit dem 
Kapitel über die Wiedertäufer und die Re- 
formation an (S. 116•135), dem sich er- 
gänzend und weiterführend ein Referat über 
Georg Fox und die Sekten des 17. Jahrhun- 
derts anschließt, das sich auch mit dem 
Quäkertum beschäftigt (S. 134•160). 

Erst in dem Augenblick, da Luther die 
abendländische Theologie von Grund auf 
erschüttert, so meint Knox, beginnt das 
Schwärmertum wirklich Gestalt anzuneh- 
men und tritt in der Zeit des englischen 
Commonwealth (1649•1660) geschichtlich 
profiliert in Erscheinung. 

Den breitesten Raum nehmen aber dann 
die Ausführungen über den Jansenismus und 
den Quietismus einerseits (S. 161•348) und 
den Methodismus der Brüder Wesley an- 
dererseits ein (S. 377•498). Man spürt, daß 
diesen Fragen die eigentliche Aufmerksam- 
keit des Verfassers zugewandt blieb. Knox 
schöpft dabei nicht nur aus Sainte-Beuve und 
Henri Bremond, sondern aus seiner eigenen 
Belesenheit in vielen originalen Schriften 
dieser Bewegungen. Gegenüber Henri Bre- 
mond wird eine vielfache Reserve sichtbar. 



Buchbesprechungen 397 

Im Zusammenhang dieser Kapitel, in denen 
ja ein vielfach zu betonender Einfluß der 
Frau (im Kloster wie im Salon) zur Spra- 
che kommt, macht sich jene leicht ins Ironi- 
sche abgleitende Haltung des Verfassers ge- 
genüber der Rolle der Frau im Frömmig- 
keitsleben der Kirche überhaupt bemerkbar, 
die aber auch früher schon anklingt: •Von 
der montanistischen Bewegung an ist die Ge- 
schichte des Enthusiasmus in hohem Maß 
eine Geschichte der Emanzipation der Frau 
und als solche nicht gerade eine gute Emp- 
fehlung" (S. 32f.). 

Das Kapitel über Port Royal gehört sicher 
zu den besten Partien des Buches. Mit siche- 
ren, zusammenfassend ordnenden Strichen 
werden die verwickelten Etappen dieser ins 
Schwärmerische, wenn nicht Häretische wan- 
dernden Richtung der französischen Fröm- 
migkeit gezeichnet. Überzeugend weiß Knox 
zu sagen, daß der ganze Streit um Port 
Royal mehr ein Streit um Personen als um 
Ideen war, weil eben die Frauen zu stark 
beteiligt waren • was Jean Orcibals For- 
schungen zusätzlich belegen, die Knox im 
übrigen leider nicht heranzieht. Knox trifft 
das Wesen des Jansenismus in seinen fünf 
Hauptschwächen, die er den fünf großen 
Jansenisten zuordnet: Mere Angelique und 
die Selbstbespiegelung von Port Royal, 
Saint-Cyran und die Ich-Bezogenheit von 
Port Royal, Nicole und der Legalismus von 
Port Royal, Arnauld und die Streitsucht von 
Port Royal, Pascal und der Pessimismus von 
Port Royal. Das schwärmerische Element 
wird erst im 18. Jahrhundert voll sichtbar 
in den Konvulsionisten von Saint-Medard. 
Sorgfältig und - bei aller Genauigkeit in der 
p-rcfeiiung _ vornehm berichtet Knox vom 
Quietismus der Molinos, Madame Guyon, 
von dem Streit zwischen Bossuet und Fe- 
nelon.Wie in den übrigen Teilen des Werkes 
bringt er eine Fülle von Mitteilungen aus 
breit gestreutem Quellenmaterial, zeichnet 
die Profile der Hauptgestalten mit jener 
Meisterschaft, die der besten Tradition eng- 
lischer Historiographie entspricht. 

Nach einem kurzen Zwischenbericht über 
die Böhmischen Brüder (S. 349•376), deren 
Einfluß ja erheblich nach England über- 
greift, läßt Knox sich auf John Wesley und 
seine Religion der Erfahrung ein. Für den 
deutschen Leser ist das besonders willkom- 
men, weil ihm hier die Persönlichkeit Wes- 
leys, Wesen und Entfaltung der von ihm 
ausgehenden religiösen Bewegung sehr kom- 
petent nahegebracht wird. Dann bricht das 
Werk ab, ein Epilog (490•501) faßt die 
Ergebnisse zusammen. 

Das rechtgläubige kirchliche Denken gibt 
keiner Lehre vor der anderen das Überge- 
wicht, kennt also nicht den ständigen Auf- 

stand des Piatonismus gegen die aristote- 
lische Sicht des Christentums wie das Schwär- 
mertum. Dazu steht und fällt für den 
Schwärmer die christliche Wahrheit mit der 
eigenen Erfahrung (im Geist), die Gefahr 
des Illuminismus (das innere Licht) ist stän- 
dig nahe, wie auch die andere Gefahr des 
Antinomismus. Ein falscher Gnadenbegriff 
liegt zugrunde, Schwärmertum ist wirklich 
•Ultrasupranaturalismus" mit seinem Miß- 
trauen gegenüber der menschlichen Vernunft, 
seinem ausschließlichen Vertrauen auf die in- 
nere Weisung, seiner Sucht nach Wundern. 
•Ich wollte", sagt Knox abschließend, •das 
Schwärmertum nicht kritisieren, sondern nur 
verstehen" (500). Auch abseitige religiöse 
Bewegungen haben, wie er meint, ebenso 
wie die offenbaren Häresien, einen provi- 
dentiellen Charakter gehabt, dem Ganzen 
wenigstens indirekt zu dienen vermocht. Für 
Knox ist das Schwärmertum als solches noch 
nicht das Gegenteil von Wahrheit, sondern 
nur eine falsche Akzentuierung. Sein Pro- 
test gegen die verhärteten Formen der In- 
stitutionen im religiösen Leben diente einem 
Erwachen der Geister. Indes bewies gerade 
die Tatsache, daß die schwärmerische Be- 
wegung selbst im Institutionellen jeweils 
endete, wie notwendig beides zusammen- 
gehört: das Charisma und die Verfassung, 
die Liebe und das Recht. 

Das Buch des geistvollen Engländers, das 
Werk eines humanistisch gebildeten, kulti- 
vierten, literarischen Künstlers, will kein 
fachwissenschaftlicher Beitrag zum For- 
schungsgebiet der Ketzergeschichte, der Dog- 
men- und Frömmigkeitsgeschichte sein. Sein 
Anliegen ist im Grunde ein pastorales (nicht 
umsonst war Knox immer zuerst Seelsorger): 
die überzeugende, fesselnde Schilderung je- 
ner exaltierten Frömmigkeitsbewegungen 
sollen an die in der Kirche ständig gegen- 
wärtige Gefahr erinnern, wie mühsam der 
Weg der Mitte, wie leicht dagegen das Ab- 
weichen von ihm ist, ja wie verführerisch, 
weil ein solches Abweichen ja zunächst als 
charismatische Berufung verstanden, als das 
Anliegen einer Elite empfunden wird, und 
damit den Vertretern ein schmeichelhaftes 
Erlesenheitsbewußtsein schenkt. Knox will 
auch zeigen, daß im Schwärmertum das stän- 
dig sich meldende Reformbedürfnis der Kir- 
che präsent ist (und in diesem Zusammen- 
hang hält er ein Nachlassen des Schwärmer- 
tums in der Gegenwart sogar für bedenk- 
lich), daß die angestrebte •re-form" aber 
sofort in Gefahr gerät, eine •de-formation" 
zu werden, indem sie sich in die beunruhi- 
gende Nähe von Schisma und Häresie be- 
gibt. Die amerikanischen Erweckungsbewe- 
gungen und die moralische Aufrüstung, 
blasse Nachklänge des früheren Schwärmer- 



398 Buchbesprechungen 

turns, sind der Gegenwart geblieben. Aber 
aus ihnen spricht nicht die Sorge einer 
eifernden Liebe, daß eine Kirche, die sich 
mit der Welt einläßt, sich selber aufgibt. 
Richtiges Schwärmertum, paradox gesagt, 
hat seinen Ursprung eben in der Kirche 
selbst. Hans Wolter SJ 

Aurelius Augustinus: Der Nutzen 
des Fastens (Deutsdie Gesamtaus- 
gabe seiner moraltheologischen Schrif- 
ten, Nr. 12). Übertragen und erläutert 
von Dr. Rudolph Arbesmann OESA, 
Würzburg, Augustinus-Verlag (1958), 
XXXVII u. 45 S., Hin. 7,20 DM. 

Wer sich bisher über die Schrift •Der Nut- 
zen des Fastens" genauer orientieren woll- 
te, tat sich schwer, da alle zu Rate gezoge- 
nen Autoren, mit Ausnahme der Mauriner, 
an ihrer Echtheit ihre Zweifel und Beden- 
ken hatten. Schuld daran ist die Mangel- 
haftigkeit der Textüberlieferung, die auf 
einer einzigen Handschrift beruht, die seit 
1506 spurlos verschwunden ist. Das ist auch 
der Hauptgrund, warum der Schrift selbst 
in neueren literaturgeschichtlichen und pa- 
trologischen Handbüchern wenig oder gar 
keine Beachtung geschenkt wird. Die erste 
Ausnahme machte der Amerikaner S. D. 
Ruegg, der den Text nach einem Fragment 
im Codex Vaticanus Latinus 5778 einer 
neuen Revision unterzog und auf Grund 
eingehender philologischer Studien wohl 
alle berechtigten Zweifel an seiner Echtheit 
beseitigt hat. 

Diese neue Textausgabe Rueggs (The 
Catholic University of America, Patristic 
Studies 85, Washington, D. C. 1951) liegt 
der vorliegenden Obersetzung zugrunde, die 
erste, die in deutscher Sprache gemacht wur- 
de. Ihr Bearbeiter ist der Deutsch-Amerika- 
ner R. Arbesmann, Ordinarius für klassische 
Philologie an der Fordham University in 
New York, der durch sein Werk über •das 
Fasten bei den Griechen und Römern (Gie- 

ßen 1929) und andere religionsgeschichtli- 
chen SpezialUntersuchungen rühmlich be- 
kannt geworden ist. 

Seiner Obersetzung schickt er eine Ein- 
führung voraus, die über Textgeschichte, 
Ausgaben, literarische Form und Inhalt der 
augustinischen Schrift De utilitate ieiunii zu- 
verlässige Auskunft gibt. Der Traktat ist 
fraglos eine Predigt, die der Kirchenvater 
wahrscheinlich am 19. Mai 411, an einem 
Freitag des sogenannten Pfingstfastens, ge- 
halten hat. Ihr Inhalt gliedert sich deutlich 
in zwei Teile. Im ersten (Kap. 1•6) wird 
über Wesen, Notwendigkeit und Zweck des 
Fastens gehandelt und gezeigt, daß das 
christliche Fasten nicht der Verachtung ir- 
gendwelcher Speisen und Getränke oder gar 
einer manichäischen Leibfeindlichkeit ent- 
springt. Das Fasten ist vielmehr ein heiliges 
Opfer, das der Christ Gott darbringt, ein 
Kultakt, der seinem religiösen Leben neue 
Spannkraft und Energie verleiht. Durch das 
Bestreben, in diesen ersten grundsätzlichen 
Teil das Fasten der Kirche vom Fasten der 
Heiden, Juden und Irrlehrer zu scheiden 
und durch ihre tiefe Sinndeutung die kirch- 
liche Fastenpraxis vor Veräußerlichung zu 
schützen, besitzen Augustins Darlegungen 
auch heute noch ihre Gültigkeit. Zeitbeding- 
ter ist der zweite Teil (Kap. 7•13), der 
eine übertragene Art des Fastens behandelt: 
das •Fasten von Häresie" und die daraus 
entspringende Eintracht, die unter den Chri- 
sten herrschen sollte. 

Die hier kurz skizzierten Ausführungen 
werden von Arbesmann in einem eigenen 
Kapitel, das seiner deutschen Textausgabe 
einen besonderen Wert verleiht, in die Ent- 
wicklungsgeschichte des altkirchlichen Fa- 
stens und die Gesamt-Fastenlehre Augu- 
stins hineingestellt. Der gut lesbaren Ober- 
setzung folgen 20 Seiten Erläuterungen, ein 
Verzeichnis der von Augustin zitierten 
Schriftstellen und Beispiele für rhetorisch- 
stilistische Redefiguren, die für die augu- 
stinische Predigtweise charakteristisch sind. 

H. Bleienstein SJ 

Textausgaben 

Thomas von Aquin: Glaube an 
Gott. Eine Erklärung des Glaubens- 
bekenntnisses und der Schriften über 
das Vaterunser und den Englischen 
Gruß. Ölten und Freiburg i. Br., Wal- 
ter-Verlag (1958), 135 Seiten, broschiert 
5,90 DM. 

Die lichtvolle Klarheit und erhabene Ge- 
sinnung des hl. Thomas in Fragen des geist- 

lichen Lebens treten vor allem in jenen klei- 
nen Schriften zutage, die er ausdrücklich 
der religiösen Erbauung und Unterweisung 
seiner Hörer gewidmet hat. An erster Stelle 
stehen seine Auslegungen des Vaterunsers, 
des Englischen Grußes und des Apostoli- 
schen Glaubensbekenntnisses. In ihnen hat 
er in tiefer und warmer Form den Ideen- 
gehalt dieser heiligsten Gebete enthüllt und 
zugleich einen herrlichen Katechismus der 
katholischen Glaubenslehre geschaffen. Be- 



Buchbesprechungen 399 

sonders schön ist der kurze Abschnitt über 
das Gebet im allgemeinen zum Beginn der 
Expositio devotissima Orationis Dominicae. 
Das Gebet des Herrn ist unter den verschie- 
denen Gebeten das erhabenste. Denn es be- 
sitzt die fünf Vorzüge, die jedes Gebet ha- 
ben soll: es ist zuversichtlich, richtig, geord- 
net, andächtig und demütig. Die Erklärung 
des Ave Maria stellt in eindringlicher Wei- 
se die Erhabenheit der Gottesmutter dar und 
zeigt, daß sie an Gnadenfülle, Gottesnähe 
und Würde über allen Engeln steht. Für 
meditatives Beten besonders brauchbar ist 
die Expositio devotissima Symboli Aposto- 
lorum. In der Einleitung wird vor allem das 
Glück und der Wahrheitsreichtum des christ- 
lichen Glaubens geschildert, und in den ein- 
zelnen Glaubensartikeln die Bedeutung und 
Fruchtbarkeit fürs praktische christliche Le- 
ben dargestellt. 

Dieser Vorzüge wegen sind die genannten 
Opuscula des hl. Thomas schon mehrmals 
ins Deutsche übertragen worden, zuletzt -• 
ohne das Ave Maria • von Schulte, Pieper 
und Raskop in der •Thomas-Fibel" (Köln- 
Bachem, 1936). Die vorliegende Übersetzung 
besorgte der Herausgeber Willy Reich nach 
der fünfbändigen Opuscula-Ausgabe von P. 
Mandonnet (Paris 1927). Die Verdeutschung 
ist so gut gelungen, daß man. bei ihrer Le- 
sung nirgends den Eindruck des Histori- 
schen, des Vergangenen hat, sondern sich wie 
von einem heutigen, lebendigen Menschen 
unmittelbar angesprochen fühlt. Dieser Ge- 
genwartswert wird erzielt, weil der Heraus- 
geber zur Erhöhung der Übersichtlichkeit 
und zur schärferen Herausarbeitung der Ge- 
dankengänge minder wichtige Schriftzitate 
in die Anmerkung verwiesen und einige Po- 
lemiken gegen Irrlehrer der christlichen 
Frühzeit sinngemäß gekürzt hat. Daher wer- 
den Katecheten, die nach einem Gebets- und 
Glaubensunterricht suchen, der sich auf das 
wirklich Lebensnotwendige beschränkt und 
kurze, klare, tiefe Darstellungsweise mit 
dogmatischer Sicherheit und sprachlicher Ge- 
meinverständlichkeit verbindet, im vorlie- 
genden Buch einen vorbildlichen Führer fin- 
den. H. Bleienstein S] 

A Shewing of God's Love. 
The shorter version of Sixteen Revela- 
tions of Divine Love by Julian of Nor- 
wich. Edited and partially moderniced 
from the 15th century manuscript by 
Sister Anna Maria Reynolds, C. P. Lon- 
don, New York, Toronto, Longmans, 
Green and Co. (1958), LVII and 99 p. 
• 9 Sh 6 p. 

Der Urtext der •sechzehn Offenbarun- 
gen der göttlichen Liebe" ist uns in fünf 
Hss überliefert, von denen vier in London 
und eine in Paris aufbewahrt werden. Die 
vorliegende Originalausgabe der kürzeren 
Textversion ist nach einem Londoner MS 
bearbeitet, der einzigen Hs des 15. Jahr- 
hunderts, in der wahrscheinlich die ältesten 
Visionsberichte Julianas ohne ihre längeren 
Erklärungen erhalten sind. Zum Vergleich 
mit der längeren Textfassung ist aber aus 
der Pariser Hs, der ältesten des 16. Jahr- 
hunderts, ein Exzerpt beigegeben (S. 81 bis 
91). Es umfaßt die Kapitel 59•61, die •Gott 
als unsere Mutter" zum Gegenstand haben 
und eine wenig bekannte Form mittelalter- 
licher Frömmigkeit bezeugen, über die An- 
dre Cabassut einen aufschlußreichen Artikel 
geschrieben hat (Revue d'Ascetique et de 
Mystique 25 [1949] 234ff.). 

Da sich die hier vorliegende neue Text- 
ausgabe an weitere englische Kreise richtet, 
hat die Herausgeberin ihre Vorlage mit 
Recht modernisiert, d. h. die heutige Ortho- 
graphie und Interpunktionsweise angewandt 
und die Einteilung in Paragraphen und Ka- 
pitel hinzugefügt. Mundart und Wortschatz 
des Originals wurden dagegen grundsätz- 
lich beibehalten. Nur wo es im Interesse der 
Klarheit und leichteren Lesbarkeit geboten 
schien, wurden veraltete Worte durch mo- 
derne ersetzt und dunkle, schwerverständ- 
liche Stellen durch das größere Licht aus der 
längeren Textversion aufgehellt. 

Auf diese Weise hat A. M. Reynolds ein 
Textbuch geschaffen, das in erster Linie dem 
frommen Gebrauche dienen soll, zugleich 
aber auch den kritischen Anforderungen der 
heutigen Forschung genügt. Das beweisen 
die 39 gelehrten Anmerkungen am Schluß 
des Buches, noch mehr aber die 52 Seiten 
Einleitung, in der wir über die Hss und 
Quellen des Urtextes und über Juliana als 
Einsiedlerin, Mystikerin und Meisterin der 
englischen Sprache unterrichtet werden. Die 
Reklusin von Norwich war eine so hervor- 
ragende Schreiberin der mittelalterlichen 
Prosa, daß sie von Evelyn Underhill •the 
first English Woman of Letters" genannt 
wird. Über ihr Leben und ihre Persönlich- 
keit ist sehr wenig bekannt. Wir wissen nur, 
daß sie etwa dreißigjährig im Jahre 1373 
das Buch ihrer Schauungen begann und als 
•Lady Julian" ein hohes Alter erreichte. 

Um so tiefer sind wir durch sie selbst in 
ihr mystisches Erleben eingeweiht. Ihre 
Grunderfahrung war die Liebe Gottes, die 
in der •mütterlichen Barmherzigkeit des 
Vaters" gegen den Sünder ihr eigentlichstes 
Objekt hat und im Erlöserleiden Christi ihren 
Höhepunkt erreicht. Da das Mitempfinden 
mit der Passion Christi im Leben der Nor- 



400 Buchbesprechungen 

wicher Mystikerin einen außergewöhnlich 
breiten Raum einnimmt, ist es verständlich, 
daß gerade eine Passionistin, Sister A. M. 
Reynolds, sich schon in ihrer Studienzeit mit 
den Betrachtungen der göttlichen Liebe be- 
schäftigte und dieses große Trostbuch für 
leidende und gottsuchende Seelen in ihrem 
vorliegenden handlichen Textbuch weiten 
Kreisen aufs neue zugänglich gemacht hat. 

Leser, die sich für Julianas geistliches Le- 
ben näher interessieren, seien aufmerksam 
gemacht auf Paul Molinari SJ: Julian of 
Norwich, the teaching of a fourteenth cen- 
tury English mystic, eine gelehrte Studie, die 
vor kurzem in London erschienen ist (Long- 
mans, Green 1958). Einen anderen wesen- 
haften Beitrag leistete James Walsh SJ: The 
Johannine doctrine of indwelling in the Re- 
velations of Julian of Norwich (Rom 1956). 
Die beste deutsche Übersetzung und Ein- 
führung in die •Offenbarungen der gött- 
lichen Liebe" ist immer noch das Buch von 
Otto Karrer (Paderborn, Schöningh 1926). 

H. Bleienstein SJ 

Schell, Herman: Verherrlichung 
und Gemeinschaft. Eine Aus- 
wahl aus dem Gesamtwerk. Heraus- 
gegeben von Paul-Werner Scheele, Pa- 
derborn, F. Schöningh (1957), 439 S., 
19,50 DM. 

Das dogmatisch-apologetische Studienbuch 
enthält 831 Zitate aus den Hauptwerken H. 
Schells, wörtliche, auf das Wesentlichste be- 
schränkte Auszüge, die dem Leser einen 
Einblick in Schells Theologie vermitteln sol- 
len. Ist diese geistige Hilfe möglich, nach- 
dem Schells Dogmatik und Apologetik sowie 
seine zwei sog. Reformschriften seit Dezem- 
ber 1898 auf dem Index der verbotenen Bü- 
cher stehen, ihr Autor schon vor 52 Jahren 
gestorben und die geistig-religiöse Situation 
der Gegenwart eine wesentlich andere ge- 
worden ist? Sie ist möglich aus zwei Gründen: 

1. Weil der Herausgeber aus seiner Text- 
sammlung alles ausschied, was von der Kir- 
che als irrig oder irreführend verurteilt wur- 
de. • Die fünf beanstandeten Hauptpunkte 
werden in der Einleitung klar herausgestellt 
und die Motive der Indexkongregation als 
Schranken gewertet, die den oft allzu küh- 
nen Redner und Denker vor weiteren Irr- 
tümern schützen soll. 

2. Weil die positiven Elemente in Schells 
Theologie die negativen überwiegen und für 
die Durchdringung und Verteidigung des 
Glaubensgutes sehr bedeutungsvoll sind. • 
Zunächst lernen wir von Schell die Heilig- 
ste Dreifaltigkeit radikal und konsequent 
zum Ausgangs- und Endpunkt unseres reli- 

giösen Denkens und Lebens zu machen. Für 
den Würzburger Dogmatiker und Apolo- 
geten war das Mysterium Trinitatis der ar- 
chimedische Punkt der Welt. Darum sind 
die zwei Worte, mit denen er selbst das 
Doppelziel des Universums zusammenfaßt: 
Verherrlichung des dreieinigen Gottes und 
Gemeinschaft mit Ihm. Schells Theologie der 
göttlichen Sendungen wird zu einer Sendungs- 
theologie für den Menschen, dessen Ziel die 
Ehre Gottes und das Heil der Seele ist. Daß 
nur von dieser Zielsetzung aus die Theolo- 
gie Schells genuin verstanden werden kann, 
ergibt sich aus dem Studium der Zitate über 
Gott, Gottes Schöpfung, den Gottmenschen, 
das Gottesleben im Menschen, Gottesreich, 
Gottessakramente, Gottseligkeit. 

Außer der religiösen Hilfe sind es der 
wissenschaftliche Eros und die eigenständige 
Geistesenergie, mit der Schell die Offen- 
barungswissenschaft und ihre Anwendung 
auf das Leben gefördert hat, die uns Weg- 
weiser sein können. Man lese nur nach, wie 
er mit den Begriffen Leben, Geist, Tat, Ur- 
sächlichkeit dem Gottesgeheimnis nahekom- 
men wollte, bis er • mit seiner Lehre, daß 
Gott nicht nur die •ratio sui", sondern die 
•causa sui" sei • an die Grenzen mensch- 
lichen Denkens kam und die Aseität und 
die Übernatürlichkeit des Trinitätsgeheim- 
nisses gefährdete. Trotz aller Lust spekula- 
tiver Geistesarbeit hat aber Schell niemals 
Theologie um der Wissenschaft willen be- 
trieben. Zeitlebens wollte seine Theologie 
dem Leben, der Predigt und der Betrachtung 
dienen. Es ist ihm ein, Herzensanliegen, daß 
Priester und Laien die Liebe Gottes leben- 
dig, existentiell erfassen. Daher immer wie- 
der seine Warnung, die Glaubenswahrhei- 
ten nur obenhin zur Kenntnis zu nehmen 
und mühelos zu genießen. Wie alle hohen 
Geistesgüter würden sie nur dem zuteil, der 
sie im Ringen des Gottsuchers in sich zum 
Keimen, zur Blüte und zur Reife brächte. 
•Die Kommunion der Gottheit wird im Gei- 
steskampf des Lebens gefeiert und gewon- 
nen (n. 190)." 

Das Dritte, das uns im apologetischen 
Schaffen Schells zum Vorbild werden kann, 
ist seine apostolische, weltmissionarische 
Grundeinstellung. Es war ihm ein unerträg- 
licher Gedanke, die Welt sich selbst zu über- 
lassen. Daher einerseits sein unermüd- 
licher Kampf gegen die Vorurteile und Irr- 
tümer seiner Zeit und andererseits der wis- 
senschaftliche Erweis der absoluten Überle- 
genheit des Christentums. 
Gebildeten Lesern, die selbständig und selbst- 
tätig denken und betrachten können, wird 
die vom Herausgeber getroffene Auswahl 
ein kostbarer Zitatenschatz sein. 

H. Bleienstein SJ 




