"BUCHBES SPRETCHTUNGEN

Heilige Schrift

U6lkl, Richard: Die Selbstliebe
in der Heiligen Schrift und
bei Thomas von Aquin (Min-
chener Theologische Studien, 11. Syste-
matische Abteilung 12. Band). Miinchen,

" Karl Zink Uerlag 1956, X1X u. 354 S.,
DM 24,—.

Um die Bedeutung dieses moraltheologi-
schen Erstlingswerkes zu wiirdigen und die
Absichten des Vf.s zu verstehen, ist es rat-
sam, unmittelbar nach der Einleitung die
Zusammenfassung am Schluf des Buches
(312—327) zur Kenntnis zu nehmen. Hier,
wo die Folgerungen behandelt werden, die
V6lkl fir die Moraltheologie und das Chri-
stenleben aus den Ergebnissen seiner Stu-
dien gezogen wissen will, treten deutlich die
Motive und Anliegen hervor, die ihn be-
stimmten, die Selbstliebe bei Thomas v. A.
zum Gegenstand seiner Dissertation zu ma-
chen.

Ein erster, duflerer Beweggrund war die
da und dort aufgestellte Behauptung, die
katholische Moraltheologie habe sich durch
ihren engen Anschluf an die thomasische
Ethik und die damit gegebene Ubernahme
der griechischen, besonders der aristoteli-
schen Philosophie und Anthropologie auf
weite Strecken von der neutestzmentlichen
Sittenlehre entfernt. Der einflulreichste
Meister der christlichen Moralwissenschaft
habe die Ethik Jesu und seiner Apostel zu
einem simplen Naturgesetz, zu einer philo-
sophisch-rationalen Lebenslehre herabge-
wirdigt. In dieser Verallgemeinerung wird
der oft gehdorte Vorwurf durch Vélkl von
Anfang an zuriickgewiesen und im Laufe
seiner Untersuchungen immer wieder mit
Nachdrudk betont, dafl weder der natiir-
liche, begehrliche Eros der Griechen noch
die Lohnsucht im spéteren alttest~mentlichen
Judentum, sondern die iibernatiirliche,
selbstlose Agape des Neuen Testamentes
das ausschlaggebende Motiv der hochscho-
lastischen Ethik sei.

Um diese Grundsatzthese von einer neuen
Seite her zu beweisen, wird aus der Cari-
taslehre des Aquinaten mit Bedacht seine
Beurteilung der Selbstliebe herausgegrif-
fen; denn wenn irgendwo, miifite an diesem
Punkt sein Gegensatz zum Hauptgebot des
Christentums zutage treten. In diesem Sin-
ne werden die biblische Sicht der Selbst-
liebe und die des hl. Thomas einander ge-

geniibergestellt und ihre Stellung zur Got-
tes- und Nachstenliebe einer Priifung unter-
zogen. Dabei kam heraus, was von vornher-
ein zu erwarten war: daf} zwischen den vor-
wiegend existentiellen Aussagen der HI
Schrift und den Wesensaussagen der scho-
lastischen Wissenschaft Unterschiede beste-
hen, die sich bei der je verschiedenen Be-
handlung des gleichen Gegenstandes von
selbst erkliren und in keiner Weise dazu
berechtigen, die gesamte Selbstliebe-Lehre
des hl. Thomas als schriftfremd oder gar als
schriftwidrig hinzustellen.

Dariiber hinaus glanbt aber Vélkl fest-
stellen zu miissen, dafl das ethische Grund-
anliegen des Neuen Testamentes, die Du-
bezogene Agape, durch Konzessionen an die
Selbstliebe bei Thomas ,umakzentuiert® und
im groflen Umfang ,entradikalisiert und
verharmlost worden sei. Ja, man gewinne
aus der thomasischen Ethik bisweilen den
Eindruck, als sei das Grundgebot: Liebe dich
selbst, und nicht: Liebe Gott und deinen
Nichsten, und als sei die Grundbedingung
zum Eintritt in das Gottesreich die ,geord-
nete“ Selbstliebe und nicht die radikale
Selbstverleugnung. Der thomasische Primat
der Selbstliebe sei der Lehre Jesu fremd.
Auch das biblische Nein zum Reichtum diirfe
nicht auf Sonderfidlle eingeschrinkt werden;
denn der Reichtum sei nach dem Worte Je-
su so schlecht, dall seine einzige sittliche
Verwendung darin bestehe, ihn wegzugeben.
Einen Rat zur Armut gibe es im Neuen
Testament nicht, da jeder im konkreten Fall
der Berufung fir seine Person dazu ver-
pflichtet sei.

Die grofiten Unterschiede zur Heiligen
Schrift findet Volkl in der scholastischen
Feindesliebe. Nach Thomas liebe man ,Gott
im Feind“, wihrend es sich bei Jesus um die
Liebe zu dem konkreten ich-feindlichen
Menschen handle, also nicht um eine er-
weiterte Gottesfreundschaft oder um eine
verborgene Liebenswiirdigkeit im Feinde
selbst. Die Feindesliebe der Schrift weiche
auch insofern von der Lehre des Aquinaten
ab, als sie nicht niitzlich und verdienstlich,
sondern vom Lohngedanken so gut wie un-
abhingig sei. Vor allem aber spiele in der
thomasischen Feindesliebe die Riicksicht auf
das Ich eine Rolle, wihrend bei Jesus nur
das unerreichbare Vorbild des himmlischen
Vaters mafigehend sei. Weil fiir das natiir-
liche Ich das Gebot des Herrn zu schwer seli,
habe es Thomas mit der Tradition erleich-



Buchbesprechungen

tert, den Verpflichtungscharakter des Vater-
vorbilds abgeschwécht und aus den unnatiir-
lichen und unmenschlichen Forderungen der
Feindesliebe Jesu einen ,Rat“ gemacht.

Diese wenigen Andeutungen mogen ge-
niigen, um das radikale Ethos zu kennzeich-
nen, das Volkl der thomasischen Selbstliebe
entgegenstellt. Ihm erscheint das Gebot der
Gottesliebe in der Form der Nichstenliebe
so vordringlich und beherrschend, dafl er die
Existenz der Selbstliebe zwar nicht leugnet,
aber ihren Anwendungsbereich in den Gren-
zen der Gottes- und Nichstenliebe einengt.
Die Moraltheologen miifiten aber auf viele
Fragen die Antwort schuldig bleiben, wenn
sie den sola-scriptura-Standpunkt vertreten
und die philosophische Ethik und die tra-
ditionelle Kirchenlehre ignorieren wollten.
Davon kann aber bei katholischen Exegeten
in keiner Weise die Rede sein. Volkl sagt
selber (316), dafl die HIl. Schrift iiber man-
che Lebensfragen ganz oder nahezu schweigt,
iiber welche die Moraltheologie heute und
zu allen Zeiten handeln miisse.

Ob es unter diesen Umstinden nicht rat-
sam gewesen wire, an gegebener Stelle dar-
anf anfmerksam zn machen, dafl — wie in
der Glaubenslehre, so auch in der Sitten-
lehre — Exegese und neutestamentliche
Ethik wohl das erste und grundlegende,
nicht aber das letzte Wort zu sagen haben?
Das letzte Wort sagt immer das lebendige
Lehramt der Kirche, das von der in der
kirchlichen Tradition entfalteten Schrift-
wahrheit ausgeht und diese mit den philo-
sophisch-theologischen Begriffen ihrer Zeit
zum Vollverstindnis zu bringen sucht. Auf
diese Weise hat auch der hl. Thomas einen
Beitrag zur christlichen Agape-Lehre gelei-
stet, der ihn — wie zuletzt noch H. M.
Christmann gezeigt hat (Heidelberg, Kerle-
Verlag 1958) — zu einem der gréfiten Theo-
logen der Liebe macht, der aber in keiner
Weise, weder inhaltlich noch formal, ein
Ende der theologischen Spekulation bedeutet.

V6lkl war darum zwar berechtigt, das
thomasische Grundethos nachzopriiffen und
die Verluste festzustellen, die die ethischen
Aussagen des Nenen Testaments durch die
Verbindung mit der aristotelischen Philoso-
phie und Tugendlehre an Radikalitit der
Forderungen, Paradoxie der Sprache und
durch die natiirlichen Konzessionen an die
Selbstliebe erlitten haben. Diese Verluste
sind aber bis zn einem gewissen Grad unver-
meidlich und werden vor allem dadurch auns-
geglichen, dafl das ibernatirliche, thomasi-
sche Moralprinzip die natiirliche Sittlichkeit
dentet und in die dbernatiirliche Heilslehre
einordnet. Zur gesamten christlichen Sitten-
lehre gehért anch das Naturrecht, das durch
die Gnade nicht aufgehoben, sondern voll-

393

endet wird. Eine Trennung der Selbstliebe
von der Gottes- und Nachstenliebe ware
eine Vergewaltigung der menschlichen Na-
tur und ein Verstofl gegen die theologische
Tugend der Hoffnung, in der ja ein Ver-
langen nach dem Besitz Gottes lebendig ist,
das mit der Liebe zu dem viel héheren un-
endlichen Gut sicher in keinem Gegensatz
steht.

Im Grunde denkt Vélkl auch nicht daran,
die Selbstliebe aus dem System der katho-
lischen Moraltheologie auszuscheiden. Er
will sie nur beschrinken und der Liebe zu
Gott und dem Nichsten ein- nnd unterge-
ordnet wissen. Das Verdienst seines anregen-
den Werkes sehen wir darin, dafl es eine
biblische Theologie der Selbstliebe bietet,
wie sie im deutschen Sprachraum bisher nicht

- vorhanden war, und dafl es den Moraltheo-

logen und den ,frommen Christen® eine
Rildkbeziehung auf das Liebesethos der HI.
Schrift ans Herz legt, was nie genug ge-
schehen kann. Inwieweit schon heute ,die
Liebe als Aufbauprinzip der Moraltheolo-
gie® gefordert und geférdert wird, zeigt ein
gleichnamiger Aufsatz von Josef Fuchs in
der ,Scholastik® (29, 1954, S. 79ff.) mit Hin-
weisen auf cinschligige franzosische Lite-
ratur, die Volkl bei Abfassung seiner Schrift
noch nicht zuginglich war. Sehr hilfreich
sind auch die ,Anliegen hentiger Moral-
theologie®, die von Alfons Auner im 3. Heft
des 1fd. Jahrganges der (Tiibinger) Theolo-
gische Quartalschrift (1958, S. 275—306) ver-
treten werden. H. Bleienstein S]

1. Schelkle, Karl Hermann: Jiin -
gerschaftund Apostolat. Eine
biblische Auslegung des priesterlichen
Dienstes. Freiburg 1. Br., Uerlag Herder
(1957), 187 S., Ln. 7,20 DM.

2. Schiirmann, Heinz: Das Gebet
des Herrn. Aus der Uerkiindigung
Jesu erldutert. Freiburg, Uerlag Herder
(1958), 143 S., Ln. 6,80 DM.

3. Schilling, Othmar: Das Heili-
geunddas Guteim Alten Te-
stament. Mainz, Matthias-Griine-
wald-UVerlag (1957 ), 54 8., kart. 2,50 DM.

4. Trilling, Wolfgang: Christus-
geheimnis — Glaubensge-
heimnis. Eine Einfiihrung in das
Markus-Evangelium. Mainz, Matthias-
Griinewald-Uerlag (1957), 57 S., kart.
2,80 DM.

Dafl Fachexegeten iiber den Rahmen von
wissenschaftlichen Veréffentlichungen hinaus
Kernstiicke der beiden Testamente fiir einen



394

groferen Leserkreis auslegen und damit so-
wohl dem personlichen Beten wie der Ver-
kiindigung einen grofien Dienst erweisen, ge-
hért mit zu den erfreulichen christlichen Tat-
sachen unserer Zeit. Wert und Notwendig-
keit solcher Hilfen sind um so mehr gegeben,
als in der Exegese heute Friichte jahrzehnte-
langer Arbeit heranreifen, die nicht dem
engen Kreis der Fachgelehrten vorbehalten
bleiben diirften. Einige der hier angezeig-
ten Biicher sind aus der unmittelbaren Ver-
kiindigung entstanden, und es scheint uns be-
zeichnend, dafl drei von ihnen urspriinglich
in Leipzig (St.-Benno-Verlag) erschienen
sind.

1. Der Tiibinger Neutestamentler widmet
seine biblischen Studien tber Jiingerschaft
und Apostolat, iiber Seelsorge, Verkiindi-
gung und Kult in den ersten christlichen Ge-
meinden, iiber die Apostel als Priester und
iiber die Nachfolger im apostolischen Amt
seinen Mitbriidern zum 25. Jahrestag der
gemeinsamen Priesterweihe. Damit ist ihr
erster Sinn angegeben: Sie sollen der Ver-
tiefung des priesterlichen Ethos dienen.
Letztlich legen sie aber das biblisch-religis-
se Fundament fir jedes, auch das Laienapo-
stolat. Bei aller gedanklichen Dichte und wis-
senschaftlichen Griindlichkeit bleibt das Buch
leicht lesbar und immer anregend. An Be-
legen und Literaturhinweisen wird nur das
Notwendigste in Anmerkungen notiert. —
An eciner Stelle des Buches ist uns allerdings
eine Frage gekommen. Mit Recht schreibt der
Vf. dem ntl. priesterlichen Dienst zwei Auf-
gaben zu: die Wortverkiindigung und den
Kult; das 1a8t sich aus den Apostelbriefen
belegen (S. 104—107). Kann zur Bestdtigung
dafiir aber auch das atl. Priestertum heran-
gezogen werden, wieder Vf. es tut (8. 107{)?
Uns scheint nicht. Und noch viel weniger
liflt sich die Doppelaufgabe des Priesters
religionsgeschichtlich belegen (ich verstehe
nicht, wieso der V{. dies aus G. van der
Leeuw, Phinomenologie der Religion
[21956], S. 240—243, herauslesen will). Re-
ligionsgeschichtlich gesehen sind Propheten-
tum und Priestertum klar voneinander un-
terschieden und im allgemeinen nicht in
einer Person vereint. Das Priestertum ist
institutionell; sein Inhaber ist der Kénig,
das Staatsoberhaupt, der pater familias; sei-
ne Aufgabe ist der Kult. Das Prophetentum
ist charismatischer Natur; seine Aufgabe
ist das Sprechen im Geist (vgl. van der
Leeuw, a.a.O., 244ff.). Das ist auch im AT
— von Ausnahmen abgesehen — noch so.
Der Unterricht des atl. Priesters im Gesetz
(tora) ist nicht Verkiindigung im Sinne des
NT (vgl. Haag, Bibellexikon, Sp. 1363). Erst
in Christus wurden Priestertum und Pro-
phetentum in einer Person und einem Amt

Buchbesprechungen

vereinigt. Es ist also eine Eigenart des ntl.
Priestertumps, dafl es auch das Prophetentum
im Sinne der Verkiindigung in sich enthilt,
auch wenn das in der Urgemeinde noch nicht
so klar zum Ausdruck kommt, da hier das
rein charismatische Prophetentum noch eine
bedeutendere Rolle zu spielen scheint.

2. Uber das Vaterunser ist in den letzten
Jahrzehnten auBerordentlich viel geschrie-
ben worden. Schirmann macht sich die Er-
gebnisse der Forschung selbstverstandlich
zunutze, bewahrt dabei aber doch seine
Eigenart. Er interpretiert das Vaterunser
aus der Gesamtverkiindigung Jesu, vor al-
lem aus dem Zentralgedanken dieser Ver-
kiindigung, aus dem Geheimnis des eschato-
logischen und in Christus schon gegenwar-
tig gewordenen Reiches Gottes. Damit ist
aber das Vaterunser — vor allem in der
gedringten Form bei Lk — seinerseits wie-
der der Schliissel fiir die Verkiindigung Je-
su. Mag auf diese Weise auch die eine oder
andere Einseitigkeit und Uberspitzung ge-
geben sein, so st dafir doch die hierdurch
gewonnene Einheit des Herrengebetes um
so beeindruckender. Auf jeden Fall ist es an
der Zeit, dafl das urspriingliche, vom Herrn
intendierte Verstindnis des Vaterunsers in
der heutigen Verkiindigung wieder mehr
zur Geltung kommt, auch wenn damit lieb-
gewordene und durchaus berechtigte Ausle-
gungen und Anwendungen der Vaterunser-
bitten ein wenig in den Hintergrund treten.
— Die Tatsache, dafl das Biichlein aus Vor-
trigen des Vfs. vor Priestern hervorgegan-
gen ist, also eine geistige Unterweisung sein
sollte, wird in Sprache und Gedankengang
immer wieder spurbar.

3. Das AT wird in der kath. Verkiindigung
und Frommigkeit immer noch stiefmiitter-
lich behandelt; sehr zum Nachteil beider
Testamente. Ist es doch nicht so, als ob es
durch das NT einfach uiberholt wire. Man-
che Geheimnisse Gottes und seiner Offen-
barung kommen vielmehr gerade im AT
einzigartig und uniberholbar zum Ausdruck.
Das gilt z. B. von der Heiligkeit Gottes, die
im NT eher vorausgesetzt als ausfithrlich
dargestellt wird, wahrend sie im AT ein
zentrales Stiick der Offenbarung ausmacht
und das Bild — nicht nur des gewaltigen,
erschreckenden, sondern auch des grundlos
barmherzigen — Gottes geradezu bestimmt.
In grofler Klarheit und Durchsichtigkeit be-
schreibt Schilling die Heiligkeit zunachst als
ontische, sodann als ethische Kategorie.
Ausgehend von der Dornbuschvision des
Moses untersucht er einleitend, wann und
warum in der Schrift Dinge oder Menschen
heilig genannt werden und stellt fest, dafl
dies aus einer besonderen Beziehung zu
Gott, aus einem ,Dasein vor und fir Gott®



Buchbesprechungen

geschieht. Der tiefste Grund der Heiligkeit
ist aber das Sein Gottes selbst. Darum ist
der Wesensname Gottes ,der Heilige®, der
als der Herrliche, Herrscherliche und Er-
habene in Erscheinung tritt und dem der
Mensch in Staunen und Furcht begegnet.
Erst aus der seinshaften Heiligkeit Gottes
crgibt sich seine ethische Heiligkeit, seine
vollkommene Gutheit, die sich aber nicht nur
als Giite, sondern z. B. auch als sittlicher
Zorn offenbart. Hieran schliefit sich u. a. die
wichtige Folgerung, dafl die ,Furcht des
Herrn“ ein entscheidendes Merkmal unserer
Frémmigkeit sein mufl und bei aller Liebe
immer bleibt. — Bisweilen — vor allem am
Anfang — ist die Sprache des Vf.s leider
etwas zu abstrakt. Dafir wird man aber im-
mer wieder reichlich belohnt, wenn die HI.
Schrift selbst ausfithrlich zu Wort kommt.
Nicht ganz einsichtig scheint uns die innere
Verbindung zwischen ontischer und ethischer
Heiligkeit gemacht.

395

4. Einfacher in Sprache und gedanklicher
Fihrung ist das Biichlein von Trilling. Nach
einer kurzen Gesamtcharakterisierung des’
Markusevangeliums schildert er zunachst das
besondere Christusbild des zweiten, aber
iltesten Evangeliums (Christus der Mensch,
der Prophet, der Messias, der Menschen-
sohn), sodann die Art und Weise, wie die
verschiedenen Gruppen von Zuhérern (das
Volk, die Fiihrer, die Jinger) auf das ih-
nen begegnende Christusgeheimnis antwor-
ten. Hier wird dargelegt, wie der Glaube an
Christus zustande kommt, was dieser Glau-
be ist (Vertrauen, Verstehen, Nachfolge Je-
su und Hingabe an ihn) und wie er sich vom
atl. Glauben unterscheidet. In notwendig
sehr gedringter Form macht hier der Vi.
mit den Ergebnissen der heutigen Exegese
bekannt. Eine ernste, aber gute Einfithrung,
die zur Schriftlesung anregt und diese frucht-
bar macht. Fr. Wulf §]

Fréommigkeitsgeschichte

Knox, Ronald A.: Christliches
Schwarmertum. Ein Beitrag zur
Religionsgeschichte. Koln u. Olien, Ja-
kob Hegner (1957), 542 S., Ln. 38 DM.

Das Drama der Kirchengeschichte erhalt
seine bedrohlichen Akzente in gleichem Maf}
von auflen wie von innen. Fast méchte man
meinen, dafl die gewalttatigen Anstofle von
auflen, Verfolgungen, Kriege, Verweltli-
chung, geringere Gefahr bedeuten, als jener
innere Aufstand, dessen schirfste Formen
das Schisma und die Haresie sind. Wie ein
boses Verhingnis stellt dieses innerrevolu-
tiondre Element in allen Epochen ihrer Ge-
schichte den Frieden und die Einheit der
Kirche in Frage. Tragisch mutet dabei an,
dafl es jeweils die Frommen sind, die den
Anfang machen. Jene seltsame Neigung der
Menschen zum Extrem tritt dabei ins Spiel,
eine Neigung, den kéniglichen Weg der
Klugheit, den Weg der ausgewogenen Mit-
te zu verlassen, um sich rechts oder links
einen eigenen Weg zu bahnen, dessen Rich-
tung vermeintlich vom Heiligen Geist selbst
gewiesen, in Wahrheit aber aus eigenem Er-
messen gewdhlt wird, das sich nicht zu sel-
ten zur Vermessenheit steigert. Diese Ver-
suchung der Frommen, frommer zu werden
als die Kirche, in der, wie sie meinen, der
Geist zu erldschen droht, ist eines jener
Grundmotive der Kirchengeschichte, das ihre
Dramatik ausmacht.

Gottfried Arnold (1666—1714) hat, wie
bekannt, seinen Entwurf der Kirchenge-
schichte von der Kenntnis dieser eigentiim-

lichen Gesetzlichkeit aus geplant und durch-
gefihrt, nicht ohne selbst dabei in eines je-
ner Lager abseits vom Weg der Mitte ab-
zawandern. Seine ,Unparteiische Kirchen-
und Ketzerhistorie von Anfang des Neuen
Testamentes bis 1688“ 1afit die Ketzer, ins-
besondere die ,Mystiker unter ihnen, als
die wirklichen Christen erscheinen, wahrend
die orthodoxe Christenheit in stetem Ab-
gleiten von der Héhe des Urchristentums be-
griffen ist.

Der 1957 verstorbene englische Konvertit
Ronald Knox hat nun ein Werk hinterlas-
sen, dessen Titel ,Enthusiasm“ von Paula
Habelaar und Auguste Schorn, die fiir die
meisterliche deutsche Ubertragung verant-
wortlich zeichnen, nicht iibernommen, son-
dern in ,Christliches Schwidrmertum® ge-
wandelt warde — iibrigens durchaus im Ein-
verstindnis mit dem Autor. Man ist zu-
nichst geneigt, hier ein katholisches Gegen-
stiick zu Arnolds Ketzerhistorie zu vermuten.
Doch ist dem nicht so. Das Anliegen des Ver-
fassers ist durchaus verschieden von den Ab-
sichten Arnolds. Einmal ist ndmlich fir
Knox ein Schwarmer nicht gleich schon ein
Ketzer, zum anderen méchte er gar keine
Kirchengeschichte schreiben, sondern nur das
Phianomen der Versuchung des Frommen,
auszubrechen aus dem Kreis der unfromm
werdenden Kirche, ins Blickfeld riicken, und
das nicht erschopfend, sondern mit Berich-
ten tiber besonders breit sich auswirkende
Bewegungen wie etwa den Jansenismus, den
Quietismus, den Methodismus. Er will , jene
frommen Kreise schildern, die durch ein Zu-



396

viel an Eifer die Einheit der Kirche gefdhr-
den, die einen Widerstreit zwischen dem
Charismatischen und dem Institutionellen
in der Kirche* erleben und durchfechten
(S. 503).

Vor seiner Konversion hatte sich der da-
mals ,evangelikale Anglikaner® mit dem
englischen Methodismus beschiftigt und kam
von da zuriick auf den Quietismus, dann den
Jansenismus, die ihm durch Henri Bremonds
Forschungen und Werke vor allem zuging-
lich wurden. Dreiflig Jahre lang beschaftig-
te ihn der ganze Fragenkreis, in den er dann
auch die mittelalterlichen Haresien, die friih-
christlichen Bewegungen des Donatismus und
Montanismus, und schlieflich den Enthusias-
mus im Korinth des hl. Paulus einbezog.

So trat ihm immer klarer ein Grundsche-
ma allen christlichen Schwarmertums vor
den Blidk, das in dem einleitenden Kapitel
(S. 13—20) entworfen wird und das wie ein
Leitmotiv und methodisches Prinzip das
ganze Werk durchzieht und bestimmt, ein
Schema, das begriffen werden kann aus dem
‘Wesen der sichtbar- und unsichtbaren Kir-
che, der natiirlich-tibernatiirlichen Heilsge-
meinschaft, der charismatisch begriindeten
und getragenen, dabei institutionell gesicher-
ten Gemeinschaft der Erl6sten.

Die Elemente dieses Grundschemas sieht
Knox darin, dal ein Zuviel an frommem Ei-
fer in einem kleinen Kreis sichtbar wird,
einer ,Elite“, die weniger weltlich leben will
als ihre Nachbarn, sorgsamer als diese auf
die Fihrung durch den Heiligen Geist, der
unmittelbar zu ihnen spricht, achten will.
Kritik, die sie erfahren und die sie selbst
iiben, fithrt zur Absonderung. Es kommt zum
Bruch (durch Verurteilung oder Trennung).
Die Spaltung fiihrt zu neuer Spaltung. Der
Enthusiasmus, die ,Prophetie“ der Anfiange
erlahmt oder erlischt, das ,Charismatische®
geht unter in einem nun doch als notwendig
empfundenen Institutionellen. Als Grund-
tendenz nennt Knox bei allen jenen ,Ultra-
supranaturalismus“ (S. 14), der von der
Gnade Gottes greifbare Resultate erwartet,
die Ausnahme (Heiligkeit) zur Regel erhebt,
eine personliche Religiositit ohne Gesetz,
ohne Sakrament und ohne Kult pflegen will.
Charakteristisch erscheint auflerdem nicht
selten ein Wechsel von sittlichem Rigorismus
zu hemmungslosem Antinomismus (aus fal-
schem Freiheitsbegriff stammend), und auch
ein Ausklingen solch exzentrischer Spiritu-
alitit in hysterischen Exzessen (Circumcel-
lionen, Konvulsionisten). Natiirlich wandelt
sich dieses Grundschema historisch ab, kehrt
aber in dieser oder jener Form im Verlauf
der Kirchengeschichte immer wieder.

Die einfiithrenden Kapitel iiber Korinth,
Montanus, Donatus (S. 21-76) illustrieren

Buchbesprechungen

bereits das Schema, ohne dafl sie verfithren
wollen, innere Verbindungs- bzw. Entwick-
lungslinien zu spéiteren Erscheinungen zu
entdecken. Die Ausfithrungen iiber Korinth
(eine Exegese der hier einschligigen Kapitel
des ersten Paulus-Briefes an die dortige
Gemeinde) wollen jene immer wiederkeh-
rende Auffassung der Schwirmer widerle-
gen, als sei die Urkirche ein Spiegel christ-
licher Vollkommenheit gewesen. Bei den
Montanisten erscheint erstmalig jener von
den Schwirmern betonte und falsch begrif-
fene Gegensatz von Fleisch und Geist, Psy-
che und Pneuma. Die Geschichte der Donati-
sten bringt ein erstes Beispiel fiir jenen fast
als notwendig anmutenden Zerfallsprozefl,
der aus der einmal vollzogenen Spaltung
eine Mehr- bzw. Unzahl von Splittersekten
entlafit.

Zur Neuzeit fiihren zwei knappe Kapitel
iiber die mittelalterliche Haresie (S. 77 bis
115), denen am chesten anzumerken ist, dafl
Ronald Knox keine wissenschaftliche Mono-
graphie hat schreiben wollen, keine eigentli-
che Ketzergeschichte. Es fehlt das Gesprach
mit der modernen Forschung, mit Herbert
Grundmann, Arno Borst, Ilarino da Milano,
Morghen und anderen. Knox arbeitet nur
zusammenfassend die Grundmotive heraus:
den Dualismus und die manichdische Kir-
chenordnung, die Ablehnung der Kindertau-
fe, die nun traditionelle Spannung von Ri-
gorismus und Antinomismus, das Ideal der
Einfachheit (vita apostolica), die Ablehnung
des unwiirdigen Priesters, die unsichtbare
Kirche, den Aufstand wider den Intellekt.

Der Hauptteil des Buches hebt mit dem
Kapitel iiber die Wiedertdufer und die Re-
formation an (S. 116—135), dem sich er-
ginzend und weiterfiihrend ein Referat tiber
Georg Fox und die Sekten des 17. Jahrhun-
derts anschliefit, das sich anch mit dem
Quikertum beschiftigt (S. 134—160).

Erst in dem Augenblick, da Luther die
abendldandische Theologie von Grund auf
erschiittert, so meint Knox, beginnt das
Schwirmertum wirklich Gestalt anzuneh-
men und tritt in der Zeit des englischen
Commonwealth (1649—1660) geschichtlich
profiliert in Erscheinung.

Den breitesten Raum nchmen aber dann
die Ausfithrungen iiber den Jansenismus und
den Quietismus einerseits (S. 161—348) und
den Methodismus der Briider Wesley an-
dererseits ein (S. 377—498). Man spiirt, dafl
diesen Fragen die eigentliche Aufmerksam-
keit des Verfassers zugewandt blieb. Knox
schépft dabei nicht nur aus Sainte-Beuve und
Henri Bremond, sondern aus seiner eigenen
Belesenheit in vielen originalen Schriften
dieser Bewegungen. Gegeniiber Henri Bre-
mond wird eine vielfache Reserve sichtbar.



Buchbesprechungen ’ 397

Im Zusammenhang dieser Kapitel, in denen
ja ein vielfach zu betonender Einflufl der
Frau (im Kloster wie im Salon) zur Spra-
che kommt, macht sich jene leicht ins Ironi-
sche abgleitende Haltung des Verfassers ge-
geniiber der Rolle der Frau im Frémmig-
keitsleben der Kirche iberhaupt bemerkbar,
die aber auch frither schon anklingt: ,Von
der montanistischen Bewegung an ist die Ge-
schichte des Enthusiasmus in hohem Mafl
eine Geschichte der Emanzipation der Frau
und als solche nicht gerade eine gute Emp-
fehlung“ (S. 32f.).

Das Kapitel iiber Port Royal gehért sicher
zu den besten Partien des Buches. Mit siche-
ren, zusammenfassend ordnenden Strichen
werden die verwickelten Etappen dieser ins
Schwirmerische, wenn nicht Haretische wan-
dernden Richtung der franzésischen Frém-
migkeit gezeichnet. Uberzeugend weifl Knox
zu sagen, dal der ganze Streit um Port
Royal mehr ein Streit um Personen als um
Ideen war, weil eben die Frauen zu stark
beteiligt waren — was Jean Orcibals For-
schungen zusitzlich belegen, die Knox im
tibrigen leider nicht heranzieht. Knox trifft
das Wesen des Jansenismus in seinen fiinf
Hauptschwichen, die er den fiinf groflen
Jansenisten zuordnet: Mére Angélique und
die Selbstbespiegelung von Port Royal,
Saint-Cyran und die Ich-Bezogenheit von
Port Royal, Nicole und der Legalismus von
Port Royal, Arnauld und die Streitsucht von
Port Royal, Pascal und der Pessimismus von
Port Royal. Das schwirmerische Element
wird erst im 18. Jahrhundert voll sichtbar
in den Konvulsionisten von Saint-Médard.
Sorgfiltig und ~ bei aller Genauigkeit in der
“D-oretellung — vornehm berichtet Knox vom
Quietismus der Molinos, Madame Guyon,
von dem Streit zwischen Bossuet und Fé-
nelon. Wie in den ibrigen Teilen des Werkes
bringt er eine Fiille von Mitteilungen aus
breit gestreutem Quellenmaterial, zeichnet
die Profile der Hauptgestalten mit jener
Meisterschaft, die der besten Tradition eng-
lischer Historiographie entspricht.

Nach einem kurzen Zwischenbericht idber
die Bshmischen Briider (S. 349—376), deren
Einfluf ja erheblich nach England iiber-
greift, 1aft Knox sich auf John Wesley und
seine Religion der Erfahrung ein. Fir den
deutschen Leser ist das besonders willkom-
men, weil ithm hier die Persénlichkeit Wes-
leys, Wesen und Entfaltung der von ihm
ausgehenden religiésen Bewegung sehr kom-
petent nahegebracht wird. Dann bricht das
Werk ab, ein Epilog (490—501) faflt die
Ergebnisse zusammen,

Das rechtgliubige kirchliche Denken gibt
keiner Lehre vor der anderen das Uberge-
widht, kennt also nicht den stindigen Auf-

stand des Platonismus gegen die aristote-
lische Sicht des Christentums wie das Schwar-
mertum. Dazu steht und fallt fir den
Schwirmer die christliche Wahrheit mit der
eigenen Erfahrung (im Geist), die Gefahr
des Illuminismus (das innere Licht) ist stian-
dig nahe, wie auch die andere Gefahr des
Antinomismus. Ein falscher Gnadenbegriff
liegt zugrunde, Schwirmertum ist wirklich
»Ultrasupranaturalismus® mit seinem Mifi-
trauen gegeniiber der menschlichen Vernunft,
seinem ausschlieflichen Vertrauen auf die in-
nere Weisung, seiner Sucht nach Wundern.
»1ch wollte®, sagt Knox abschlieflend, ,das
Schwidrmertum nicht kritisieren, sondern nur
verstehen“ (500). Auch abseitige religiose
Bewegungen haben, wie er meint, ebenso
wie die offenbaren Hiresien, einen provi-
dentiellen Charakter gehabt, dem Ganzen
wenigstens indirekt zu dienen vermocht. Fiir
Knox ist das Schwirmertum als solches noch
nicht das Gegenteil von Wahrheit, sondern
nur eine falsche Akzentuierung. Sein Pro-
test gegen die verhirteten Formen der In-
stitutionen im religiésen Leben diente einem
Erwachen der Geister. Indes bewies gerade
die Tatsache, dafl die schwirmerische Be-
wegung selbst im Institutionellen jeweils
endete, wie notwendig beides zusammen-
gehdrt: das Charisma und die Verfassung,
die Liebe und das Recht.

Das Buch des geistvollen Englidnders, das
Werk eines humanistisch gebildeten, kulti-
vierten, literarischen Kiinstlers, will kein
fachwissenschaftlicher Beitrag zum For-
schungsgebiet der Ketzergeschichte, der Dog-
men- und Frommigkeitsgeschichte sein. Sein
Anliegen ist im Grunde ein pastorales (nicht
umsonst war Knox immer zuerst Seelsorger):
die uiberzeugende, fesselnde Schilderung je-
ner exaltierten Frommigkeitsbewegungen
sollen an die in der Kirche stindig gegen-
wirtige Gefahr erinnern, wie mithsam der
Weg der Mitte, wie leicht dagegen das Ab-
weichen von ihm ist, ja wie verfiihrerisch,
weil ein solches Abweichen ja zunichst als
charismatische Berufung verstanden, als das
Anliegen einer Elite empfunden wird, und
damit den Vertretern ein schmeichelhaftes
Erlesenheitsbewufitsein schenkt. Knox will
auch zeigen, daf} im Schwirmertum das stin-
dig sich meldende Reformbediirfnis der Kir-
che prdsent ist (und in diesem Zusammen-
hang hilt er ein Nachlassen des Schwirmer-
tums in der Gegenwart sogar fiir bedenk-
lich), dafl die angestrebte ,re-form“ aber
sofort in Gefahr gerit, eine ,de-formation®
zu werden, indem sie sich in die beunruhi-
gende Nihe von Schisma und Hiresie be-
gibt. Die amerikanischen Erweckungsbewe-
gungen und die moralische Aufristung,
blasse Nachkldnge des fritheren Schwéirmer-



398

tums, sind der Gegenwart geblieben. Aber
aus ihnen spricht nicht die Sorge einer
cifernden Liebe, daf} eine Kirche, die sich

mit der Welt einlaft, sich selber aufgibt.

Richtiges Schwirmertum, paradox gesagt,
hat seinen Ursprung eben in der Kirche
selbst. Hans Wolter S]

Aurelius Augustinus: Der Nutzen
des Fastens (Deutsche Gesamtaus-
gabe seiner moraltheologischen Schrif-
ten, Nr. 12). Ubertragen und erliutert
von Dr. Rudolph Arbesmann OESA,
Wiirzburg, Augustinus-Uerlag (1958),
XXXVII u. 45 S., Hin. 7,20 DM.

Wer sich bisher iber die Schrift ,Der Nut-
zen des Fastens“ genauer orientieren woll-
te, tat sich schwer, da alle zu Rate gezoge-
nen Autoren, mit Ausnahme der Mauriner,
an ihrer Echtheit ihre Zweifel und Beden-
ken hatten. Schuld daran ist die Mangel-
haftigkeit der Textiiberlieferung, die auf
einer einzigen Handschrift beruht, die seit
1506 spurlos verschwunden ist. Das ist auch
der Hauptgrund, warum der Schrift selbst
in neueren literaturgeschichtlichen und pa-
trologischen Handbiichern wenig oder gar
keine Beachtung geschenkt wird. Die erste
Ausnahme machte der Amerikaner S. D.
Ruegg, der den Text nach einem Fragment
im Codex Vaticanus Latinus 5778 einer
neuen Revision unterzog und auf Grund
eingehender philologischer Studien wohl
alle berechtigten Zweifel an seiner Echtheit
beseitigt hat. :

Diese neue Textausgabe Rueggs (The
Catholic University of America, Patristic
Studies 85, Washington, D. C. 1951) liegt
der vorliegenden Ubersetzung zugrunde, die
erste, die in deutscher Sprache gemacht wur-
de. Ihr Bearbeiter ist der Deutsch-Amerika-
ner R. Arbesmann, Ordinarius fiir klassische
Philologie an der Fordham University in
New York, der durch sein Werk dber ,das
Fasten bei den Griechen und Romern (Gie-

- Buchbesprechungen

Ben 1929) und andere religionsgeschichtli-
chen Spezialuntersuchungen rithmlich be-
kannt geworden ist.

Seiner Ubersetzung schickt er eine Ein-
fithrung voraus, die iiber Textgeschichte,
Ausgaben, literarische Form und Inhalt der
augustinischen Schrift De utilitate ieiunii zu-
verlissige Auskunft gibt. Der Traktat ist
fraglos eine Predigt, die der Kirchenvater
wahrscheinlich am 19. Mai 411, an einem
Freitag des sogenannten Pfingstfastens, ge-
halten hat. Ihr Inhalt gliedert sich deutlich
in zwei Teile. Im ersten (Kap. 1—6) wird
iber Wesen, Notwendigkeit und Zweck des
Fastens gehandelt und gezeigt, dafl das
christliche Fasten nicht der Verachtung ir-
gendwelcher Speisen und Getrinke oder gar
ciner manichdischen Leibfeindlichkeit ent-
springt. Das Fasten ist vielmehr ¢in heiliges
Opfer, das der Christ Gott darbringt, ein
Kultakt, der seinem religiosen Leben neue
Spannkraft und Energie verleiht. Durch das
Bestreben, in diesen ersten grundsitzlichen
Teil das Fasten der Kirche vom Fasten der
Heiden, Juden und Irrlehrer zu scheiden
und durch ihre tiefe Sinndeutung die kirch-
liche Fastenpraxis vor Verduflerlichung zu
schiitzen, besitzen Augustins Darlegungen
auch heute noch ihre Galtigkeit. Zeitbeding-
ter ist der zweite Teil (Kap. 7—13), der
eine iibertragene Art des Fastens behandelt:
das ,Fasten von Hiresie“ und die daraus
entspringende Eintracht, die unter den Chri-
sten herrschen sollte.

Die hier kurz skizzierten Ausfithrungen
werden von Arbesmann in einem eigenen
Kapitel, das seiner deutschen Textausgabe
einen besonderen Wert verleiht, in die Ent-
wicklungsgeschichte des altkirchlichen Fa-
stens und die Gesamt-Fastenlehre Augu-
stins hineingestellt. Der gut lesbaren Uber-
setzung folgen 20 Seiten Erliuterungen, ein
Verzeichnis der von Augustin zitierten
Schriftstellen und Beispiele fiir rhetorisch-
stilistische Redefiguren, die fir die augu-
stinische Predigtweise charakteristisch sind.

H. Bleienstein S]

Textausgaben

Thomas von Aquin: Glaube an
Gott. Eine Erklirung des Glaubens-
bekenntnisses und der Schriften iiber
das Uaterunser und den Englischen
Gruf. Olten und Freiburg i. Br., Wal-
ter-Uerlag (1958), 185 Seiten, broschiert
5,90 DM.

Die lichtvolle Klarheit und erhabene Ge-
sinnung des hl. Thomas in Fragen des geist-

lichen Lebens treten vor allem in jenen klei-
nen Sdhriften zutage, die er ausdriicklich
der religiésen Erbaunung und Unterweisung
seiner Hérer gewidmet hat. An erster Stelle
stechen seine Auslegungen des Vaterunsers,
des Englischen Grufies und des Apostoli-
schen Glaubensbekenntnisses. In ihnen hat
er in tiefer und warmer Form den Ideen-
gehalt dieser heiligsten Gebete enthillt und
zugleich einen herrlichen Katechismus der
katholischen Glaubenslehre geschaffen. Be-



Buchbesprechungen

sonders schon ist der kurze Abschnitt iiber
das Gebet im allgemeinen zum Beginn der
Expositio devotissima Orationis Dominicae.
Das Gebet des Herrn ist unter den verschie-
denen Gebeten das erhabenste. Denn es be-
sitzt die finf Vorziige, die jedes Gebet ha-
ben soll: es ist zuversichtlich, richtig, geord-
net, andédchtig und demitig. Die Erklirung
des Ave Maria stellt in eindringlicher Wei-
se die Erhabenheit der Gottesmutter dar und
zeigt, dafl sie an Gnadenfiille, Gottesnihe
und Wirde iber allen Engeln steht. Fiir
meditatives Beten besonders brauchbar ist
die Expositio devotissima Symboli Aposto-
lorum. In der Einleitung wird vor allem das
Gliick und der Wahrheitsreichtum des christ-
lichen Glaubens geschildert, und in den ein-
zelnen Glaubensartikeln die Bedeutung und
Fruchtbarkeit firs praktische christliche Le-
ben dargestellt.

Dieser Vorziige wegen sind die genannten
Opuscula des hl. Thomas schon mehrmals
ins Deutsche tibertragen worden, zuletzt —
ohne das Ave Maria — von Schulte, Pieper
und Raskop in der ,Thomas-Fibel* (Kéln-
Bachem, 1936). Die vorliegende Ubersetzung
besorgte der Herausgeber Willy Reich nach
der funfbindigen Opuscula-Ausgabe von P.
Mandonnet (Paris 1927). Die Verdeutschung
ist so gut gelungen, dal man bei ihrer Le-
sung nirgends den Findruck des Histori-
schen, des Vergangenen hat, sondern sich wie
von einem heutigen, lebendigen Menschen
unmittelbar angesprochen fiihlt. Dieser Ge-
genwartswert wird erzielt, weil der Heraus-
geber zur Erhéhung der Ubersichtlichkeit
und zur schirferen Herausarbeitung der Ge-
dankenginge minder wichtige Schriftzitate
in die Anmerkung verwiesen und einige Po-
lemiken gegen Irrlehrer der dhristlichen
Friihzeit sinngemaf gekiirzt hat. Daher wer-
den Katecheten, die nach einem Gebets- und
Glaubensunterricht sudhen, der sich anf das
wirklich Lebensnotwendige beschrankt und
kurze, klare, tiefe Darstellungsweise mit
dogmatischer Sicherheit und sprachlicher Ge-
meinverstindlichkeit verbindet, im vorlie-
genden Buch einen vorbildlichen Fiihrer fin-
den. H. Bleienstein S]

A Shewing of God’s Love,
The shorter version of Sixteen Revela-
tions of Divine Love by Julian of Nor-
wich. Edited and partially moderniced
from the 15% century manuscript by
Sister Anna Maria Reynolds, C. P. Lon-
don, New York, Toronto, Longmans,
Green and Co. (1958), LVII and 99 p.
— 9 Sh 6 p.

399

Der Urtext der ,sechzehn Offenbarun-
gen der gottlichen Liebe® ist uns in finf
Hss iiberliefert, von denen vier in London
und eine in Paris aufbewahrt werden. Die
vorliegende Originalausgabe der kiirzeren
Textversion ist nach einem Londoner MS
bearbeitet, der einzigen Hs des 15. Jahr-
hunderts, in der wahrscheinlich die altesten
Visionsberichte Julianas ohne ihre lingeren
Erklirungen erbalten sind. Zum Vergleich
mit der lingeren Textfassung ist aber aus
der Pariser Hs, der dltesten des 16. Jahr-
hunderts, ein Exzerpt beigegeben (S. 81 bis
91). Es umfafit die Kapitel 59—61, die ,Gott
als unsere Mutter“ zum Gegenstand haben
und eine wenig bekannte Form mittelalter-
licher Frommigkeit bezeugen, {iber die An-
dré Cabassut einen aufschlufireichen Artikel
geschrieben hat (Revue d’Ascétique et de
Mystique 25 [1949] 234f.).

Da sich die hier vorliegende neue Text-
ausgabe an weitere englische Kreise richtet,
hat die Herausgeberin ihre Vorlage mit
Redit modernisiert, d. h. die heutige Ortho-
graphie und Interpunktionsweise angewandt
und die Einteilung in Paragraphen und Ka-
pitel hinzugefiigt. Mundart und Wortschatz
des Originals wurden dagegen grundsitz-
lich beibehalten. Nur wo es im Interesse der
Klarheit und leichteren Lesbarkeit geboten
schien, wurden veraltete Worte durch mo-
derne ersetzt und dunkle, schwerverstind-
liche Stellen durch das gréfiere Licht aus der
lingeren Textversion aufgehellt.

Auf diese Weise hat A. M. Reynolds ein
Textbuch geschaffen, das in erster Linie dem
frommen Gebrauche dienen soll, zugleich
aber auch den kritischen Anforderungen der
heutigen Forschung geniigt. Das beweisen
die 39 gelehrten Anmerkungen am Schlufl
des Buches, noch mehr aber die 52 Seiten
Einleitung, in der wir iiber die Hss und
Quellen des Urtextes und iber Juliana als
Einsiedlerin, Mystikerin und Meisterin der
englischen Sprache unterrichtet werden. Die
Reklusin von Norwich war eine so hervor-
ragende Schreiberin der mittelalterlichen
Prosa. daf8 sie von Evelyn Underhill ,the
first English Woman of Letters“ genannt
wird. Uber ihr Leben und ihre Personlich-
keit ist sehr wenig bekannt. Wir wissen nur,
dafl sie etwa dreifligjihrig im Jahre 1373
das Budh ibrer Schauungen begann und als
»Lady Julian“ ein hohes Alter erreichte.

Um so tiefer sind wir durch sie selbst in
ihr mystisches Erleben eingeweibt. Ilhre
Grunderfahrung war die Liebe Gottes, die
in der ,mitterlichen Barmherzigkeit des
Vaters“ gegen den Sinder ibr eigentlichstes
Objekt hat und im Erloserleiden Christi ihren
Hohepunkt erreicht. Da das Mitempfinden
mit der Passion Christi im Leben der Nor-



400

wicher Mystikerin einen auflergewdhnlich -

breiten Raum einnimmt, ist es verstindlich,
dafl gerade eine Passionistin, Sister A. M.
Reynolds, sich schon in ihrer Studienzeit mit
den Betrachtungen der gottlichen Licbe be-
schiftigte und dieses grofie Trostbuch fiir
leidende und gottsuchende Seclen in ihrem
vorliegenden handlichen Textbuch weiten
Kreisen aufs neue zugénglich gemacht hat.
Leser, die sich fiir Julianas geistliches Le-
ben niher interessieren, seien aufmerksam
gemacht auf Paul Molinari SJ: Julian of
Norwich, the teaching of a fourteenth cen-
tury English mystic, eine gelehrte Studie, die
vor kurzem in London erschienen ist (Long-
mans, Green 1958). Einen anderen wesen-
haften Beitrag leistete James Walsh §]: The
Johannine doctrine of indwelling in the Re-
velations of Julian of Norwich (Rom 1956).
Die beste deutsche Ubersetzung und Ein-
fihrung in die ,Offenbarungen der gott-
lichen Liebe“ ist immer noch das Buch von
Otto Karrer (Paderborn, Schéningh 1926).
H. Bleienstein S]

Schell, Herman:Derherrlichung
und Gemeinschaft. Eine Aus-
wahl aus dem Gesamtwerk. Heraus-
gegeben von Paul-Werner Scheele, Pa-
derborn, F. Schéningh (1957), 439 S.,
19,50 DM.

Das dogmatisch-apologetische Studienbuch
enthilt 831 Zitate aus den Hauptwerken H.
Schells, wortliche, anf das Wesentlichste be-
schrinkte Ausziige, die dem Leser einen
Einblick in Schells Theologie vermitteln sol-
len. Ist diese geistige Hilfe moglich, nach-
dem Schells Dogmatik und Apologetik sowie
seine zwei sog. Reformschriften seit Dezem-
ber 1898 auf dem Index der verbotenen Bi-
cher stehen, ihr Autor schon vor 52 Jahren
gestorben und die geistig-religiése Situation
der Gegenwart einc wesentlich andere ge-
worden ist? Sie ist moglich aus zwei Griinden:

1. Weil der Herausgeber aus seiner Text-
sammlung alles ausschied, was von der Kir-
che als irrig oder irrefithrend verurteilt wur-
de. — Die fiinf beanstandeten Hauptpunkte
werden in der Einleitung klar herausgestellt
und die Motive der Indexkongregation als
Schranken gewertet, die den oft allzu kiih-
nen Redner und Denker vor weiteren Irr-
tiimern schiitzen soll.

2. Weil die positiven Elemente in Schells
Theologie die negativen iiberwiegen und fiir
die Durchdringung und Verteidigung des
Glaubensgutes sehr bedeutungsvoll sind. —
Zunichst lernen wir von Schell die Heilig-
ste Dreifaltigkeit radikal und konsequent
zum Ausgangs- und Endpunkt unseres reli-

Buchbesprechungen

giosen Denkens und Lebens zu machen. Fiir
den Wiirzburger Dogmatiker und Apolo-
geten war das Mysterium Trinitatis der ar-
chimedische Punkt der Welt. Darum sind
die zwei Worte, mit denen er selbst das
Doppelziel des Universums zusammenfafit:
Verherrlichung des dreieinigen Gottes und
Gemeinschaft mit [hm. Schells Theologie der
gottlichen Sendungen wird zu einer Sendungs-
theologie fiir den Menschen, dessen Ziel die
Ehre Gottes und das Heil der Seele ist. Dafl
nur von dieser Zielsetzung aus die Theolo-
gie Schells genuin verstanden werden kann,
ergibt sich aus dem Studium der Zitate iiber
Gott, Gottes Schépfung, den Gottmenschen,
das Gottesleben im Menschen, Gottesreich,
Gottessakramente, Gottseligkeit.

Aufler der religiésen Hilfe sind es der
wissenschaftliche Eros und die eigenstidndige
Geistesenergie, mit der Schell die Offen-
barungswissenschaft und ihre Anwendung
auf das Leben gefordert hat, die uns Weg-
weiser sein kénnen. Man lese nur nach, wie
er mit den Begriffen Leben, Geist, Tat, Ur-
sichlichkeit dem Gottesgeheimnis nahekom-
men wollte, bis er — mit seiner Lehre, dafl
Gott nicht nur die ,ratio sui“, sondern die
Lcausa sui“ sei — an die Grenzen mensch-
lichen Denkens kam und die Aseitdt und
die Ubernatiirlichkeit des Trinititsgeheim-
nisses gefahrdete. Trotz aller Lust spekula-
tiver Geistesarbeit hat aber Schell niemals
Theologie um der Wissenschaft willen be-
tricben. Zeitlebens wollte seine Theologie
dem Leben, der Predigt und der Betrachtung
dienen. Es ist ihm ein Herzensanliegen, dafl
Priester und Laien die Liebe Gottes leben-
dig, existentiell erfassen. Daher immer wie-
der seine Warnung, die Glaubenswahrhei-
ten nur obenhin zur Kenntnis zn nehmen
und miihelos zu geniefen. Wie alle hohen
Geistesgiiter wiirden sie nur dem zuteil, der
sie im Ringen des Gottsuchers in sich zum
Keimen, zur Bliite und zur Reife brachte.
,Die Kommunion der Gottheit wird im Gei-
steskampf des Lebens gefeiert und gewon-
nen (n. 190).°

Das Dritte, das uns im apologetischen
Schaffen Schells zum Vorbild werden kann,
ist seine apostolische, weltmissionarische
Grundeinstellung. Es war ihm ein unertrag-
licher Gedanke, die Welt sich selbst zu iiber-
lassen. Daher einerseits sein unermiid-
licher Kampf gegen die Vorurteile und Irr-
tiimer seiner Zeit und andererseits der wis-
scnschaftliche Erweis der absoluten Uberle-
genheit des Christentums.

Gebildeten Lesern, die selbstindig und selbst-
titig denken und betrachten kénnen, wird
die vom Herausgeber getroffene Auswahl
ein kostbarer Zitatenschatz sein.

H. Bleienstein S]





