Vom Glauben

VonDr.UtaRanke-Heinemann, Essen

Zwei Wabhrheiten lehrt uns das Christentum iiber den Menschen: seine Grofie
und sein Elend, um mit Pascal zu reden. Seine Grofle, die darin besteht, dafl er zur
Gemeinschaft mit Gott geschaffen wurde, sein Elend, dafl er dieser Gemeinschaft
unwiirdig geworden ist. Am Anfang der Menschheitsgeschichte — durch Gréber und
Kulturreste nicht feststellbar, wohl aber durch eine eigentimliche Unordnung des
menschlichen Zustandes angedeutet und durch die Offenbarung klar bezeugt —, am
Anfang der Menschheitsgeschichte geschah ein Sturz, ein Abfall, ein grofles Ver-
sagen.

Dieses Versagen bestand in der Absage des Geschopfes an den Schopfer, in dem
Willen des Menschen, in sich selbst begriindet zu sein und sich selbst zum Ziel zu
haben, in dem Verweigern des Dankes gegen Gott. Am Anfang der Menschheits-
geschichte steht diese Abneigung des Menschen gegen Gott und die Zuneigung zu
sich selbst, diese aversio a deo et conversio ad creaturas, dieser unerklirliche Hoch-
mut des Geschopfes, das Gott nicht als Gott anerkennen und sich ihm nicht schulden
will. Die eigentliche Siinde des Menschen ist seine hochmiitige Undankbarkeit, das
Sichverlassen des Menschen auf sich selbst, indem er nicht mehr in Gott seine letzte
Geborgenheit findet, sondern in sich selbst einen Reichtum aufzustellen sucht, der
ihm seinen Stand, seine Sicherheit, sein Ansehen, seine Geltung und damit das
eigentliche Lebensfundament verschafft. Die Geltungssucht ist die Grundhaltung
des von Gott abgefallenen und immer nur sich selbst zufallenden Menschen (R. Bult-
mann). Und alles weitere Verschulden und Versagen des Lebens ist nur die Entfal-
tung dieser Hingabe des Menschen an sich selbst als den letzten Grund seines
Daseins. Die eine Siinde entfaltet sich in den vielen Siinden.

Die Weise dieser Selbstbegriindung ist bei den einzelnen Menschen durchaus
verschieden, sie reicht von den niedrigsten bis zu den sublimsten Selbsterbauungen.
So griindet sich der eine auf seinen Reichtum, der andere auf seine Herkunft, der
eine auf seine Schonheit, der andere auf sein Wissen. Der Zusammenstofl Jesu mit
den Juden betrifft eine typische und vielleicht die bedeutsamste Weise der Selbst-
erbauung, nimlich auf der eigenen Leistung. Die Sucht, durch Leistung Geltung zu
gewinnen, ist eine allgemein menschliche, sie fand im Judentum ihre klassische Aus-
pragung. ,Zu einigen®, schreibt Lukas, ,die sich voll Selbstvertrauen firr gerecht
hielten und die anderen verachteten, sprach Jesus folgendes Gleichnis: ,Zwei Men-
schen gingen hinauf in den Tempel, um zu beten. Der eine war ein Pharisier, der
andere ein Zollner. Der Pharisder stellte sich hin und betete bei sich: Gott, ich
danke dir, daf ich nicht bin wie die Gbrigen Menschen, wie die Réiuber, Betriiger,
Ehebrecher oder wie dieser Zollner da. Ich faste zweimal in der Woche und gebe
den Zehnten von allem, was ich erwerbe’® (Lk 18,9-12). Hier wird das Religidse
als ein Wertkodex, als eine sittliche Norm, nicht als personale Beziehung zu Gott
gesehen. Der Akzent liegt auf der eigenen Leistung, der Mensch hat sein Fundament
in sich, findet in sich selbst die Basis seines Lebens. Die Selbstgerechtigkeit ist es,



Uom Glauben 405

die ihn trotz seiner Werke, ja gerade in seinen Werken von Gott trennt, weil sie
ihn nie wirklich zu Gott, sondern immer nur zu sich selbst kommen und so das
Gute, das in der Hingabe an Gott besteht, nicht zustande bringen 1dit. Auch der
Kampf des Volkerapostels Paulus mit seinem eigenen Volk geht gegen diese ge-
heime Selbsterbauung im Vollziehen des Gebotenen. Sein Kampf geht nicht gegen
die Werke als solche, wie manchesmal falschlicherweise angenommen wird, sondern
gegen die auch in den Werken mogliche Ablehnung Gottes, weil Selbstbegriindung
des Menschen.

Rithmt sich der Jude, dem die Wirklichkeit Gottes noch unerschitterlich feststeht,
seiner Tuchtigkeit und Leistung vor Gott, so spricht sich beim modernen Menschen,
dem das Dasein Gottes fragwiirdig geworden ist, diese Selbstsicherheit nicht mehr
in Form des Gebetes aus und bezieht sich nicht mehr vor allem auf die Erfillung
des gottlichen Gesetzes. An die Stelle des Moralisten aus Geltungsbedirfnis tritt
der Aktivist aus Geltungsdrang, denn auch der moderne Mensch grindet sich wie
der Jude vorwiegend auf seine Leistung und Tichtigkeit. Das moderne Leben weif§
sich so gefahrdet, dafl es — soweit ihm kein Besitz, kein Erbe, keine Herkunft mehr
sicher genug sind, um sich darauf zu stellen — in pers6unlichen Leistungen und Rekor-
den seine letzte Selbstsicherheit, sein eigentliches Lebensfundament sich zu ver-
schaffen sucht. Sowohl der selbstgerechte Jude, der Gott seine guten Werke in Rech-
nung stellt, die dieser zu addieren und zu quittieren hat, als auch der moderne
Leistungsstolze, der Gott nicht nétig hat, existieren letztlich aus ihrem eigenen Voll-
bringen. Ihr Gott ist ihre Leistung.

Neben dem Typ des sich auf seine Leistung griindenden Menschen begegnet uns
im Neuen Testament und auch heute der Mensch, der seine Sicherheit, sein Ansehen,
sein Fundament aus seinem Denken holt. Rithmen sich die Juden ihrer moralischen
Leistung, so die Griechen ihrer Weisheit. Die eine grofle Auseinandersetzung des
Christentums vollzog sich mit den Juden: hier ging es um das Verhaltnis von Glaube
und Werken. Die andere grofle Auseinandersetzung vollzog sich mit den Griechen,
als durch Paulus das Christentum mit dem Hellenismus in Berithrung kam. Hier
ging es um das Verhiltnis von Glaube und Erkenntnis. Dankt der Pharisier Gott,
daf er nicht ist wie dieser siindige Zdllner, so dankt der Grieche der Schicksalsgéttin,
daf er nicht Barbar, sondern Grieche, d. h. dafl er nicht ein Ungebildeter, sondern
ein Gebildeter ist. Das Geltungsbedirfnis als die Grundbewegung des von Gott
abfallenden und immer nur sich selbst zufallenden Menschen nimmt hier die Form
des intellektuellen Hochmuts an. In seiner Auseinandersetzung mit den Griechen
bekdmpft der Apostel nicht Erkenntnis und Weisheit als solche, sowenig er gegen-
tber den Juden die Werke als solche bekdmpfte. Sondern wie die Gerechtigkeit der
Pharisder letztlich Ungerechtigkeit war, weil sie in Geltungssucht das Gute, das nur
von Gott her geschieht, ohne Gott zustande bringen wollte, so war die Weisheit der
Griechen letztlich Torheit vor Gott, weil und insofern sie in Selbstbezogenheit die
‘Wahrheit nicht erkannte (vgl. 1 Kor 1,20 {.). Wie die Selbstsucht das gute Werk
vereitelt, so macht sie auch wahre Erkenntnis unmdglich. Es ist eine der wesent-
lichsten Aussagen des Apostels Paulus in seiner Auseinandersetzung mit dem Grie-
chentum, dafl es die Erkenntnis beeintrichtigt, wenn das Herz des Menschen von



406 Uta Ranke-Heinemann

einer fundamentalen Undankbarkeit beherrscht wird (Rém 1, 21 ff.). Eine solche Aus-
sage geht iiber alle vorausliegende Tradition hinaus. Im gleichen Sinne spricht Augu-
stinus vom Herzen als der Einheit von intellectus und amor und Pascal von einer raison
du ceeur. Uns Heutigen, die wir der Meinung sind, die Erkenntnis der Wahrheit sei
nur eine Sache des Verstandes, ist dieser Zusammenhang zwischen Herz und Ver-
nunft aus dem Bewuftsein geschwunden. Der gefallene Mensch vollzieht in seinem
Erkennen nicht mehr, wie der Apostel Rém 1,21 ff. ausfiihrt, die Anerkennung Got-
tes als des Schopfers. Er verweigert Gott in seinem Herzen den Dank und die Ver-
herrlichung, und diese Undankbarkeit verfinstert dann auch seine Erkenntnis. Sein
Wille schaltet sich triibend in sein Erkennen ein. Durch die Abneigung gegen
Gott und die Zuneigung zu sich selbst wird der Mensch des wahren Sehens be-
raubt. Von Gott abgekehrt, steht er sich selbst im Licht. Alles wird nur noch aus der
Dunkelheit des Herzen begriffen. Die Dinge werden nicht mehr so wahrgenommen,
wie sie sind, sondern wie sie sich unter Voraussetzung des auf sich selbst gebeugten
Blickes darbieten. Ein homo incurvatus ist der gefallene Mensch (Augustinus, An-
selm). Der Geist des Menschen ist durch die Abneigung des Herzens befangen. Die
Welt wird nicht mehr in der Wahrheit Gottes begriffen, sondern nur noch in der
falschen Deutung des sich Gott nicht schulden wollenden Menschen. Der gefallene
Mensch hat in seinem unerklirlichen Willen, sich Gott nicht verdanken zu wollen,
den Weg von der Erkenntnis zur Anerkenntnis Gottes nicht durchgehalten und
damit auch die Erkenntnis verloren. Gott wird nur dann als die hochste Wahrheit
des Verstandes erkannt, wenn er auch als das letzte Ziel des Willens gewollt wird.
Von Gott abgewandt denkt der Mensch in seinem Denken nur sich selbst, weifl er
in seinem Wissen nur von sich. So griindet er sein Denken auf sich selbst und sich
selbst auf sein Denken. Der wahre Grund alles Seins ist ihm verborgen. Die Selbst-
erbauung des Gebildeten aus dem eigenen Denken, wie sie sich klassisch im Grie-
chentum verwirklichte, begegnet zu allen Zeiten. Die philosophischen Verachter, die
damals Paulus auf dem Areopag den Riicken kehrten, verachten auch heute noch die
Torheit des Christentums.

Der Leistungsstolz und der Wissensstolz sind dabei nur zwei Arten menschlicher
Selbstbegriindung und damit menschlicher Verlorenheit. Denn der Mensch, der in
den vielfiltigen Weisen seines Selbstvertrauens immer nur sich selbst zuféllt und
sich selber findet, hat Gott verloren und verfillt dem Elend und dem Tod. In der
Selbsterhebung und Selbstvergottlichung des Menschen vollzog sich sein tiefster Fall.
Anselm v. Canterbury schreibt im Proslogion: ,Elendes Los des Menschen. der das
verloren hat, wozu er geschaffen ist. Verloren hat er die Seligkeit, zu der er bestimmt
ist, gefunden hat er das Elend, zu dem er nicht bestimmt ist*.

Aber mitten in diesem Verfall des menschlichen Daseins wird dem Menschen noch
einmal die Entscheidung vorgelegt. Mitten im Tod wird ihm noch einmal die Mog-
lichkeit, wirklich zu leben, von Gott eréffnet. Noch einmal wird ihm das Leben als
reine Gabe, als reines Geschenk angeboten. Im Zentrum der adamitischen Geschichte
ergeht in der Fiille der Zeiten der Appell Gottes an den Menschen, seine Selbst-
begriindung aufzugeben und das Leben wieder als Gabe der Gnade zu empfangen,
die Selbstgerechtigkeit zu verlassen und die Gerechtigkeit Gottes anzunehmen, die



Uom Glauben 407

eigenmichtige Weisheit als Torheit zu erkennen und die Wahrheit Gottes hin-
zunehmen, allen eigenen Reichtum abzustreifen und Gott als seinen Schopfer und
Vater anzuerkennen und zu preisen. Die danklose Existenz des selbstsicheren Men-
schen wird von Gott noch einmal mit einem Geschenk iiberschiittet, Gber das hinaus
es kein grofleres Geschenk mehr gibt. ,Wenn Gott seinen eigenen Sohn nicht ge-
schont hat, sondern ihn fiir uns alle dahingegeben hat, wie hat er uns in ihm nicht
alles geschenkt?“ fragt der Apostel (Rém 8,32). In der Menschwerdung Christi ist
pichts Geringeres geschehen, als dal Gott selbst sich dem Menschen hingeschenkt
hat, der Schopfer dem Geschépf, der Unsterbliche dem Sterblichen, der Ewige dem
Verginglichen, der Selbstlose dem Selbstsiichtigen. Damit ist an das sich selbst
suchende Dasein die Frage gestellt, ob es in einem radikalen Sinn umkehren, ob es
den Grund seines Seins nicht mehr in sich selbst, sondern in der Gabe Gottes in
Christus finden will. ,Selig sind die Armen im Geist”, mit diesen Worten erdffnet
Jesus seine grofie Bergpredigt. Kein Wort der Schrift ist so viel beldchelt worden,
ist so vielen Mif verstindnissen anheimgefallen wie dieser Satz: ,Selig sind die
Armen im Geist, denn ihrer ist das Himmelreich®. Dennoch handelt es sich hier in
der ersten Seligpreisung unseres Herrn um die fundamentale Wahrheit des Chri-
stentums. Die Voraussetzung fiir das Eingehen in das Himmelreich ist die Armat,
die der selbstsichere Mensch aus sich nicht hat, sondern die ihm durch den Heiligen
Geist geschenkt wird. (Wartlich: ,Selig sind die Armen durch den Geist®.) Gemeint
ist das vollige Leersein fiir Gottes Gabe, das Sichbegeben in die totale Abhingig-
keit, in das vollige Angewiesensein auf Gott. Seliggepriesen werden die, die in sich
nichts vorfinden, worauf sie sich griinden, die die Armut annehmen, die darin be-
steht, alles von Gott zu erwarten. Und dieses Entgegennehmen unendlichen Ge-
schenks, diese radikale Umkehr des selbstherrlichen Ursprungs ist der Glaube. Im
Glauben, der das Geschenk Gottes in Christus ergreift, geschiecht die Wendung des
seit dem Fall Adams in Undank und Abneigung gegen Gott sich selbst zufallenden
und sich selbst sichernden Menschen. Im Glauben lebt der Mensch wieder aus und
zu Gott und weifl, dal er nicht in sich selbst, sondern nur in Gott die Geborgenheit
und Sicherheit, die Geltung und das letzte Lebensfundament und letzte Lebensziel
finden kann. Im Glauben, der das Geschenk Gottes in Christus ergreift, er6ffnet sich
die Existenz des von sich selbst gelosten, weil in der verzeibenden Liebe Christi
geborgenen Menschen. Im Glauben zerbricht der Mensch sein luziferisches Selbst-
vertrauen und gibt sich in Demut und Dankbarkeit Gott hin. So stellt der Glaube
das mit Adam verlorene urspriingliche Dasein wieder her.

Das grofie Beispiel des Glaubens ist Abraham, der Vater aller Glaubenden. Abra-
hams Glaube inmitten einer Welt des Abfalls und der Apotheose des Irdischen ist
schon e¢in Hinweis auf den dhristlichen Glauben, findet im Glauben an Christus nur
seine Vollendung. Nie hat Gott in seiner Treue den verlorenen und sich selbst ver-
fallenen Menschen verlassen, und immer war fiir den Menschen die Weise, sich Gott
zu nahen, der Glaube. So ist im Handeln Gottes mit der Menschheit, das in der
Menschwerdung Christi sein Zentrum und seine letzte Vollendung erfihrt, von
Anfang an alles auf den Glauben ausgerichtet. Bei der Erwidhlung lIsraels in Abra-
ham geht schon alles um den Glauben. ,Gott fithrte Abraham hinaus ins Freie und



408 Uta Ranke-Heinemann

sprach zu ihm: Blicke auf zum Himmel und zihle die Sterne, wenn du es kannst.
So’zahlreich wird deine Nachkommenschaft sein. Abraham aber glaubte dem Herrn
und dieser rechnete es ihm zur Gerechtigkeit an® {(Gen 15,5 f.). Das Versagen der
Juden bestand darin, dafl sie nicht auf dem Fundament Abrahams weiterbauten,
sondern immer mehr in selbstgerechten Leistungen ihre Stellung vor Gott erstrebten.
Nicht die Juden sind Abrahams Glauben nachgefolgt, sondern die Christen. In sei-
nem Brief an die Rémer beschreibt der Volkerapostel Paulus diesen Glauben Abra-
bhams als Vorbild des christlichen Glaubens. ,Abraham glaubte an den toten-
erweckenden Gott, der das Nichtseiende ruft, so dafl es Seiendes ist“ (4,17). Der
Glaube wird hier 1. hinsichtlich seines Gegeniber gekennzeichnet. Indem Abraham
an den Gott glaubt, der ihm im erstorbenen Leib noch Nachkommenschaft erwecken
wird, glaubt er an den erlésenden Gott, an den Gott, der Totes nicht tot 14ft, son-
dern Totes lebendig macht, an den Gott, der aus dem Verfall neues Leben schafft.
»Abraham glaubte gegen Hoffnung auf Grund von Hoffnung“ (4,18), fiahrt der
Apostel fort. Der Glaube wird hier 2. hinsichtlich seiner Paradoxie gekennzeichnet.
Gegen Hoffnung, d. h. gegen alle Hoffnung und Uberzeugung, die das Sichtbare
und Berechenbare gewidhrt, also auch gegen alle Hoffnungslosigkeit, die es bereitet.
Gegen diese menschliche Hoffnung glaubte Abraham, denn das Sichtbare gab ihm
als Verblihtes und Erstorbenes keinerlei Hoffnung auf Nachkommenschaft. Auf
Grund von Hoffnung glaubte er, auf Grund der Hoffnung, die ihm die blofie Zusage
Gottes gewihrte. Glaubt man, so gehorcht man entgegen dem Sichaufdringen der
sichtbaren Wirklichkeit dem véllig uneinsichtigen Anspruch einer Wirklichkeit, die
allein auf die Zusage Gottes fundiert ist. Der Glaubende griindet sich auf die Ver-
heiflung Gottes, die im Widerspruch steht zu aller vor Augen liegenden Hoflnungs-
losigkeit. ,Abraham betrachtete seiner: erstorbenen Leib, er war 100 Jahre alt, und
er sah den erstorbenen Mutterleib Saras® (4, 19). Der Glaube wird hier 3. hinsicht-
lich seiner Illusionslosigkeit gekennzeichnet. Der Glaube sieht nicht vorbei an den
menschlichen Verhiltnissen. Abraham sah illusionslos die Tatsachen, fafite sie niich-
tern ins Auge. Nicht dadurch wird im Glaubenden der Zweifel erstickt, daf er den
Blick von der menschlichen Wirklichkeit abwendet, sondern daf er hinter ihr und
durch sie hindurch die Zusage Gottes vernimmt. ,Abraham gab Gott die Ehre, in-
dem er erfiillt davon war, dafl Gott das, was er verheiflen hat, auch fihig ist zu tun®
(4,21). Der Glaube wird hier 4. hinsichtlich seiner personalen Hingabe gekennzeich-
net. Der Glaubende 16st sich von sich selbst, um in der volligen Gewiiheit der Treue
Gottes zu seiner Zusage und der Allmacht Gottes, diese Zusage zu erfillen, um in
dieser Gewiflheit Gott den Lobpreis und die Ehre zu geben. Damit ist der Glaube
das Gegenteil des Selbstvertrauens, der Selbsterbauung, der Selbstsicherung, der
Selbstbegriindung des Lebens. ,Darum wurde es ihm auch zur Gerechtigkeit an-
gerechnet® (4,22). Der Glaube wird hier 5. hinsichtlich seiner Wirkung gekennzeich-
net. Im Glauben geschieht die Rechtfertigung des Menschen, d. h. im Glauben wird
sein Leben wieder ein gerechtes Leben, ein Leben des rechten Verhiltnisses zu Gott,
ein Leben, in dem der Mensch sein stolzes Selbstvertiauen aufgibt und so wieder
die Demut erlangt, die ihn fiir Gott 6ffnet, der Teilnahme an Gottes reichem Sein
fahig macht.



Uom Glauben " 409

Aber Abraham ist ja nur eine vorausweisende Gestalt, ein Typos. ,Das ist nicht
allein um seinetwillen in die Schrift gekommen, daff es ihm angerechnet wurde,
sondern auch um unseretwillen, denen der Glaube an den, der unseren Herrn Jesus
Christus von den Toten auferweckt hat, angerechnet werden soll* (4,23 f.). Unser
Glaube ist einerseits durch den Glauben Abrahams schon vorgebildet, aber so sehr
er der formalen Struktur nach dem Glauben Abrahams gleicht, geht er doch iber
ihn hinaus. Er ist wie der Glaube Abrahams ein Glaube an den totenerweckenden
Gott, aber darin zugleich ein Glanbe an den Gott, der von den Toten auferweckt
hat, namlich Christus. Der christliche Glaube ist nicht mehr primir Glaube an eine
Zusage, wie der Glaube Abrahams, sondern primiir Glaube an die in Christus und
seiner Auoferstchung von den Toten eingeléste Zusage. Der christliche Glaube ist
also nicht mehr nur Zuversicht wie der alttestamentliche Glaube, sondern ein
Glaube, der bestimmte Tatsachen anerkennt, ein Glaube, der das Evangelium
annimmt, ein dogmatischer Glaube. Das Neue Testament unterscheidet sich vom
Alten Testament durch den Erfilllungscharakter, durch die neue Gabe Gottes in
Christus. Darum mufite der alttestamentliche Glaube an eine Verheiflung sich
wandeln in den neutestamentlichen Glauben an ein Faktum, nachdem in Christus
und in seiner Auferstehung alle Verheiflungen eingeldst und alle Zusageu er-
fullt sind. Aber sowenig dem alttestamentlichen Vertrauensglauben die inhaltliche
Bestimmtheit fehlte, sowenig fehlt dem neutestamentlichen dogmatischen Glauben
die vertrauensvolle Zuversicht, dafl das, was Christus widerfuhr, auch uns wider-
fahren wird. Man darf darum nicht den Vertrauensglauben gegen den dogmatischen
Glauben ausspielen. Es gibt viele Christen, die das Dogma ablehnen, die zwar von
sich meinen, dafl sie glauben, ohne aber genau sagen zu kénnen, was sie glauben.
Ihr Glaube erschépft sich in einer allgemeinen und vagen Zuversicht aul Gott.
Andere lehnen die Unterwerfung unter das Dogma als Preisgabe eigenen Denkens
ab. Hier zeigt sich oft auch etwas von dem typisch menschlichen Bestreben, seine
individuelle Weisheit zu behaupten und sich an ihr zu erbauen. Gehorsam einen
fest formulierten Satz entgegennehmen zu sollen, erschien den weisheitsliebenden
Griechen als Torheit und kommt auch vielen Modernen gedankenlos vor. , Wir aber®,
sagt der Apostel, ,verkiinden Christus den Gekreuzigten, den Juden ein Argernis
vnd den Heiden eine Torheit, fiir die Berufenen aber, Juden und Griechen, Christus
als Gottes Kraft und Gottes Weisheit® (1 Kor 1,23 f.). Mit dem Glauben an Christus
ist fir die Juden die Selbstgerechtigkeit ausgeschlossen, denn der Glaubende griin-
det sich auf die Kraft Christi. Mit dem Glauben ist aber auch fiir die Griechen der
Selbstruhm ausgeschlossen, denn im Glauben an das Dogma verzichtet der Mensch
auf die eigene Weisheit (H. Schlier). Der Glaube als Glaube an ein fremdes Werk,
dem Leistungsstolzen ein Argernis, und der Glaube als Glaube an ein ein fiir alle-
mal geschehenes und geltendes Faktum, dem Wissenstolzen eine Torheit, ist fiir
beide, sofern sie auf ihn eingehen, die Uberwindung der Selbstbegriindung des
menschlichen Lebens, das Ende des Sichgriindens auf die eigene Leistung und die
eigene Weisheit.

Als Zugang zu dem in Christus angebotenen Geschenk ist der Glaube selbst Got-
tes Geschenk. Als gehorsamer Akt der Hingabe ist der Glaube aber auch eine Ent-



410 Uta Ranke-Heinemann

scheidung des Menschen. So ist der Glaube beides zugleich: Gabe Gottes und Tat des
Menschen, so dafl der Glaubende bei seinem Glauben nicht auf seine eigene Kraft
pochen, der Ungliubige bei seinem Unglauben sich nicht auf das Fehlen der Gnade
berufen kann. Denn die, die im Glauben sich hingeben, werden durch die Gnade
und nicht durch eigenes Verdienst dazu bewegt und die, die im Unglauben sich
weigern, werden durch das Versagen ihres Herzens und nicht durch Gottes mangelnde
Liebe gehindert. Dafl dem Menschen wahre Hingabe so schwer féllt, zeigt das Leben
in tausend Fillen. Hieran scheitern die Freundschaften, hieran scheitern die Ehen,
und hieran scheitert das Verhiltnis za Gott. Nur wenige sind es, die nicht in klein-
licher Selbstbehauptung an sich selbst festhalten, sondern sich vorbehaltlos Gottes
reichem Herzen anvertrauen. Viele sind es, die in armer Angstlichkeit bei sich selbst
verharren und die grofie Freiheit des Sichverschenkens nie erleben. Das ist das Elend
des Menschen, daf er immer wieder seinem vermeintlichen Reichtum verfillt, statt,
dem Uberstrémen der gottlichen Liebe sich erschlieflend, wirklich reich zu werden.

Das Selbstvertrauen des Menschen aber ist so tief, sein Drang, sich selbst zu be-
griinden, so fundamental, da selbst die Glaubigkeit fiir den Christen Quelle der
Selbsterbauung werden, dafl der Christ sich seiner Frommigkeit ruhmen, sich in
seinem Christentum vor Gott zu sichern suchen kann. Nicht nur der Jude, sondern
auch der Christ kann in seinen karitativen Werken sein letztes Fundament zu finden
trachten. Er kann in seiner Ehrbarkeit und Korrektheit, seinem apostolischen Wir-
ken, seiner Selbstaufopferung, in seinen haufigen Kommunionen und seiner Jung-
fraulichkeit sich seine Stellung vor Gott zu sichern suchen. Und wie der Grieche sich
auf seine Weisheit griindet, so kann der Christ in seinen theologischen Erkenntnis-
sen, seinen mystischen Erfahrungen, seinen hohen Offenbarungen seine letzte Sicher-
heit sehen. ,Damit ich mich der hohen Offenbarungen nicht tiberhebe, ward mir ein
Pfahl ins Fleisch gegeben (wahrscheinlich eine Krankheit), ein Satansengel, der mich
mit Fiusten schligt. Deshalb habe ich den Herrn dreimal angerufen, dafl er von
mir weichen méchte, und er hat zu mir gesagt: Meine Gnade ist fiir dich genug.
Meine Kraft kommt zur Vollendung in der Schwachheit. So will ich mich denn mei-
ner Schwachheit rithmen, damit die Kraft Christi auf mir ruhe® {2 Kor 11,7 f[.). Das
echte Fundament des Glaubenden ist die véllige Angewiesenheit auf Gott im Be-
wuftsein der eigenen Schwachheit. Das soll aber nicht bedeuten, dafi die eigene
Schwachheit nun zur verborgenen Selbsterbauung, dafi Krankheit und Leiden zur
letzten Sicherung werden diirfen. Es gibt manche Christen, die sich an ihren Leiden
erbauen. Das Selbstvertrauen des Menschen ist so tief, dafl sogar das Nichtrihmens-
werte ihm Anlafl des Rithmens, dafl die eigene Niedrigkeit ihm zur Selbstbegriin-
dung werden kann. Es gibt eine Koketterie mit dem eigenen Versagen, die in ihrer
Selbstgeniigsamkeit die Kraft Christi nicht will. Und es gibt ein Klagen iiber die
eigene Schwiche, das im Grund ein Verlangen nach eigener Stirke, nach eigener
Gerechtigkeit und nicht ein Genigen an der Gnade ist. Der Glaubende gibt aber
nicht nur allen eigenen Reichtum fort, sondern auch alle eigene Armut. Er findet
nichts in sich vor, worauf er sich griindet und woran er sich befestigt, sondern ist
vollig leer fiir Gott, um so Gottes ganze Gabe, d. h. ihn selbst zu erfassen. Im Glau-
ben lebt der Mensch nicht mehr aus seiner Leistung, seinem Wissen, seiner Frommig-



Der Laie in der Kirche — Bindung und Freiheit 411

keit, ja auch nicht aus seiner Schwachheit, sondern allein aus Christus, der seine
Gerechtigkeit, seine Weisheit, seine Kraft und sein Reichtum geworden ist.

In solchem Glauben ist auch wieder die Méglichkeit echter Werke gegeben. Durch
den Glauben sind die Werke wieder zu ithrem reinen und heiligen Sinn zuriickgekehrt,
Werke der Liebe aus Gottes Gnade zu sein, d. h. Werke, in denen der Mensch sich
nicht auf sich selbst griindet und an sich selbst bindet, sondern Werke als Ausdruck
einer in der Liebe Christi geborgenen und damit zur Liebe befreiten Existenz. Die
Werke sind nicht das Fundament, wohl aber das Ziel des neuen Lebens. Der Glau-
bende existiert nicht aus guten Werken. sondern zu guten Werken (Eph 2,9 [.), denn
Christus ist der Ursprung unseres neuen Seins und das Lebensprinzip unseres Han-
delns.

Im Glauben ist aber nicht nur die Moglichkeit echter Werke, sondern auch die
Moglichkeit echter Weisheit und echter Erkenntnis gegeben. Letztes Erkennen ist
niemals dem Nichtglaubenden moglich, denn erst im Glauben entschwindet die
Eigentimlichkeit des gefallenen Menschen, dafl er sich stindig in seiner Abneigung
gegen Gott und seiner Zuneigung zu sich selbst die Sicht verstellt. Im Glauben ge-
schieht die zentrale Erleuchtung des Lebens. Erst der Glaubende gewinut wieder
die Reinheit des Herzens und wird damit zur Schau Gottes befahigt (Mt 5,8). Erst
der Blick des Glaubenden 16st sich wieder aus der Selbstbezogenheit und wird frei
fiir die hochste Erkenntnis des letzten Grundes alles Seins, fiir die Erkenntnis dessen,
was alle Erkenntnis tibersteigt, wie der Apostel paradox sagt, fir die Erkenntnis
der Liebe Christi. In diesem Begreifen der unbegreiflichen Liebe Christi, das dann
geschieht, wenn die héchste Erkenntnis noch iiberschritten wird, in diesem Eingehen
in den innersten Grund unsecres neuen Seins, erschliefit sich dem Glaubenden die

Fillle Gottes und damit die Erfilllung, Giber die hinaus es keine andere mehr gibt
(Eph 3,19).

Der Laie in der Kirche — Bindung und Freiheit*

Von Univ.-Prof. Dr. Franz X. Arnold, Tiibingen

I

Nicht ohne zégerndes Miflbehagen bin ich der Einladung gefolgt, iiber das Thema:
«Der Laie in der Kirche — Bindung und Freiheit“ zu sprechen. Zuviel fast ist dar-
iiber gesprochen und geschrieben worden, seitdem der wie selten ein Theologe zeit-
aufgeschlossene XI. Pius 1922 seinen Pontifikat er6ffnet hat mit dem Ruf an die
Laien zur ,Teilnahme am Apostolat®, zuviel, als dafl man nicht firchten mifite,
eines sterilen theologischen Geredes geziehen zu werden mit einem Vortrag iiber
dieses Thema. Keine noch so ehrliche und nachhaltige Bekriftigung des Laienrechtes
reicht zuweilen hin, um der Verdachtigung zu begegnen: ,Man predigt den miin-

* Referat vor der Arbeitsgemeinschaft der Kirchlichen Presse, Miinchen, Oktober 1958.





