
Vom Glauben 

Von Dr. Uta Ranke-Heinemann, Essen 

Zwei Wahrheiten lehrt uns das Christentum über den Menschen: seine Größe 
und sein Elend, um mit Pascal zu reden. Seine Größe, die darin besteht, daß er zur 
Gemeinschaft mit Gott geschaffen wurde, sein Elend, daß er dieser Gemeinschaft 
unwürdig geworden ist. Am Anfang der Menschheitsgeschichte • durch Gräber und 
Kulturreste nicht feststellbar, wohl aber durch eine eigentümliche Unordnung des 
menschlichen Zustandes angedeutet und durch die Offenbarung klar bezeugt •, am 
Anfang der Menschheitsgeschichte geschah ein Sturz, ein Abfall, ein großes Ver- 

sagen. 
Dieses Versagen bestand in der Absage des Geschöpfes an den Schöpfer, in dem 

Willen des Menschen, in sich selbst begründet zu sein und sich selbst zum Ziel zu 
haben, in dem Verweigern des Dankes gegen Gott. Am Anfang der Menschheits- 
geschichte steht diese Abneigung des Menschen gegen Gott und die Zuneigung zu 
sich selbst, diese aversio a deo et conversio ad creaturas, dieser unerklärliche Hoch- 
mut des Geschöpfes, das Gott nicht als Gott anerkennen und sich ihm nicht schulden 
will. Die eigentliche Sünde des Menschen ist seine hochmütige Undankbarkeit, das 
Sichverlassen des Menschen auf sich selbst, indem er nicht mehr in Gott seine letzte 
Geborgenheit findet, sondern in sich selbst einen Reichtum aufzustellen sucht, der 
ihm seinen Stand, seine Sicherheit, sein Ansehen, seine Geltung und damit das 
eigentliche Lebensfundament verschafft. Die Geltungssudit ist die Grundhaltung 
des von Gott abgefallenen und immer nur sich selbst zufallenden Menschen (R.Bult- 
mann). Und alles weitere Verschulden und Versagen des Lebens ist nur die Entfal- 
tung dieser Hingabe des Menschen an sich selbst als den letzten Grund seines 
Daseins. Die eine Sünde entfaltet sich in den vielen Sünden. 

Die Weise dieser Selbstbegründung ist bei den einzelnen Menschen durchaus 
verschieden, sie reicht von den niedrigsten bis zu den sublimsten Selbsterbauungen. 
So gründet sich der eine auf seinen Reichtum, der andere auf seine Herkunft, der 
eine auf seine Schönheit, der andere auf sein Wissen. Der Zusammenstoß Jesu mit 
den Juden betrifft eine typische und vielleicht die bedeutsamste Weise der Selbst- 
erbauung, nämlich auf der eigenen Leistung. Die Sucht, durch Leistung Geltung zu 
gewinnen, ist eine allgemein menschliche, sie fand im Judentum ihre klassische Aus- 
prägung. •Zu einigen", schreibt Lukas, •die sich voll Selbstvertrauen für gerecht 
hielten und die anderen verachteten, sprach Jesus folgendes Gleichnis: .Zwei Men- 
schen gingen hinauf in den Tempel, um zu beten. Der eine war ein Pharisäer, der 
andere ein Zöllner. Der Pharisäer stellte sich hin und betete bei sich: Gott, ich 
danke dir, daß ich nicht bin wie die übrigen Menschen, wie die Räuber, Betrüger, 
Ehebrecher oder wie dieser Zöllner da. Ich faste zweimal in der Woche und gebe 
den Zehnten von allem, was ich erwerbe'" (Lk 18,9-12). Hier wird das Religiöse 
als ein Wertkodex, als eine sittliche Norm, nicht als personale Beziehung zu Gott 
gesehen. Der Akzent liegt auf der eigenen Leistung, der Mensch hat sein Fundament 
in sich, findet in sich selbst die Basis seines Lebens. Die Selbstgerechtigkeit ist es, 



Vom Glauben 405 

die ihn trotz seiner Werke, ja gerade in seinen Werken von Gott trennt, weil sie 
ihn nie wirklich zu Gott, sondern immer nur zu sich selbst kommen und so das 
Gute, das in der Hingabe an Gott besteht, nicht zustande bringen läßt. Auch der 
Kampf des Völkerapostels Paulus mit seinem eigenen Volk geht gegen diese ge- 
heime Selbsterbauung im Vollziehen des Gebotenen. Sein Kampf geht nicht gegen 
die Werke als solche, wie manchesmal fälschlicherweise angenommen wird, sondern 
gegen die auch in den Werken mögliche Ablehnung Gottes, weil Selbstbegründung 
des Menschen. 

Rühmt sich der Jude, dem die Wirklichkeit Gottes noch unerschütterlich feststeht, 
seiner Tüchtigkeit und Leistung vor Gott, so spricht sich beim modernen Menschen, 
dem das Dasein Gottes fragwürdig geworden ist, diese Selbstsicherheit nicht mehr 
in Form des Gebetes aus und bezieht sich nicht mehr vor allem auf die Erfüllung 
des göttlichen Gesetzes. An die Stelle des Moralisten aus Geltungsbedürfnis tritt 
der Aktivist aus Geltungsdrang, denn auch der moderne Mensch gründet sich wie 
der Jude vorwiegend auf seine Leistung und Tüchtigkeit. Das moderne Leben weiß 
sich so gefährdet, daß es • soweit ihm kein Besitz, kein Erbe, keine Herkunft mehr 
sicher genug sind, um sich darauf zu stellen • in persönlichen Leistungen und Rekor- 
den seine letzte Selbstsicherheit, sein eigentliches Lebensfundament sich zu ver- 
schaffen sucht. Sowohl der selbstgerechte Jude, der Gott seine guten Werke in Rech- 
nung stellt, die dieser zu addieren und zu quittieren hat, als auch der moderne 
Leistungsstolze, der Gott nicht nötig hat, existieren letztlich aus ihrem eigenen Voll- 
bringen. Ihr Gott ist ihre Leistung. 

Neben dem Typ des sich auf seine Leistung gründenden Menschen begegnet uns 
im Neuen Testament und auch heute der Mensch, der seine Sicherheit, sein Ansehen, 
sein Fundament aus seinem Denken holt. Rühmen sich die Juden ihrer moralischen 
Leistung, so die Griechen ihrer Weisheit. Die eine große Auseinandersetzung des 
Christentums vollzog sich mit den Juden: hier ging es um das Verhältnis von Glaube 
und Werken. Die andere große Auseinandersetzung vollzog sich mit den Griechen, 
als durch Paulus das Christentum mit dem Hellenismus in Berührung kam. Hier 
ging es um das Verhältnis von Glaube und Erkenntnis. Dankt der Pharisäer Gott, 
daß er nicht ist wie dieser sündige Zöllner, so dankt der Grieche der Schicksalsgöttin, 
daß er nicht Barbar, sondern Grieche, d. h. daß er nicht ein Ungebildeter, sondern 
ein Gebildeter ist. Das Geltungsbedürfnis als die Grundbewegung des von Gott 
abfallenden und immer nur sich selbst zufallenden Menschen nimmt hier die Form 
des intellektuellen Hochmuts an. In seiner Auseinandersetzung mit den Griechen 
bekämpft der Apostel nicht Erkenntnis und Weisheit als solche, sowenig er gegen- 
über den Juden die Werke als solche bekämpfte. Sondern wie die Gerechtigkeit der 
Pharisäer letztlich Ungerechtigkeit war, weil sie in Geltungssucht das Gute, das nur 
von Gott her geschieht, ohne Gott zustande bringen wollte, so war die Weisheil der 
Griechen letztlich Torheit vor Gott, weil und insofern sie in Selbstbezogenheit die 
Wahrheit nicht erkannte (vgl. 1 Kor 1,20 f.). Wie die Selbstsucht das gute Werk 
vereitelt, so macht sie auch wahre Erkenntnis unmöglich. Es ist eine der wesent- 
lichsten Aussagen des Apostels Paulus in seiner Auseinandersetzung mit dem Grie- 
chentum, daß es die Erkenntnis beeinträchtigt, wenn das Herz des Menschen von 



406 Uta Ranke-Heinemann 

einer fundamentalen Undankbarkeit beherrscht wird (Röml,21 ff.).Eine solcheAus- 
sage geht über alle vorausliegende Tradition hinaus. Im gleichen Sinne spricht Augu- 
stinus vom Herzen als der Einheit von intellectus und amor und Pascal von einer raison 
du cceur. Uns Heutigen, die wir der Meinung sind, die Erkenntnis der Wahrheit sei 
nur eine Sache des Verstandes, ist dieser Zusammenhang zwischen Herz und Ver- 
nunft aus dem Bewußtsein geschwunden. Der gefallene Mensch vollzieht in seinem 
Erkennen nicht mehr, wie der Apostel Rom 1,21 ff. ausführt, die Anerkennung Got- 
tes als des Schöpfers. Er verweigert Gott in seinem Herzen den Dank und die Ver- 
herrlichung, und diese Undankbarkeit verfinstert dann auch seine Erkenntnis. Sein 
Wille schaltet sich trübend in sein Erkennen ein. Durch die Abneigung gegen 
Gott und die Zuneigung zu sich selbst wird der Mensch des wahren Sehens be- 
raubt. Von Gott abgekehrt, steht er sich selbst im Licht. Alles wird nur noch aus der 
Dunkelheit des Herzen begriffen. Die Dinge werden nicht mehr so wahrgenommen, 
wie sie sind, sondern wie sie sich unter Voraussetzung des auf sich selbst gebeugten 
Blickes darbieten. Ein homo incurvatus ist der gefallene Mensch (Augustinus, An- 
selm). Der Geist des Menschen ist durch die Abneigung des Herzens befangen. Die 
Welt wird nicht mehr in der Wahrheit Gottes begriffen, sondern nur noch in der 
falschen Deutung des sich Gott nicht schulden wollenden Menschen. Der gefallene 
Mensch hat in seinem unerklärlichen Willen, sich Gott nicht verdanken zu wollen, 
den Weg von der Erkenntnis zur Anerkenntnis Gottes nicht durchgehalten und 
damit auch die Erkenntnis verloren. Gott wird nur dann als die höchste Wahrheit 
des Verstandes erkannt, wenn er auch als das letzte Ziel des Willens gewollt wird. 
Von Gott abgewandt denkt der Mensch in seinem Denken nur sich selbst, weiß er 
in seinem Wissen nur von sich. So gründet er sein Denken auf sich selbst und sich 
selbst auf sein Denken. Der wahre Grund alles Seins ist ihm verborgen. Die Selbst- 
erbauung des Gebildeten aus dem eigenen Denken, wie sie sich klassisch im Grie- 
chentum verwirklichte, begegnet zu allen Zeiten. Die philosophischen Verächter, die 
damals Paulus auf dem Areopag den Rücken kehrten, verachten auch heute noch die 
Torheit des Christentums. 

Der Leistungsstolz und der Wissensstolz sind dabei nur zwei Arten menschlicher 
Selbstbegründung und damit menschlicher Verlorenheit. Denn der Mensch, der in 
den vielfältigen Weisen seines Selbstvertrauens immer nur sich selbst zufällt und 
sich selber findet, hat Gott verloren und verfällt dem Elend und dem Tod. In der 
Selbsterhebung und Selbstvergöttlichung des Menschen vollzog sich sein tiefster Fall. 
Anselm v. Canterbury schreibt im Proslogion: •Elendes Los des Menschen, der das 
verloren hat, wozu er geschaffen ist. Verloren hat er die Seligkeit, zu der er bestimmt 
ist, gefunden hat er das Elend, zu dem er nicht bestimmt ist". 

Aber mitten in diesem Verfall des menschlichen Daseins wird dem Menschen noch 
einmal die Entscheidung vorgelegt. Mitten im Tod wird ihm noch einmal die Mög- 
lichkeit, wirklich zu leben, von Gott eröffnet. Noch einmal wird ihm das Leben als 
reine Gabe, als reines Geschenk angeboten. Im Zentrum der adamitischen Geschichte 
ergeht in der Fülle der Zeiten der Appell Gottes an den Menschen, seine Selbst- 
begründung aufzugeben und das Leben wieder als Gabe der Gnade zu empfangen, 
die Selbstgerechtigkeit zu verlassen und die Gerechtigkeit Gottes anzunehmen, die 



Vom Glauben 407 

eigenmächtige Weisheit als Torheit zu erkennen und die Wahrheit Gottes hin- 
zunehmen, allen eigenen Reichtum abzustreifen und Gott als seinen Schöpfer und 
Vater anzuerkennen und zu preisen. Die danklose Existenz des selbstsicheren Men- 
schen wird von Gott noch einmal mit einem Geschenk überschüttet, über das hinaus 
es kein größeres Geschenk mehr gibt. •Wenn Gott seinen eigenen Sohn nicht ge- 
schont hat, sondern ihn für uns alle dahingegeben hat, wie hat er uns in ihm nicht 
alles geschenkt?" fragt der Apostel (Rom 8,32). In der Menschwerdung Christi ist 
nichts Geringeres geschehen, als daß Gott selbst sich dem Menschen hingeschenkt 
hat, der Schöpfer dem Geschöpf, der Unsterbliche dem Sterblichen, der Ewige dem 
Vergänglichen, der Selbstlose dem Selbstsüchtigen. Damit ist an das sich selbst 
suchende Dasein die Frage gestellt, ob es in einem radikalen Sinn umkehren, ob es 
den Grund seines Seins nicht mehr in sich selbst, sondern in der Gabe Gottes in 
Christus finden will. •Selig sind die Armen im Geist", mit diesen Worten eröffnet 
Jesus seine große Bergpredigt. Kein Wort der Schrift ist so viel belächelt worden, 
ist so vielen Mißverständnissen anheimgefallen wie dieser Satz: •Selig sind die 
Armen im Geist, denn ihrer ist das Himmelreich". Dennoch handelt es sich hier in 
der ersten Seligpreisung unseres Herrn um die fundamentale Wahrheit des Chri- 
stentums. Die Voraussetzung für das Eingehen in das Himmelreich ist die Armut, 
die der selbstsichere Mensch aus sich nicht hat, sondern die ihm durch den Heiligen 
Geist geschenkt wird. (Wörtlich: •Selig sind die Armen durch, den Geist".) Gemeint 
ist das völlige Leersein für Gottes Gabe, das Sichbegeben in die totale Abhängig- 
keit, in das völlige Angewiesensein auf Gott. Seliggepriesen werden die, die in sich 
nichts vorfinden, worauf sie sich gründen, die die Armut annehmen, die darin be- 
steht, alles von Gott zu erwarten. Und dieses Entgegennehmen unendlichen Ge- 
schenks, diese radikale Umkehr des selbstherrlichen Ursprungs ist der Glaube. Im 
Glauben, der das Geschenk Gottes in Christus ergreift, geschieht die Wendung des 
seit dem Fall Adams in Undank und Abneigung gegen Gott sich selbst zufallenden 
und sich selbst sichernden Menschen. Im Glauben lebt der Mensch wieder aus und 
zu Gott und weiß, daß er nicht in sich selbst, sondern nur in Gott die Geborgenheit 
und Sicherheit, die Geltung und das letzte Lebensfundament und letzte Lebensziel 
finden kann. Im Glauben, der das Geschenk Gottes in Christus ergreift, eröffnet sich 
die Existenz des von sich selbst gelösten, weil in der verzeihenden Liebe Christi 
geborgenen Menschen. Im Glauben zerbricht der Mensch sein luziferisches Selbst- 
vertrauen und gibt sich in Demut und Dankbarkeit Gott hin. So stellt der Glaube 
das mit Adam verlorene ursprüngliche Dasein wieder her. 

Das große Beispiel des Glaubens ist Abraham, der Vater aller Glaubenden. Abra- 
hams Glaube inmitten einer Welt des Abfalls und der Apotheose des Irdischen ist 
schon ein Hinweis auf den christlichen Glauben, findet im Glauben an Christus nur 
seine Vollendung. Nie hat Gott in seiner Treue den verlorenen und sich selbst ver- 
fallenen Menschen verlassen, und immer war für den Menschen die Weise, sich Gott 
zu nahen, der Glaube. So ist im Handeln Gottes mit der Menschheit, das in der 
Menschwerdung Christi sein Zentrum und seine letzte Vollendung erfährt, von 
Anfang an alles auf den Glauben ausgerichtet. Bei der Erwählung Israels in Abra- 
ham geht schon alles um den Glauben. •Gott führte Abraham hinaus ins Freie und 



408 Uta Ranke-Heinemann 

sprach zu ihm: Blicke auf zum Himmel und zähle die Sterne, wenn du es kannst. 
So zahlreich wird deine Nachkommenschaft sein. Abraham aber glaubte dem Herrn 
und dieser rechnete es ihm zur Gerechtigkeit an" (Gen 15,5 f.). Das Versagen der 
Juden bestand darin, daß sie nicht auf dem Fundament Abrahams weiterbauten, 
sondern immer mehr in selbstgerechten Leistungen ihre Stellung vor Gott erstrebten. 
Nicht die Juden sind Abrahams Glauben nachgefolgt, sondern die Christen. In sei- 
nem Brief an die Römer beschreibt der Völkerapostel Paulus diesen Glauben Abra- 
hams als Vorbild des christlichen Glaubens. •Abraham glaubte an den toten- 
erweckenden Gott, der das Nichtseiende ruft, so daß es Seiendes ist" (4,17). Der 
Glaube wird hier 1. hinsichtlich seines Gegenüber gekennzeichnet. Indem Abraham 
an den Gott glaubt, der ihm im erstorbenen Leib noch Nachkommenschaft erwecken 
wird, glaubt er an den erlösenden Gott, an den Gott, der Totes nicht tot läßt, son- 
dern Totes lebendig macht, an den Gott, der aus dem Verfall neues Leben schafft. 
•Abraham glaubte gegen Hoffnung auf Grund von Hoffnung" (4,18), fährt der 
Apostel fort. Der Glaube wird hier 2. hinsichtlich seiner Paradoxie gekennzeichnet. 
Gegen Hoffnung, d. h. gegen alle Hoffnung und Oberzeugung, die das Sichtbare 
und Berechenbare gewährt, also auch gegen alle Hoffnungslosigkeit, die es bereitet. 
Gegen diese menschliche Hoffnung glaubte Abraham, denn das Sichtbare gab ihm 
als Verblühtes und Erstorbenes keinerlei Hoffnung auf Nachkommenschaft. Auf 
Grund von Hoffnung glaubte er, auf Grund der Hoffnung, die ihm die bloße Zusage 
Gottes gewährte. Glaubt man, so gehorcht man entgegen dem Sichaufdrängen der 
sichtbaren Wirklichkeit dem völlig uneinsichtigen Anspruch einer Wirklichkeit, die 
allein auf die Zusage Gottes fundiert ist. Der Glaubende gründet sich auf die Ver- 
heißung Gottes, die im Widerspruch steht zu aller vor Augen liegenden Hoffnungs- 
losigkeit. •Abraham betrachtete seinen erstorbenen Leib, er war 100 Jahre alt, und 
er sah den erstorbenen Mutterleib Saras" (4,19). Der Glaube wird hier 3. hinsicht- 
lich seiner Illusionslosigkeit gekennzeichnet. Der Glaube sieht nicht vorbei an den 
menschlichen Verhältnissen. Abraham sah illusionslos die Tatsachen, faßte sie nüch- 
tern ins Auge. Nicht dadurch wird im Glaubenden der Zweifel erstickt, daß er den 
Blick von der menschlichen Wirklichkeit abwendet, sondern daß er hinter ihr und 
durch sie hindurch die Zusage Gottes vernimmt. •Abraham gab Gott die Ehre, in- 
dem er erfüllt davon war, daß Gott das, was er verheißen hat, auch fähig ist zu tun" 
(4,21). Der Glaube wird hier 4. hinsichtlich seiner personalen Hingabe gekennzeich- 
net. Der Glaubende löst sich von sich selbst, um in der völligen Gewißheit der Treue 
Gottes zu seiner Zusage und der Allmacht Gottes, diese Zusage zu erfüllen, um in 
dieser Gewißheit Gott den Lobpreis und die Ehre zu geben. Damit ist der Glaube 
das Gegenteil des Selbstvertrauens, der Selbsterbauung, der Selbstsicherung, der 
Selbstbegründung des Lebens. •Darum wurde es ihm auch zur Gerechtigkeit an- 
gerechnet" (4,22). Der Glaube wird hier 5. hinsichtlich seiner Wirkung gekennzeich- 
net. Im Glauben geschieht die Rechtfertigung des Menschen, d. h. im Glauben wird 

sein Leben wieder ein gerechtes Leben, ein Leben des rechten Verhältnisses zu Gott, 

ein Leben, in dem der Mensch sein stolzes Selbstvertiauen aufgibt und so wieder 
die Demut erlangt, die ihn für Gott öffnet, der Teilnahme an Gottes reichem Sein 
fähig macht. 



Vom Glauben 409 

Aber Abraham ist ja nur eine vorausweisende Gestalt, ein Typos. •Das ist nicht 
allein um seinetwillen in die Schrift gekommen, daß es ihm angerechnet wurde, 
sondern auch um unseretwillen, denen der Glaube an den, der unseren Herrn Jesus 
Christus von den Toten auf erweckt hat, angerechnet werden soll" (4,23 f.). Unser 
Glaube ist einerseits durch den Glauben Abrahams schon vorgebildet, aber so sehr 
er der formalen Struktur nach dem Glauben Abrahams gleicht, geht er doch über 
ihn hinaus. Er ist wie der Glaube Abrahams ein Glaube an den totenerweckenden 
Gott, aber darin zugleich ein Glaube an den Gott, der von den Toten auferweckt 
hat, nämlich Christus. Der christliche Glaube ist nicht mehr primär Glaube an eine 
Zusage, wie der Glaube Abrahams, sondern primär Glaube an die in Christus und 
seiner Auferstehung von den Toten eingelöste Zusage. Der christliche Glaube ist 
also nicht mehr nur Zuversicht wie der alttestamentliche Glaube, sondern ein 
Glaube, der bestimmte Tatsachen anerkennt, ein Glaube, der das Evangelium 
annimmt, ein dogmatischer Glaube. Das Neue Testament unterscheidet sich vom 
Alten Testament durch den Erfüllungscharakter, durch die neue Gabe Gottes in 
Christus. Darum mußte der alttestamentliche Glaube an eine Verheißung sich 
wandeln in den neutestamentlichen Glauben an ein Faktum, nachdem in Christus 
und in seiner Auferstehung alle Verheißungen eingelöst und alle Zusagen er- 
füllt sind. Aber sowenig dem alttestamentlichen Vertrauensglauben die inhaltliche 
Bestimmtheit fehlte, sowenig fehlt dem neutestamentlichen dogmatischen Glauben 
die vertrauensvolle Zuversicht, daß das, was Christus widerfuhr, auch uns wider- 
fahren wird. Man darf darum nicht den Vertrauensglauben gegen den dogmatischen 
Glauben ausspielen. Es gibt viele Christen, die das Dogma ablehnen, die zwar von 
sich meinen, daß sie glauben, ohne aber genau sagen zu können, was sie glauben. 
Ihr Glaube erschöpft sich in einer allgemeinen und vagen Zuversicht auf Gott. 
Andere lehnen die Unterwerfung unter das Dogma als Preisgabe eigenen Denkens 
ab. Hier zeigt sich oft auch etwas von dem typisch menschlichen Bestreben, seine 
individuelle Weisheit zu behaupten und sich an ihr zu erbauen. Gehorsam einen 
fest formulierten Satz entgegennehmen zu sollen, erschien den weisheitsliebenden 
Griechen als Torheit und kommt auch vielen Modernen gedankenlos vor. •Wir aber", 
sagt der Apostel, •verkünden Christus den Gekreuzigten, den Juden ein Ärgernis 
und den Heiden eine Torheit, für die Berufenen aber, Juden und Griechen, Christus 
als Gottes Kraft und Gottes Weisheit" (1 Kor 1,23 f.). Mit dem Glauben an Christus 
ist für die Juden die Selbstgerechtigkeit ausgeschlossen, denn der Glaubende grün- 
det sich auf die Kraft Christi. Mit dem Glauben ist aber auch für die Griechen der 
Selbstruhm ausgeschlossen, denn im Glauben an das Dogma verzichtet der Mensch 
auf die eigene Weisheit (H. Schlier). Der Glaube als Glaube an ein fremdes Werk, 
dem Leistungsstolzen ein Ärgernis, und der Glaube als Glaube an ein ein für alle- 
mal geschehenes und geltendes Faktum, dem Wissenstolzen eine Torheit, ist für 
beide, sofern sie auf ihn eingehen, die Überwindung der Selbstbegründung des 
menschlichen Lebens, das Ende des Sichgründens auf die eigene Leistung und die 
eigene Weisheit. 

Als Zugang zu dem in Christus angebotenen Geschenk ist der Glaube selbst Got- 
tes Geschenk. Als gehorsamer Akt der Hingabe ist der Glaube aber auch eine Ent- 



410 Uta Ranke-Heinemann 

Scheidung des Menschen. So ist der Glaube beides zugleich: Gabe Gottes und Tat des 
Menschen, so daß der Glaubende bei seinem Glauben nicht auf seine eigene Kraft 
pochen, der Ungläubige bei seinem Unglauben sich nicht auf das Fehlen der Gnade 
berufen kann. Denn die, die im Glauben sich hingeben, werden durch die Gnade 
und nicht durch eigenes Verdienst dazu bewegt und die, die im Unglauben sich 
weigern, werden durch das Versagen ihres Herzens und nicht durch Gottes mangelnde 
Liebe gehindert. Daß dem Menschen wahre Hingabe so schwer fällt, zeigt das Leben 
in tausend Fällen. Hieran scheitern die Freundschaften, hieran scheitern die Ehen, 
und hieran scheitert das Verhältnis zu Gott. Nur wenige sind es, die nicht in klein- 
licher Selbstbehauptung an sich selbst festhalten, sondern sich vorbehaltlos Gottes 
reichem Herzen anvertrauen. Viele sind es, die in armer Ängstlichkeit bei sich selbst 
verharren und die große Freiheit des Sichverschenkens nie erleben. Das ist das Elend 
des Menschen, daß er immer wieder seinem vermeintlichen Reichtum verfällt, statt, 
dem Überströmen der göttlichen Liebe sich erschließend, wirklich reich zu werden. 

Das Selbstvertrauen des Menschen aber ist so tief, sein Drang, sich selbst zu be- 
gründen, so fundamental, daß selbst die Gläubigkeit für den Christen Quelle der 
Selbsterbauung werden, daß der Christ sich seiner Frömmigkeit rühmen, sich in 
seinem Christentum vor Gott zu sichern suchen kann. Nicht nur der Jude, sondern 
auch der Christ kann in seinen karitativen Werken sein letztes Fundament zu finden 
trachten. Er kann in seiner Ehrbarkeit und Korrektheit, seinem apostolischen Wir- 
ken, seiner Selbstaufopferung, in seinen häufigen Kommunionen und seiner Jung- 
fräulichkeit sich seine Stellung vor Gott zu sichern suchen. Und wie der Grieche sich 
auf seine Weisheit gründet, so kann der Christ in seinen theologischen Erkenntnis- 
sen, seinen mystischen Erfahrungen, seinen hohen Offenbarungen seine letzte Sicher- 
heit sehen. •Damit ich mich der hohen Offenbarungen nicht überhebe, ward mir ein 
Pfahl ins Fleisch gegeben (wahrscheinlich eine Krankheit), ein Satansengel, der mich 
mit Fäusten schlägt. Deshalb habe ich den Herrn dreimal angerufen, daß er von 
mir weichen möchte, und er hat zu mir gesagt: Meine Gnade ist für dich genug. 
Meine Kraft kommt zur Vollendung in der Schwachheit. So will ich mich denn mei- 
ner Schwachheit rühmen, damit die Kraft Christi auf mir ruhe" (2 Kor 11, 7 ff.). Das 
echte Fundament des Glaubenden ist die völlige Angewiesenheit auf Gott im Be- 
wußtsein der eigenen Schwachheit. Das soll aber nicht bedeuten, daß die eigene 
Schwachheit nun zur verborgenen Selbsterbauung, daß Krankheit und Leiden zur 
letzten Sicherung werden dürfen. Es gibt manche Christen, die sich an ihren Leiden 
erbauen. Das Selbstvertrauen des Menschen ist so tief, daß sogar das Nichtrühmens- 
werte ihm Anlaß des Rühmens, daß die eigene Niedrigkeit ihm zur Selbstbegrün- 
dung werden kann. Es gibt eine Koketterie mit dem eigenen Versagen, die in ihrer 
Selbstgenügsamkeit die Kraft Christi nicht will. Und es gibt ein Klagen über die 
eigene Schwäche, das im Grund ein Verlangen nach eigener Stärke, nach eigener 
Gerechtigkeit und nicht ein Genügen an der Gnade ist. Der Glaubende gibt aber 
nicht nur allen eigenen Reichtum fort, sondern auch alle eigene Armut. Er findet 
nichts in sich vor, worauf er sich gründet und woran er sich befestigt, sondern ist 
völlig leer für Gott, um so Gottes ganze Gabe, d. h. ihn selbst zu erfassen. Im Glau- 
ben lebt der Mensch nicht mehr aus seiner Leistung, seinem Wissen, seiner Frömmig- 



Der Laie in der Kirche • Bindung und Freiheit 411 

keit, ja auch nicht aus seiner Schwachheit, sondern allein aus Christus, der seine 
Gerechtigkeit, seine Weisheit, seine Kraft und sein Reichtum geworden ist. 

In solchem Glauben ist auch wieder die Möglichkeit echter Werke gegeben. Durch 
den Glauben sind die Werke wieder zu ihrem reinen und heiligen Sinn zurückgekehrt, 
Werke der Liebe aus Gottes Gnade zu sein, d. h. Werke, in denen der Mensch sich 
nicht auf sich selbst gründet und an sich selbst bindet, sondern Werke als Ausdruck 
einer in der Liebe Christi geborgenen und damit zur Liebe befreiten Existenz. Die 
Werke sind nicht das Fundament, wohl aber das Ziel des neuen Lebens. Der Glau- 
bende existiert nicht aus guten Werken, sondern zu guten Werken (Eph 2,9 f.), denn 
Christus ist der Ursprung unseres neuen Seins und das Lebensprinzip unseres Han- 
delns. 

Im Glauben ist aber nicht nur die Möglichkeit echter Werke, sondern auch die 
Möglichkeit echter Weisheit und echter Erkenntnis gegeben. Letztes Erkennen ist 
niemals dem Nichtglaubenden möglich, denn erst im Glauben entschwindet die 
Eigentümlichkeit des gefallenen Menschen, daß er sich ständig in seiner Abneigung 
gegen Gott und seiner Zuneigung zu sich selbst die Sicht verstellt. Im Glauben ge- 
schieht die zentrale Erleuchtung des Lebens. Erst der Glaubende gewinnt wieder 
die Reinheit des Herzens und wird damit zur Schau Gottes befähigt (Mt 5,8). Erst 
der Blick des Glaubenden löst sich wieder aus der Selbstbezogenheit und wird frei 
für die höchste Erkenntnis des letzten Grundes alles Seins, für die Erkenntnis dessen, 
was alle Erkenntnis übersteigt, wie der Apostel paradox sagt, für die Erkenntnis 
der Liebe Christi. In diesem Begreifen der unbegreiflichen Liebe Christi, das dann 
geschieht, wenn die höchste Erkenntnis noch überschritten wird, in diesem Eingehen 
in den innersten Grund unseres neuen Seins, erschließt sich dem Glaubenden die 
Fülle Gottes und damit die Erfüllung, über die hinaus es keine andere mehr gibt 
(Eph 3,19). 

Der Laie in der Kirche - Bindung und Freiheit* 

Von Univ.-Prof. Dr. Franz X. Arnold, Tübingen 

I. 

Nicht ohne zögerndes Mißbehagen bin ich der Einladung gefolgt, über das Thema: 
•Der Laie in der Kirche • Bindung und Freiheit" zu sprechen. Zuviel fast ist dar- 
über gesprochen und geschrieben worden, seitdem der wie selten ein Theologe zeit- 
aufgeschlossene XI. Pius 1922 seinen Pontifikat eröffnet hat mit dem Ruf an die 
Laien zur •Teilnahme am Apostolat", zuviel, als daß man nicht fürchten müßte, 
eines sterilen theologischen Geredes geziehen zu werden mit einem Vortrag über 
dieses Thema. Keine noch so ehrliche und nachhaltige Bekräftigung des Laienrechtes 
reicht zuweilen hin, um der Verdächtigung zu begegnen: •Man predigt den mün- 

* Referat vor der Arbeitsgemeinschaft der Kirchlichen Presse, München, Oktober 1958. 




