
Der Laie in der Kirche • Bindung und Freiheit 411 

keit, ja auch nicht aus seiner Schwachheit, sondern allein aus Christus, der seine 
Gerechtigkeit, seine Weisheit, seine Kraft und sein Reichtum geworden ist. 

In solchem Glauben ist auch wieder die Möglichkeit echter Werke gegeben. Durch 
den Glauben sind die Werke wieder zu ihrem reinen und heiligen Sinn zurückgekehrt, 
Werke der Liebe aus Gottes Gnade zu sein, d. h. Werke, in denen der Mensch sich 
nicht auf sich selbst gründet und an sich selbst bindet, sondern Werke als Ausdruck 
einer in der Liebe Christi geborgenen und damit zur Liebe befreiten Existenz. Die 
Werke sind nicht das Fundament, wohl aber das Ziel des neuen Lebens. Der Glau- 
bende existiert nicht aus guten Werken, sondern zu guten Werken (Eph 2,9 f.), denn 
Christus ist der Ursprung unseres neuen Seins und das Lebensprinzip unseres Han- 
delns. 

Im Glauben ist aber nicht nur die Möglichkeit echter Werke, sondern auch die 
Möglichkeit echter Weisheit und echter Erkenntnis gegeben. Letztes Erkennen ist 
niemals dem Nichtglaubenden möglich, denn erst im Glauben entschwindet die 
Eigentümlichkeit des gefallenen Menschen, daß er sich ständig in seiner Abneigung 
gegen Gott und seiner Zuneigung zu sich selbst die Sicht verstellt. Im Glauben ge- 
schieht die zentrale Erleuchtung des Lebens. Erst der Glaubende gewinnt wieder 
die Reinheit des Herzens und wird damit zur Schau Gottes befähigt (Mt 5,8). Erst 
der Blick des Glaubenden löst sich wieder aus der Selbstbezogenheit und wird frei 
für die höchste Erkenntnis des letzten Grundes alles Seins, für die Erkenntnis dessen, 
was alle Erkenntnis übersteigt, wie der Apostel paradox sagt, für die Erkenntnis 
der Liebe Christi. In diesem Begreifen der unbegreiflichen Liebe Christi, das dann 
geschieht, wenn die höchste Erkenntnis noch überschritten wird, in diesem Eingehen 
in den innersten Grund unseres neuen Seins, erschließt sich dem Glaubenden die 
Fülle Gottes und damit die Erfüllung, über die hinaus es keine andere mehr gibt 
(Eph 3,19). 

Der Laie in der Kirche - Bindung und Freiheit* 

Von Univ.-Prof. Dr. Franz X. Arnold, Tübingen 

I. 

Nicht ohne zögerndes Mißbehagen bin ich der Einladung gefolgt, über das Thema: 
•Der Laie in der Kirche • Bindung und Freiheit" zu sprechen. Zuviel fast ist dar- 
über gesprochen und geschrieben worden, seitdem der wie selten ein Theologe zeit- 
aufgeschlossene XI. Pius 1922 seinen Pontifikat eröffnet hat mit dem Ruf an die 
Laien zur •Teilnahme am Apostolat", zuviel, als daß man nicht fürchten müßte, 
eines sterilen theologischen Geredes geziehen zu werden mit einem Vortrag über 
dieses Thema. Keine noch so ehrliche und nachhaltige Bekräftigung des Laienrechtes 
reicht zuweilen hin, um der Verdächtigung zu begegnen: •Man predigt den mün- 

* Referat vor der Arbeitsgemeinschaft der Kirchlichen Presse, München, Oktober 1958. 



412 Franz X. Arnold 

digen Laien und wünscht den gefügigen Lakaien." Es ist schwer, jene latente Ver- 
trauenskrise zwischen der kirchlichen Führung und dem initiativen Laientum abzu- 
bauen, die von dem Verdacht lebt, es sei den kirchlichen Amtsträgern und ihrer 
Theologie gar nicht sonderlich ernst mit der vielberufenen Mündigkeit des Laien 
in der Kirche. Was dem Laien eingeräumt werde, sei im Grunde doch nicht viel 
mehr als eine höchst subalterne Rolle, die weder seiner Fähigkeit noch seinem Gel- 
tungsanspruch entspreche. Wenn wir da weiter kommen wollen, dann dürfen wir 
nicht stehen bleiben bei den Fragen, über die man sich • wenigstens theoretisch • 
einig geworden ist. 

Trotzdem können wir nicht darauf verzichten, wenigstens kurz jene großen 
Wahrheiten aufleuchten zu lassen, ohne die des Laien Würde und Berufung nicht 
sichtbar würden. Hierher gehört in erster Linie der Blick auf die Kirche als Ganzes. 
Es ist falsch, das Laientum isoliert zu betrachten, etwa gar als eine Gruppe von 
Menschen, die neben der Kirche oder ihr gegenüber stünde. Das Laientum muß als 
echter, wesentlicher und integrierender Bestandteil der Kirche selbst begriffen 
werden. Der Laie •gehört" nicht nur zur Kirche. Der Laie ist selbst Kirche, sagt 
Pius XII. Ja, Kirche ist nicht denkbar ohne den Laien. • Dieser Tatbestand kann 
durch nichts besser erhärtet werden als durch die Tatsache, daß das biblische Wort 
•Laos", von dem die Bezeichnung •Laie" etymologisch herkommt, ursprünglich nicht 
das •Volk" im Unterschied zum •Vorsteher" meinte, sondern das alle Getauften, 
Klerus und Laien, gleicherweise umfassende, auserwählte •Volk Gottes" des Neuen 
Bundes insgesamt, im Gegensatz zu Heiden und Juden. Noch in der Zeit, als die 
vulgäre Sprechweise das zum Gottesdienst versammelte Volk der •Laien" dem 
Amtsliturgen gegenüberstellte, galt •Laie" nach wie vor nicht als ein bürgerlich- 
weltlicher, sondern als kirchlich-sakraler Stand, als kultisch-liturgischer Begriff. So 
war es am Anfang. Der Laie wußte sich mit dem Klerus als Kirche, als das Volk 
Gottes. Das Gegenüber oder gar der Gegensatz zum Laien war ursprünglich nicht 
der Klerus oder gar die Kirche, sondern die gottfeindliche Welt. Erst als nach der 
Tat Konstantins des Großen der Gegensatz zwischen Kirche und Welt, zwischen 
Kirche und Staat behoben und der Klerus im Zug dieser Versöhnung zu einem 
eigenen Stand nicht nur • wie bis dahin • im religiös-theologischen, sondern nun 
auch im staatsrechtlich-soziologischen und privilegierten Sinn geworden war, kam 
es dazu, daß der Laie seinen Gegenpol nicht mehr in der •Welt", sondern im Klerus 
erblickte. Der jahrhundertelange innerkirchliche Streit zwischen •Geistlich und 
Weltlich", zwischen Imperium und Sacerdotium aber ließ dann den Eindruck ent- 
stehen, die Kirche sei Sache des Klerus, die Laien dagegen der •weltliche"' Stand. 
Mehr und mehr wurde der Standort des Laien grundsätzlich in den Bezirk des 
•Profanen" verlegt, wobei das •Profanum" nicht mehr als Vorraum, wie das Wort 
sagt, sondern als Gegensatz zum Heiligen und Sakralen angesehen wurde. Die neu- 
zeitliche Bezeichnung solcher Haltung als •Laizismus" läßt erkennen, wie sehr das 
Verhältnis zwischen Kirche und Laientum sich in der Moderne zum diametral ent- 
gegengesetzten Pol hin entwickelt hat, als ob der Laie nichts mehr mit der Welt der 
Kirche und die Kirche nichts mehr mit der Welt des Laien zu tun hätte. Diese in 
langer und tragischer Entwicklung entstandene Scheidung zwischen der Welt der 



Der Laie in der Kirche • Bindung und Freiheit 413 

Kirche und der Welt des Laien hat im Bewußtsein langer Generationen die Einheit 
und Ganzheit der Kirche zerschlagen. Wir müssen sie in geduldiger Arbeit wieder 
herstellen. Denn die Ordnung, wie sie am Anfang war, gilt für alle Zeiten. Genau 
das meinte Kardinal Newman, der unerschrockene Anwalt des Laientums im 
19. Jahrhundert, mit dem Satz: •Kirche ohne Laien ist sinnlos". • Wir müssen es 
aufgeben, das Laientum isoliert und für sich zu sehen. Dazu bedarf es einer Gesamt- 
schau der Kirche. 

Diese Gesamtschau aber hat zur Voraussetzung eine gewisse Überwindung gegen- 
reformatorischer Positionen und Verhärtungen im katholischen Denken. Die Gegen- 
reformation hat aus der Abwehr antihierarchischer Tendenzen begreiflicherweise 
den hierarchischen Faktor überbetont auf Kosten des Laientums. So konnte der 
Eindruck entstehen, die katholische Kirche verstehe sich einfachhin als die Kirche 
des Klerus: Papst, Bischof und Priester machten diese Kirche aus, nur sie seien 
•Vollgenossen" in ihr, die Laien aber bloß •Schutzgenossen", also das zu belehrende 
und zu leitende Volk und somit Objekt der Hierarchie. Demgegenüber ist festzu- 
halten: Der Papst ist nicht die Kirche, sondern der Fels, auf dem die Kirche steht, 
und die Manifestation ihrer Einheit. Papst, Bischof und Priester sind nicht die 
Kirche; sie sind Lehrer, Hirten, Diener der Kirche. Cyprian nennt sie ihr Pleroma 
(ihre Fülle), wie umgekehrt das Kircheni>oZß das Pleroma der Hierarchie sei. Kirche 
Christi ist nicht möglich als Hierarchie ohne Volk, aber auch nidit als Volk ohne 
Priester. Wo Petrus, wo der Bischof, da die Kirche. Aber auch umgekehrt: Wo die 
Kirche, da Petrus, da der Bischof! Das eine ist nicht möglich ohne das andere. 
Beide Prinzipien sind notwendig: das hierarchische Prinzip der Über- und Unter- 
ordnung, aber auch das die Stände verbindende gemeinschaftliche Prinzip. So ver- 
langt es die Natur der Kirche; denn sie ist ein einheitlicher Organismus, Einheit in 
der Vielheit ihrer Glieder, Bindung in Freiheit und Freiheit in Bindung. •Hier- 
archie ohne Brüderlichkeit wäre Paternalismus; Brüderlichkeit ohne Hierarchie 
wäre falsche Demokratie", sagt Congar. Fraglos bedeutet Hierarchie Über- und 
Unterordnung und Bindung. Wer aber die Kirche nur oder in erster Linie unter 
diesem Gesichtswinkel sehen würde, käme in Gefahr, mit Rudolph Sohm die Hier- 
archie zu einem System der Entmündigung und Gewissensknechtung umzudeuten, 
in dem kein Raum wäre für Freiheit, Initiative und Eigenverantwortung auch des 
Laien. Wer dagegen ernst macht mit jener grandiosen ganzheitlich pneumatischen 
Schau, welche die Kirche • bei voller Anerkennung ihrer hierarchischen Struktur • 
auch und vor allem unter dem Gesichtswinkel der gemeinsamen Gliedschaft und 
Verantwortung aller Getauften an dem Einen Leib und Priestertum des verklärten 
Herrn sieht wie Paulus, der weiß, daß Würde und Freiheit und apostolische Sen- 
dung in der Kirche nicht das Privileg einer führenden Kaste ist, sondern das ange- 
stammte Recht und die unveräußerliche Pflicht eines jeden Christenmenschen. So 
hat Petrus die Kirche gesehen, wenn er die Gesamtheit der Gläubigen preist als das 
Eine hl. Volk und königliche Priestertum des Neuen Bundes. In dieselbe Richtung 
weist der Gedanke Leos d. Gr. und Augustins, das Eine Sakrament des Hohen- 
priestertums sei im ganzen Leib der Kirche wirksam und mache alle zu Gliedern des 
Einen Priesters Christus. Genau dasselbe meint Thomas von Aquin mit der viel zu- 



414 Franz X. Arnold 

wenig beachteten Lehre, daß die ganze societas sanctorum durch Glaube und Liebe, 
durch Fürbitte und Genugtuung mitwirke bei der Sündenvergebung und Gnaden- 
verleihung. Und im gleichen Sinn spricht der offizielle •Römische Katechismus" und 
noch Petrus Canisius von der Kirche als dem geistigen Zusammenhang und Gnaden- 
reichtum aller ihrer Glieder. • Dann aber hat die Auseinandersetzung mit der 
Reformation, welche die Kirche sehen wollte als •Volk ohne Priester" und ohne 
Hierarchie, den Blick der Katholiken für das allgemeine Priestertum, für Würde 
und Sendung auch des Laien auf lange hinaus getrübt und das ganzheitlich pneu- 
matische Bild von der Kirche verschüttet. Relativ spät erst wurde diese aus der 
Polemik geborene Verengung des Kirchenbegriffs katholischerseits überwunden 
durch jene wahrhaft johanneisch-pneumatische Theologie, die an der Wende von 
der Aufklärung zur Romantik bei Sailer und Möhler einsetzt und dann über die 
Liturgische und Kerygmatische Bewegung des 20. Jahrhunderts zu den großen 
Rundschreiben der jüngsten Päpste führt. Möhlers Botschaft von der •geistbelebten 
Volkskirche", die Erweckung des ganzen Christenvolkes zur Kultgemeinschaft 
durch die Liturgische Bewegung, der Ruf der letzten Päpste zur Teilnahme der 
Laien am Apostolat und insbesondere die Enzykliken Pius' XII. über die Liturgie 
und über die Kirche als Leib Christi haben, um mitCongar zu reden, •die protestan- 
tische Seite der Kirche" ohne Schmälerung des katholischen Dogmas und der Hier- 
archie positiv aufgegriffen und den Weg frei gemacht für die Wiedererweckung des 
Laientums und des ganzheitlichen Kirchenbegriffs aus dem Geist des christlichen 
Altertums und der besten theologischen Tradition. •Die Zeit der Gegenreformation 
ist vorüber" (Congar). Das allgemeine Priestertum wurde wieder neu gesehen. Die 
liturgische Aktivität des Laien gewann mehr und mehr Gestalt, sein Anteil am 
theologischen Gespräch und Schrifttum der Zeit wuchs. • All das gehört fraglos zu 
den hoffnungsvollsten Erscheinungen im kirchlichen Leben dieses dunklen Jahr- 
hunderts. • Das ist das Kirchenbild, in dessen Rahmen das Laientum theologisch 

und religiös zu sehen ist. 
Die Folgerung daraus aber ist diese, daß die Kirche und ihre Wirkformen nur 

dann richtig gesehen und gestaltet sind, wenn stets zwei Aspekte beachtet und 
durchgehalten werden: auf der einen Seite die Schau der Kirche als der von Gott 
durch Christus von oben her gesetzten und vor den Gläubigen bestehenden Insti- 
tution mit hierarchischen Ordnungen und Vollmachten; auf der anderen Seite aber 
auch die Schau der Kirche als der von unten her durch Glaube und Liebe ihrer 
Glieder unablässig sich auferbauenden Gesellschaft und Heiligungsgemeinschaft 
der Gläubigen. Der erste Aspekt hebt die Struktur und Gestaltung der Kirche durch 
das hierarchische Prinzip hervor, der zweite Aspekt bringt die sakrale Stellung und 
aktive Funktion aller Getauften im Leben der Kirche zur Geltung. 

Was das im einzelnen bedeutet, wird klar, wenn wir die beiden Aspekte anwen- 
den auf die Wirkformen der Kirche. Was zunächst den Dienst am Wort und am 
Glauben, also das prophetische, das Lehramt der Kirche betrifft, so ist es fraglos 
ausschließlich Sache der Hierarchie und ihrer Autorität, die Lehrentscheidung zu 
treffen, das Dogma zu formulieren und zu verkünden. Das Kirchenvolk ist an diese 
Entscheidung gebunden, hat auf sie zu hören und ihr zu gehorchen. Mit der Formu- 



Der Laie in der Kirdie • Bindung und Freiheit 415 

lierung und Verkündung des Dogmas allein ist aber der Dienst der Kirche an Wort 
und Glaube nicht erschöpft. Alle Glieder der Kirche haben Zeugnis zu geben. Allen 
ist der Glaube anvertraut. Daher in alter Zeit die Übergabe und die Wiedergabe 
des Apostolischen Symbolums an die Taufkandidaten. Jeder Getaufte ist Träger 
und Subjekt des Zeugnisses für Gottes Wort und Gebot. • Die Taufe aber voll- 
endet sich in der Firmung, dem Sakrament des christlichen Selbststandes, der Reife 
und Fülle der christlichen Persönlichkeit. Die Firmung ruft den Christen in das 
kirchliche Weltamt, zu selbständiger Verantwortung und Initiative in der Welt, 
zum Apostolat, zum Bekenntnis des Glaubens, und zwar zu einem Bekenntnis, das 
seiner Situation entspricht. Der Auftrag des Laien also ist bestimmt durch sein 
Stehen in der Welt, nicht durch Abstand von der Welt, sondern durch den Einstieg 
in diese Welt und ihre Milieus. Dazu ist der Laie nicht nur berufen, sondern auch 
befähigt durch die Gnade der Taufe, der Firmung, der Ehe. Es ist daher nicht zu- 
viel gesagt, wenn Congar den Laien einen Hort des Glaubens nennt innerhalb der 
Kirche und erst recht in der Welt. 

Der Wege, auf denen sich der Laie als Hort des Glaubens bewähren kann und oft 
genug auch bewährt hat, sind viele: Die Eltern geben den Glauben weiter an ihre 
Kinder. Es genügt nicht, die Kinder taufen zu lassen und dann zu warten, bis der 
Katechet sie unterweist. Weit bedeutsamer ist die Glaubensunterweisung durch 
Vater und Mutter, durch die ungewollte Assimilation der gläubigen Atmosphäre 
des Elternhauses. Augustin, der wie wenige erfahren hat, was eine Mutter bedeuten 
kann für den Glauben ihres Sohnes, scheut sich nicht, die Eltern, speziell die Väter, 
als seine •Mitbischöfe" (•coepiscopi mei") anzureden. • Zu den Eltern kommt die 
Gemeinde, die Öffentlichkeit. Auch sie kann Glauben auferbauen oder zerstören. 
Und hier nun speziell die Presse mit ihrer geschwinden Einflußnahme von unge- 
heurer Wirkung auf Millionen. •Du lichte Schwarze Kunst! Ob Gutenbergs, ob 
Fausts, war man mit Recht im Zweifel. Denn halb stammst du von Gott, und halb 
hat dich der Teufel", hat Grillparzer von ihr gesagt. In einer Zeit, da die Freibeuter 
der Pressefreiheit in ungezählten Boulevardblättern das Laster verherrlichen und 
tun, als ob die Welt ein einziges erotisches und psychopathisches Tollhaus wäre, tut 
uns eine Presse not, die aus der Buchdruckerkunst das macht, was Martin Luther 
von ihr sagte: •eine löbliche Kunst, gleichsam die letzte Posaune der Welt, durch 
welche die Stimme des Evangeliums zuguterletzt in aller Welt die Menschen ruft". 
Welch eine Sendung, welch eine Chance der Presse:.Zeugnis zu geben für Gottes 
Wort und Gebot auch vor Menschen, die das Wort des Priesters nicht erreicht! Dazu 
freilich bedarf es einer Presse, die nicht im Ghetto lebt, sondern auf den Dächern 
predigt. 

Sie sehen: Das Lehrwort der Hierarchie und das Zeugnis der Laien in der Welt 
• nur wenn beide zusammenwirken, kommt das prophetische Amt der Kirche zu 
seiner Erfüllung. Ja, man kann sagen: Geschichtlich stand und steht das Zeugnis, 
das Bekenntnis vor dem formulierten Dogma. Zuerst war die Botschaft, das Bekennt- 
nis, und erst an zweiter Stelle das Dogma. Darin hat Martin Dibelius recht. Ja, 
es gab Zeiten in der Geschichte der Kirche, wo sich das Zeugnis des gläubigen 
Volkes im Kampf etwa gegen Arius oder gegen den Rationalismus des 18. Jahr- 



416 Franz X. Arnold 

hunderts als stärker und wirksamer erwies als das Wort seiner geistlichen Führer 
(Newman). Und gibt es nicht auch heute Situationen, wo das Zeugnis eines Laien 
stärker gewertet wird als das Wort des kirchlichen Amtsträgers? Gibt es nicht 
Menschen, die aufhorchen, wenn ein Laie Zeugnis gibt, während sie sich dem Wort 
des Priesters verschließen? •Der Priester muß halt so reden" wird gesagt. Aber 
vvenn ein Laie von Gott spricht und den Glauben bekennt • etwa ein großer 
Physiker oder ein mutiger Arbeiter •, fällt dieser Verdacht weg. Was wäre das 
Dogma ohne das Zeugnis der Gläubigen? 

Wie der Dienst am Wort, so fordert auch der Dienst am Altar neben dem amts- 
priesterlichen Tun die liturgische Aktivität des Laien. Fraglos ist es ausschließlich 
Sache des ordinierten Priesters, durch die Konsekration das Opfer Christi auf dem 
Altar in unsern Augenblick zu stellen. Aber darin erschöpft sich die heilige Feier 
nicht. Sie ist das Opfer der ganzen Kirche, der Christen allgemeiner Opferdienst, 
das Dankgebet, die Eucharistia der ganzen Vollversammlung für die uns in Chri- 
stus gewordene Charis. Alle sind aufgerufen zum geistigen Mitvollzug und zum 
sittlichen Nachvollzug der Liturgie in der Agape. Nicht ohne Übertreibung sagte 
ein großer deutscher Mystiker: •Ein einziger Einschwung in die Passion des Herrn 
ist mehr wert als tausend Messen." • Nur wenn Priester und Volk zusammen- 
wirken, kommt das priesterlich-liturgische Amt der Kirche zu seiner Erfüllung. 

Bindung an die hierarchische Struktur der Kirche bedeutet nicht Ausschaltung und 
Vernichtung des geistlichen Eigenlebens und der Freiheit des Laien, um die Freiheit 
eines Christenmenschen zu reservieren für eine klerikale Führerkaste, wie Rudolph 
Sohm behauptete. Bedeutet doch Hierarchie im Tiefsten nicht Herrschaft, sondern 
Dienst, nicht dominium, sondern ministerium. Nur das zum Paschatum entartete, 
menschlich unzulänglich gehandhabte, nicht aber das Amt an sich gefährdet die 
Freiheit und Initiative des Laien. Richtig verstanden, bedeutet Hierarchie nicht 
Hemmung, auch nicht nur Bindung, sondern Entbindung der Laieninitiative, ihre 
Sicherung und zielbewußte Lenkung. Durch seine Verankerung im Christusmyste- 
rium bewahrt, sagt Karl Adam, das kirchliche Amt den Laien vor der Gewaltherr- 
schaft sogenannter Führerpersönlichkeiten. Im Amt des Priesters sieht der Gläubige 
Christi dienende Liebe und weiß er sich mit Christus als dem Haupt der Kirche 
verbunden. Der Träger des Priesteramts aber ist durch den Gedanken, Diener 
Christi zu sein, zu höchstem Dienst an den Brüdern gerufen. Der Priester hat die 
Laien nicht zu dirigieren, sondern zu inspirieren. Nicht nur der Laie hat auf den 
Priester, sondern auch der Priester auf den Laien zu hören. In diesem Sinn schrieb 
der altchristliche Bischof Cyprian an seine Gemeinde: •Ich will nichts ohne euren 
Rat und ohne Zustimmung des Volkes, allein auf meine private Meinung hin, tun" 
(Eph 14,4). Auf solche Weise erhalten Christentum und Kirche den Charakter einer 
hilfreichen Gemeinschaft. 

II. 

Aber, habe ich damit nicht wieder fruchtlose theologische Überlegungen angestellt, 
die man besser stillschweigend vorausgesetzt hätte, um sich sofort und unmittelbar 
der spezifischen Laienarbeit und ihrer konkreten Praxis zuzuwenden? Im Gegen- 



Der Laie in derKirche • Bindung und Freiheit 417 

teil! Gerade um der Praxis, nicht um der Theorie willen und nicht, um veraltete 
Mißverständnisse und Komplexe auszuräumen, glaubte ich auf die skizzierten Zu- 
sammenhänge hinweisen zu sollen. Denn ohne Erkenntnis und Anerkenntnis dieser 
Wahrheiten und ohne den Einstieg des Laien in den Dienst am Wort und Altar, 
also in das Sakralamt der Kirche, gibt es erst recht kein Wirken und keine Stoßkraft 
in die Welt hinein. 

Hier aber • und damit kommen wir der Praxis näher • in der Welt hat der 
christliche Laie das für ihn spezifische Werk zu tun. Ihm, dem Laien, ist nach einem 
Wort Pius' XII. die consecratio mundi aufgetragen. Natürlich hat auch der Laie 
als Stand • wie der Priester • einen Bezug zu den himmlischen Dingen. Beide 
Stände haben teil am himmlischen Erbe, sind berufen zum ewigen Heil. Freilich 
nicht ganz in der gleichen Weise. Fraglos muß es in der Kirche Menschen geben, die 
sich direkt und ausschließlich das Reich Gottes angelegen sein lassen. Das ist die 
Aufgabe der Priester und Mönche. Sie sind, wie seinerzeit der Stamm Levi, befreit 
vom planmäßigen Einsatz im Werk dieser Welt. Anders die Laien. Ihre Sache ist 
der planmäßige und direkte Einsatz in dieser Welt. Der Laie darf sich nicht wie 
der Mönch ausschließlich den himmlischen Realitäten widmen. Er hat das Werk 
Gottes zu tun in dieser Welt, wie es nach dem Willen des Schöpfers in dieser Welt 
getan werden muß. Insofern ist der Bezug und der Weg des Laien zum letzten Ziel 
weniger direkt. Er führt zwangsläufig durch und über die Dinge dieser Welt. 

Demgemäß ist die Stellung des Laien zu den Dingen dieser Welt eine andere als 
die des Theologen. Der Laie hat sich für die Substanz der irdischen Dinge selbst 
an und für sich zu interessieren. Für den Priester dagegen sind die Dinge dieser 
Welt nicht so fast um ihrer selbst willen bedeutsam, sondern nur, insofern sie einen 
Bezug zu Gott und zu den Seelen haben. Damit aber ist leicht die Gefahr verbun- 
den, daß über dem Aspekt der Transzendenz die immanente Eigenwertigkeit der 
Dinge dieser Welt übersehen und dei Respekt vor ihrer inneren Wahrheit und 
Eigengesetzlichkeit verloren geht (Congar). Die Sicht •nur vom Christlichen her" 
kann leicht zu einer angeblich •christlichen", statt zu wahrhaft sachgerechter For- 
schung und Arbeit auf den verschiedensten Gebieten führen. Die Geschichte belehrt 
uns: Das übermäßige Engagement des Theologen im weltlichen Bereich ohne die 
entsprechende Sachkenntnis im jeweiligen Fachgebiet hat nicht selten zu einer Be- 
vormundung und Gängelung einer längst mündig gewordenen Welt und Forschung 
geführt. Es sei nur an den klassischen Fall Galilei erinnert. Ob nicht die verbissene 
Verweltlichung der Neuzeit eine Reaktion ist auf solch übertriebene Jenseitigkeit? 
Noch im nachtridentinischen Katholizismus glaubte Friedrich von Hügel eine Hal- 
tung streitbarer Abwehr und furchtsamen Mißtrauens gegen die moderne Welt fest- 
stellen zu müssen, und als Folge davon einen Mangel an •inkarnatorischer Kraft"; 
dieser Mangel aber sei eine wesentliche Ursache für die Gottentfremdung der 
modernen Welt; es bestehe ein ursächlicher Zusammenhang zwischen •gottloser 
Welt" und •weltloser Religion" (Alfons Auer). So kam es zu einer nicht in der Sache 
selbst begründeten Entfremdung der Fachleute gegenüber Religion und Kirche. 
Naturforscher und Ärzte, Philosophen und Politiker glaubten, gegen die Kirche 
stehen zu müssen, wenn sie die Menschen aufriefen zum Selberdenken, zum Kampf 



418 Franz X. Arnold 

gegen Ignoranz und Aberglauben, gegen die Diffamierung der Vitalsphäre und der 
Welt des Profanen. Sie glaubten, in solchem Tun eine Forderung des Laien gegen 
Übergriffe des fachlich nicht zuständigen Theologen sehen zu müssen. Es geht nicht 
an, meint Congar, solchen Protest mit dem Wort •Laizismus" abzutun. Vielmehr 
ist darin eine gesunde Laienhaltung zu sehen: die Haltung eines Menschen, der die 
Welt und ihre Ordnungen selbst so ernst nimmt, daß ihre Wahrheit nicht auf- 
gehoben wird durch einen höheren, transzendenten Bezug. Solche Haltung aber steht 
dem Laien zu: Er hat sich für die Substanz der irdischen Dinge selbst und direkt 

zu interessieren. 
Die Heilsordnung hebt die Ordnung der Natur nicht auf, setzt sie vielmehr vor- 

aus. Es gibt eine, wenn auch nicht absolute, Eigengesetzlichkeit der innerweltlichen 
Kultursachgebiete. Dafür ist ausschließlich der Sachverständige, der Fachmann zu- 
ständig, nicht der Theologe. Der Mathematiker hat sich bei seiner Arbeit an den 
Lehrsätzen seines Faches, nicht am Glaubenswissen zu orientieren. Der Naturfor- 
scher, der Physiker, der Chemiker, der Techniker hat die Gesetze und Möglichkeiten 
des Kosmos, der Biologe die Lebensgesetze der Organismen aus der Natur der 
Dinge selbst zu ergründen und nutzbar zu machen. Der Künstler ist gebunden an 
die Harmonie der Farben, der Töne. Der Wirtschaftswissenschaftler hat die Prin- 
zipien der ökonomischen Rationalität mit nüchternem Sachverstand aus den wirt- 
schaftlichen Gegebenheiten und Erfahrungen, nicht aber aus der Bibel zu schöpfen. 
Ebenso ist der Politiker in seinem Tun und Lassen an die in der Lage der Dinge 
gegebenen Grenzen, Möglichkeiten und Notwendigkeiten gebunden. Auf allen Ge- 
bieten bedarf es, um sachlich richtig zu handeln, der möglichst genauen Sachkenntnis 
im jeweiligen Wirklichkeitsbereich. Da aber jedes isolierte Fachwissen immer nur 
7«7aspekte vermittelt, bedarf es der Ergänzung und Vollendung durch andere Sach- 
wissenschaften, die sich mit dem gleichen Gegenstand, wenn auch unter anderem 
Aspekt, befassen. Aber auch diese Zusammenschau der verschiedenen Teilaspekte 
führt dann nur zur vollen Wahrheit, wenn das erlangte Fachwissen eingeordnet 
wird in den Gesamt-Kosmos und das gesamt-menschliche Dasein. Jedem einzelnen 
Kultursachgebiet ist sein Ort, sein Rang und Sinn in einem universalen System, in 
der Hierarchie der Werte anzuweisen. Jeder weiß, wie sehr der Bestand der Mensch- 
heit heute davon abhängt, ob es gelingt, die nachgerade übermächtig gewordenen 
und zu totaler Eigenständigkeit drängenden Bereiche der Technik, der Wirtschaft 
und des Staates einzuordnen in die Rangordnung der Werte, in den Gesamtaufbau 
der Welt und des menschlichen Gemeinschaftslebens. Wie nie zuvor hat die neueste 
Entwicklung der Technik uns heute die Sorge um den rechten Gebrauch der Materie 
und um die Ordnung des menschlichen Zusammenlebens zur Pflicht gemacht (Auer). 

Bei alledem geht es um die Welt und den Weltdienst des Laien, der in unserer 
Zeit so aktuell ist wie kaum je zuvor. Dieser Dienst an der Welt und in ihr kann 
nicht bestehen im Rückzug des Christen ins Ghetto, auch nicht in der Beschränkung 
auf den •moralischen Zwischenruf aus der gesicherten Bastion". Er fordert den 
echten inkarnatorischen Einstieg des Laien in die Welt und ihre Milieus, das echte 
Ernstnehmen der Welt und der Arbeit in ihr und neue Formen christlicher Ver- 
wirklichung. Was der Mensch der Arbeit, der Technik, der Wirtschaft, heute fordert, 



Der Laie in der Kirche • Bindung und Freiheit 419 

das ist nicht Herablassung und Mitleid, sondern Anerkennung und Würdigung 
seines Ranges, die Anerkennung, daß auch seine Wissenschaft, die Naturwissen- 
schaft, nicht, wie oft oberflächlich gesagt worden ist, materialistisch ist, sondern der 
Sphäre des Geistes angehört, daß sie ist Einzug des Geistes in die Materie. Denn 
was in der Forschung erkannt und in der Technik verwertet wird, ist die Natur- 
gesetzlichkeit, Ordnung und geistige Struktur des Kosmos. Eine Art Vergeistigung 
der befreiten Materie gibt dem Menschen die Möglichkeit, sein Denken, sein Kön- 
nen, aber auch seine Liebe auszudehnen ins All. So gesehen, ist jede Entdeckung 
der Wissenschaft, jede Erfindung der Technik eine Möglichkeit zum Dienst an Gott 
und am Nächsten (von Hornstein). Wir müssen versuchen, den göttlichen Hinter- 
grund und Zielsinn profaner und speziell naturwissenschaftlicher Erkenntnis und 
technischen Tuns und damit die Größe der heute führenden technischen und wirt- 
schaftlichen Berufe sichtbar werden zu lassen. 

Damit stehen wir vor der bedeutsamen Frage: Welche Stellung hat die Welt des 
Laien und des Profanen im Plane Gottes? Sind Arbeit, Technik und Wirtschaft 
Mächte, die der Religion feindlich gegenüberstehen? Oder geht es bei alledem nicht 
immerzu darum, die Möglichkeiten des Kosmos zu verwirklichen? Geht nicht all 
unser technisches und wirtschaftliches Können letztlich aus der Schöpfung hervor? 
Hängt nicht auch dieses Schaffen von Dem ab, von dem das Johannes-Evangelium 
sagt: •Nichts ist geschaffen, was nicht von Ihm, dem Logos, geschaffen wäre"? • 
Keine Frage: Die Welt ist Schöpfung Gottes. Schöpfung aber bedeutet Herkunft 
aller Kreatur aus Gott und beständige Abhängigkeit des Geschaffenen von ihm. 
Herkunft aus Gott bedeutet ferner die ursprüngliche Gutheit der Schöpfung. Daß 
auch und gerade der Mensch auf den Kosmos hin erschaffen ist, dessen Teil und 
Herr er ist, ist die klare Aussage des biblischen Schöpfungsberichts. Der christliche 
Schöpfungsglaube aber kulminiert darin, daß er alle Kreatur auf den Logos-Christus 
hin bezieht, durch den alles geschaffen ist und in dessen Inkarnation das Sprechen 
Gottes gipfelt. 

Mitten hinein in diese Schöpfungswirklichkeit aber ist der Laie gestellt. Seine 
Aufgabe ist es, diese Wirklichkeit im Gehorsam gegen die vorgegebenen Ordnungen 
und Möglichkeiten zu gestalten. Er wird dadurch, ob er es weiß oder nicht, zum 
•Partner der göttlichen Weltgestaltung und Welterhaltung". Im Umgang mit den 
Dingen dieser Welt wird er der Wunder der Schöpfung, ja des Schöpfers selbst 
inne. Noch nie waren, so bemerkt von Hornstein, die Zeichen des Schöpfergottes so 
stark, so leuchtend wie in unserer Zeit. •Mehr als vermutlich in der ganzen bisheri- 
gen Zeitrechnung hat Gott in den letzten 60 Jahren den Forschern geoffenbart. Nie- 
mals legte er anderseits dem Forscher eine so erschreckende Macht in die Hände. 
Er wollte ja, daß wir uns die Natur Untertan machen, daß wir ihr nicht wie Pflanze 
und Tier verhaftet bleiben, und er gab uns jenen Funken seiner Schöpferkraft, der 
uns aus dem Naturwissen heraus Neues, Mächtiges gestalten läßt. So vollzieht der 
Mensch den Anruf der Genesis, sich die Natur dienstbar zu machen, damit sein 
Geist Freiheit erlange". Und indem der Mensch das tut, eignet seinem Schaffen in 
und an der Welt eine •objektiv"-religiöse Qualität. Eignet er sich diese auch sub- 
jektiv an in Glaube und Liebe, alsdann ist er fromm. So führt denn die Frömmig- 



420 Franz X. Arnold 

keit des Laien, des Christen in der Welt, nicht an der Welt vorbei, sondern durch 
die Welt hindurch. Sie muß am Stoff dieser Welt verwirklicht werden. Sie darf nicht 
aussteigen aus der Schöpfung im Sinn hellenistischer Mystik; vielmehr muß sie im 
Geist der Bibel durch den Einstieg in die Welt zu Gott gelangen, der seine Schöp- 
fung bejaht und liebt. Die Welt, in der wir leben und arbeiten, ist etwas: Gottes 
Schöpfung ist sie. Und das Werk, das in und an dieser Welt geschieht, ist etwas: 
Wissenschaft und Technik sind zutiefst göttlichen Ursprungs. Aber sie stellen dem 
Menschen, dem Christen zumal, ebensoviele Probleme, wie sie deren lösen. Viel- 
leicht die wichtigste und schwerste dieser Aufgaben besteht darin, die Erkenntnisse 
des naturwissenschaftlichen und technischen Zeitalters einzugliedern in das christ- 
liche Weltbild. Hier liegt, sagt von Hornstein, eine ganz spezifische Laienaufgabe 
für den Mann im Laboratorium, in der Fabrik, im Konstruktionssaal, im Bergwerk, 
im Flugzeug, auf dem Baugerüst, in der Taucherglocke, im Leuchtturm, in der Atom- 
stadt, im Studierzimmer und auch in der Redaktionsstube. • Es gilt, den Abgrund 
zu überbrücken, der seit Jahrhunderten die Welt des Laien und die des Priesters, 
den Abgrund, der speziell Naturwissenschaft und Theologie getrennt hat. Den Weg 
dazu hat kein Geringerer gewiesen als Max Planck mit dem Bekenntnis am Ende 
seines Forscherlebens: •Wenn also beide, Religion und Naturwissenschaft, zu ihrer 
Betätigung des Glaubens an Gott bedürfen, so steht Gott für die eine am Anfang, 
für die andere am Ende alles Denkens. Das richtungsweisende Wort in diesem 
Kampf lautet von jeher und in alle Zukunft: Hin zu Gott". 

Freilich, dieser Weg ist in ein Dunkel gehüllt. Die Schöpfungsordnung ist nicht 
unverletzt geblieben. Durch die Sünde des Menschen ist zunächst sein eigener Zu- 
stand wesentlich verschlechtert, sein Geist getrübt, sein Wille und sein Organ für 
Gott geschwächt. Aber die Sünde tat ihre Wirkung auch auf den Kosmos. Die ganze 
Schöpfung, nicht nur der Mensch, wurde in die zerstörerische Macht der Sünde mit 
hineingerissen. •Die ganze Schöpfung seufzt und liegt in Wehen", sagt Paulus. So 
gibt es denn fortan nicht nur eine •Welt", die Schöpfung Gottes ist, sondern auch 
•Welt" als gottfeindliche Macht. Diese •Welt liegt im argen, ist Augenlust, Flei- 
scheslust und Hoff art des Lebens". Ihr Herr ist •der Fürst dieser Welt", der Vater der 
Lüge, der Widersacher von Anbeginn. Die Bibel belehrt uns, daß die gottfeindliche 
Bewegung, die bei Luzifer anhob und bei Adam in die Welt des Menschen eingebro- 
chen ist, im Lauf der Geschichte nicht abnimmt, sondern anwächst und im Fürsten 
dieser Welt zur größten Weltmacht der Geschichte geworden ist. Die diabolische 
Nebenstimme •Ihr werdet sein wie Gott" • ruft und lockt den Menschen und sein 
Schaffen in der Welt zum Aufruhr gegen Gott, zur Hybris, zur Autonomie. Nur 
verschwommen und undeutlich erkennt der gefallene Mensch die den Dingen von 
Gott einerschaffenen Sinnwerte und Ordnungen. Alles Schaffen an den Dingen 
dieser Welt ist davon überschattet. Insofern hat es einen gewissen Sinn, von der 
•Dämonie" der Technik, der Wirtschaft, der Politik und auch der Presse zu reden; 
einer Dämonie, die freilich nicht eigentlich eine solche der genannten Sachgebiete 
ist, sondern eine solche des Menschen. Der Schatten Luzifers liegt über der gefalle- 
nen Welt. Alle Kreatur ist der Fragwürdigkeit, der Brüchigkeit und Hinfälligkeit 

anheim gegeben. 



Der Laie in der Kirche • Bindung und Freiheit 421 

Aber damit hat es nicht sein Bewenden. Die Sünde des Menschen hat die Bestim- 
mung von Mensch und Kosmos zur Einheit und zum Frieden mit Gott zwar auf- 
gehalten, aber nicht endgültig vereitelt. Es ist der Plan Gottes, niedergelegt in der 
Bibel von der Genesis bis zur Geheimen Offenbarung, Mensch und Welt wieder teil- 
nehmen zu lassen an seinem eigenen Leben, sie zu erheben zu seinem •Tempel", 
zu seiner •Stadt", zu seinem •Leib", zu seiner •Braut"; alles biblische Bilder, die 
das Mysterium der Kirche und zugleidi die Einigung zwischen Gott und Welt ver- 
anschaulichen. 

Der Weg aber, um diesen Plan zu verwirklichen, ist Jesus Christus, die Mitte der 
Heilsgeschichte. In ihm hat der ewige Logos eine wahre menschliche Natur angenom- 
men und mit seiner gottheitlichen Person vereinigt. In Jesu menschlicher Natur aber 
ist nicht nur jegliche menschliche Natur, sondern darüber hinaus der ganze Kosmos 
mit dem Logos in Verbindung gebracht und ihm als dem Haupte einverleibt. Chri- 
stus ist ja nach Paulus nicht nur •der Erstgeborene unter vielen Brüdern" (Rom 
8,29), sondern auch •der Erstgeborene vor aller Kreatur" (Kol 1,15), nicht nur das 
•Haupt der Kirche" (Eph 1,22, Kol 1,1), sondern auch •das Haupt der ganzen 
Schöpfung" (Eph 1,10, Kol 2,10). Der ganze Kosmos hat im Menschgewordenen ein 
•neues Haupt" bekommen. Genau das meint der biblische Begriff •Anakephalaiosis". 
Er ist das Haupt aller, die im Himmel und auf der Erde sind, der Souverän der 
Schöpfung, der Pantokrator. Ihm ist das •Reich", die •Herrschaft" übertragen, die 
er am Ende der Zeiten •dem Vater zurückgeben wird" (1 Kor 15,24 u. 28). 

Diese •Herrschaft" Christi aber verteilt sich auf zwei Epochen: einmal auf die 
Weltzeit, die •Zwischenzeit" zwischen seinem Kommen in der Inkarnation und 
seinem Kommen in der endzeitlichen Parusie. Bereits in dieser unserer Weltzeit ist 
das Reich Gottes wirksam, aber noch nicht in der Fülle seiner Macht. Die volle Ent- 
faltung der Gottesherrschaft ist der zweiten Epoche vorbehalten, die erst in der 
Endzeit mit der Wiederkunft des Herrn in der Parusie anbricht. In diesem Sinn ist 
das Reich Gottes schon da und doch auch erst im Kommen. In der uns gegebenen 
Zwischenzeit haben Mensch und Welt dem •Reich der Endzeit" entgegenzuwachsen. 
Nicht bloß die Kirche, die sein Leib ist, sondern auch die übrige Schöpfung, deren 
Haupt der Logos auf Grund seiner gottheitlichen Macht ist. • So ist denn die Welt 
als Schöpfung und Natur kein Gegensatz zum Reiche Gottes. Nicht nur die Kirche, 
sondern auch die Welt hat Bezug zum Reich Gottes der Endzeit. Fraglos besteht 
in dieser Zwischenzeit vor der Parusie die Zweiheit von Kirche und Welt. Jede 
von ihnen hat ihre besonderen Aufgaben und Ordnungen. Diese Zweiheit der Ord- 
nungen legt uns viele Fragen und Leiden auf (Congar). 

Im Zusammenhang unseres Themas stellt sich die folgende Frage: Steht das, was 
wir im profanen Bereich dieser Welt tun, dem kommenden Gottesreich der Endzeit 
völlig fremd und indifferent gegenüber? Ist lediglich das innere, geistliche Reich 
der Seelen und der Seelsorge von Belang für das Reich Gottes, während die Welt 
nur der Raum und die Gelegenheit für die Werke von Glaube und Liebe, selbst 
aber ohne Bedeutung ist für das Reich Gottes der Endzeit? Oder haben auch die 
Kultur, der wissenschaftliche Fortschritt, Technik und Produktion, Erschließung der 
wirtschaftlichen Güter, Körperkultur und irdische Liebe • hat das alles irgend- 



422 Franz X. Arnold 

welche Beziehung auf die letzte Wirklichkeit des Reiches Gottes, und welcher Art 
ist diese Beziehung? 

Die Antwort auf diese Frage ist nicht einheitlich. Reformatorische Denker haben 
einen strengen Dualismus und Gegensatz statuiert zwischen dieser •Welt", die nach 
ihrer Meinung ganz und radikal unter dem Gericht und der Verdammnis Gottes 
steht, und einem wahrhaft eschatologischen Christentum. Dieser eschatologische 
Weltpessimismus hat. auch eine katholische Parallele in der Contemptus-mundi- 
Literatur jener neuplatonisch inspirierten Tradition, welche die ganze Wahrheit 
in den Worten sieht: •Die Gestalt dieser Welt vergeht", • •Was nützt es dem 
Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt, aber Schaden leidet an seiner Seele?" 
Mit dem Unterschied freilich, daß diese katholische Linie nie sagen wollte, Schöp- 
fung und Natur seien vom Bösen. 

Eine optimistischere Lösung hat bereits Thomas von Aquin, der Begründer eines 
christlichen Humanismus, angebahnt mit der Lehre, daß die Dinge dieser Welt nicht 
nur Mittel sind für sakrale Zwecke, sondern einen Eigenwert darstellen. Dieser Ge- 
danke wird neuerdings vom Inkarnationsgeheimnis her weiter ausgebaut. Es sind 
vor allem französische Theologen wie Msgr. de Solages, Teilhard de Chardin, Mon- 
tuclard und Thils, die in jüngster Zeit den Ruf nach einer •Theologie der irdischen 
Wirklichkeiten" erhoben haben. Je mehr die Philosophen verzweifeln am Sinn von 
Welt und Geschichte, desto energischer bemühen sich nun die Theologen, einen 
Zusammenhang aufzudecken zwischen dem kosmischen Prozeß und dem Tun dieser 
Welt einerseits und dem Reich Gottes der Endzeit anderseits. Nicht bloß das un- 
mittelbar priesterliche, prophetische und seelsorgliche Wirken der Kirche an den 
Seelen, so sagen sie, sondern auch der Weltdienst der Laien habe eine aktive Funk- 
tion, Welt und Geschichte dem Tag der Parusie entgegenzuführen. Transzendente 
Kräfte bedienen sich menschlicher Anstrengung, um Welt und Menschen vorzuberei- 
ten auf die Endzeit. Da doch das Universum letztlich eine Einheit bilde, und da die 
Erlösungstat Christi den gesamten Kosmos umgreife, glauben jene Theologen, von 
einer Art •fortschreitender Vergeistlichung" der irdischen Wirklichkeiten sprechen 
zu können. Die wachsende Teilnahme aller am geistigen und kulturellen Leben er- 
leichtere den •transformierenden Einfluß der Gnade" auch auf den kulturellen und 
sozialen Bereich. • Mag sein, daß hier der Zusammenhang zwischen der Welt des 
Profanen und dem Reich Gottes teilweise überschätzt wird, jedenfalls aber verdient 
das neuerwachte Fragen nach einer •Theologie der irdischen Wirklichkeiten" die 
intensive Zusammenarbeit von Laien und Theologen. Ohne die Mitarbeit der Laien 
kommen wir hier nicht weiter. 

Soviel scheint mir sicher: Die Offenbarung selbst läßt keinen Zweifel, daß im 
Plane Gottes diese unsere Welt und das Reich Gottes zu einer letzten Einheit be- 
stimmt sind, daß das gesamte Universum einem gemeinsamen Endziel zuschreitet. 
Alle Kreatur, nicht nur der Mensch, strebt nach der Wiederherstellung ihrer durch 
die Sünde verlorenen Integrität. Der ganze Kosmos hat die Bestimmung, durch den 
Geist des Herrn zum •Tempel Gottes", zum Subjekt der Vollendung zu werden in 
der Endzeit. •Ein neuer Himmel und eine neue Erde" ist verheißen für den Tag 
Christi. Die Energien aber, welche dieses Reich der Vollendung vorbereiten, sind 



v' Der Laie in der Kirche • Bindung und Freiheit 423 

bereits hienieden wirksam; nicht nur in der Kirche, sondern auch in der Welt wirkt 
der Logos. Freilich, alles menschliche Bemühen ist ambivalent, unsicher und immer- 
fort begleitet vom diabolischen Gegenschlag. In dieser unserer Zwischenzeit bleibt 
die Geschichte der Zweikampf zwischen Michael und Luzifer, zwischen Gott und 
dem Widersacher. Immerzu toben sich die diabolischen Mächte darin aus. Der Herr 
der Geschichte aber ist und bleibt Gott, der ein Gott der Gerechtigkeit, der Liebe 
und der Vorsehung ist. Mitten hindurch durch das Grauen der Zeit und durch die 
Katastrophen der Geschichte baut doch Gott das Reich Gottes. Wir wissen: das Reich 
Gottes übersteigt alle menschlichen, alle kosmischen Möglichkeiten; es kann nur 
von oben geschenkt werden. Und doch braucht dieses Geschenk von oben jenes dispo- 
nierende Vorbereiten von unten her nicht auszuschließen, ohne das die Welt die 
Dimensionen nicht hätte, um jenes Geschenk von oben aufzunehmen. Welche Per- 
spektiven ergeben sich daraus für die Theologie der irdischen Wirklichkeiten und 
für das Werk des Laien in der Welt! 

Franz X. von Hornstein hat recht: Kein Pantheismus und kein Säkularismus sieht 
die Welt des Laien, die Dinge dieser Welt in solch echter, dichter Wirklichkeit, wie 
sie aufleuchtet in der Botschaft von der Schöpfung durch den persönlichen Gott und 
im Mysterium von der Inkarnation des Logos. Die Welt, in der wir leben, ist etwas; 
und die Arbeit, die wir tun in dieser Welt und an dieser Welt, ist etwas. Für Nich- 
tigkeiten ist der ewige Logos nicht Mensch geworden. Er ist herabgestiegen, um 
diese Welt heimzuholen am Tage Christi, wo •Gott alles in allem sein wird und 
alles ihm unterworfen" (1 Kor 15,28). • Auf diese Hoffnung hin sind wir erlöst. 
Auf diese Hoffnung hin tun wir unsere Arbeit in und an dieser Welt. Worin immer 
diese Arbeit bestehen mag, jede birgt in sich die Möglichkeit zum Dienst für Gott 

und am Nächsten. 

Schrifttum: Auer, Alfons, Zur theologischen Grundlegung einer christlichen Laien- 
frömmigkeit. In: Th. Filthaut u. J. A. Jungmann, Verkündigung und Glaube. Freiburg 
lg.'iS (Herder). Ebd. F. X. von Hornstein, Seelsorge im Zeitalter der Technik. • 
Besonders: Yves Congar, Der Laie. Stuttgart 1958 (Schwabenverlag). • F. X. Ar- 
nold, Glaubensverkündigung und Glaubensgemeinschaft. Düsseldorf 1955 (Patmos-Ver- 
lag), Kapitel: Kirche und Laientum. 




