Der Laie in der Kirche — Bindung und Freiheit 411

keit, ja auch nicht aus seiner Schwachheit, sondern allein aus Christus, der seine
Gerechtigkeit, seine Weisheit, seine Kraft und sein Reichtum geworden ist.

In solchem Glauben ist auch wieder die Méglichkeit echter Werke gegeben. Durch
den Glauben sind die Werke wieder zu ithrem reinen und heiligen Sinn zuriickgekehrt,
Werke der Liebe aus Gottes Gnade zu sein, d. h. Werke, in denen der Mensch sich
nicht auf sich selbst griindet und an sich selbst bindet, sondern Werke als Ausdruck
einer in der Liebe Christi geborgenen und damit zur Liebe befreiten Existenz. Die
Werke sind nicht das Fundament, wohl aber das Ziel des neuen Lebens. Der Glau-
bende existiert nicht aus guten Werken. sondern zu guten Werken (Eph 2,9 [.), denn
Christus ist der Ursprung unseres neuen Seins und das Lebensprinzip unseres Han-
delns.

Im Glauben ist aber nicht nur die Moglichkeit echter Werke, sondern auch die
Moglichkeit echter Weisheit und echter Erkenntnis gegeben. Letztes Erkennen ist
niemals dem Nichtglaubenden moglich, denn erst im Glauben entschwindet die
Eigentimlichkeit des gefallenen Menschen, dafl er sich stindig in seiner Abneigung
gegen Gott und seiner Zuneigung zu sich selbst die Sicht verstellt. Im Glauben ge-
schieht die zentrale Erleuchtung des Lebens. Erst der Glaubende gewinut wieder
die Reinheit des Herzens und wird damit zur Schau Gottes befahigt (Mt 5,8). Erst
der Blick des Glaubenden 16st sich wieder aus der Selbstbezogenheit und wird frei
fiir die hochste Erkenntnis des letzten Grundes alles Seins, fiir die Erkenntnis dessen,
was alle Erkenntnis tibersteigt, wie der Apostel paradox sagt, fir die Erkenntnis
der Liebe Christi. In diesem Begreifen der unbegreiflichen Liebe Christi, das dann
geschieht, wenn die héchste Erkenntnis noch iiberschritten wird, in diesem Eingehen
in den innersten Grund unsecres neuen Seins, erschliefit sich dem Glaubenden die

Fillle Gottes und damit die Erfilllung, Giber die hinaus es keine andere mehr gibt
(Eph 3,19).

Der Laie in der Kirche — Bindung und Freiheit*

Von Univ.-Prof. Dr. Franz X. Arnold, Tiibingen

I

Nicht ohne zégerndes Miflbehagen bin ich der Einladung gefolgt, iiber das Thema:
«Der Laie in der Kirche — Bindung und Freiheit“ zu sprechen. Zuviel fast ist dar-
iiber gesprochen und geschrieben worden, seitdem der wie selten ein Theologe zeit-
aufgeschlossene XI. Pius 1922 seinen Pontifikat er6ffnet hat mit dem Ruf an die
Laien zur ,Teilnahme am Apostolat®, zuviel, als dafl man nicht firchten mifite,
eines sterilen theologischen Geredes geziehen zu werden mit einem Vortrag iiber
dieses Thema. Keine noch so ehrliche und nachhaltige Bekriftigung des Laienrechtes
reicht zuweilen hin, um der Verdachtigung zu begegnen: ,Man predigt den miin-

* Referat vor der Arbeitsgemeinschaft der Kirchlichen Presse, Miinchen, Oktober 1958.



412 Franz X. Arnold

digen Laien und wiinscht den gefiigigen Lakaien.“ Es ist schwer, jene latente Ver-
trauenskrise zwischen der kirchlichen Fithrung und dem initiativen Laientum abzu-
bauen. die von dem Verdacht lebt, es sei den kirchlichen Amtstrigern und ihrer
Theologie gar nicht sonderlich ernst mit der vielberufenen Mindigkeit des Laien
in der Kirche. Was dem Laien eingerdumnt werde, sei im Grunde doch nicht viel
mehr als eine hochst subalterne Rolle, die weder seiner Fahigkeit noch seinem Gel-
tungsanspruch entspreche. Wenn wir da weiter kommen wollen, dann diirfen wir
nicht stehen bleiben bei den Fragen, tiber die man sich — wenigstens theoretisch —
cinig geworden ist.

Trotzdem konnen wir nicht darauf verzichten, wenigstens kurz jene grofien
Wabhrheiten aufleuchten zu lassen, ohne die des Laien Wirde und Berufung nicht
sichtbar witrden. Hierher gehort in erster Linie der Blick auf die Kirche als Ganzes.
Es ist falsch. das Laientum isoliert zu betrachten, etwa gar als eine Gruppe vou
Menschen, die neben der Kirche oder ihr gegentiber stinde. Das Laientum mufl als
echter, wesentlicher und integrierender Bestandteil der Kirche selbst begriffen
werden. Der Laie ,gehort® nicht nur zur Kirche. Der Laie st selbst Kirche, sagt
Pius XII. Ja, Kirche ist nicht denkbar ohne den Laien. — Dieser Tatbestand kanu
durch nichts besser erhartet werden als durch die Tatsache, daf das biblische Wort
»Lads“, von dem die Bezeichnung ,Laie” etymologisch herkommt, urspriinglich nicht
das ,Volk® im Unterschied zum ,Vorsteher® meinte, sondern das alle Getauften,
Klerus und Laien, gleicherweise umfassende, auserwéhlte ,, Volk Gottes“ des Neuen
Bundes insgesamt, im Gegensatz zu Heiden und Juden. Nodh in der Zeit, als die
vulgire Sprechweise das zum Gottesdienst versammelte Volk der ,Laien® dem
Amtsliturgen gegentberstellte, galt ,Laie” nach wie vor nicht als ein burgerlich-
weltlicher, sondern als kirchlich-sakraler Stand, als kultisch-liturgischer Begriff. So
war es am Anfang. Der Laie wuflte sich mit dem Klerus als Kirche, als das Volk
Gottes. Das Gegeniiber oder gar der Gegensatz zum Laien war urspriinglich nicht
der Klerus oder gar die Kirche, sondern die gottfeindliche Welt. Erst als nach der
Tat Konstantins des Grofen der Gegensatz zwischen Kirche und Welt, zwischen
Kirche und Staat behoben und der Klerus im Zug dieser Versthnung zu einem
eigenen Stand nicht nur — wie bis dahin — im religi6s-theologischen, sondern nun
auch im staatsrechtlich-soziologischen und privilegierten Sinn geworden war, kam
es dazu, dafl der Laie seinen Gegenpol nicht mehr in der .Welt“, sondern im Klerus
erblickte. Der jahrhundertelange innerkirchliche Streit zwischen ,Geistlich und
Weltlich®, zwischen Imperium und Sacerdotium aber lieff dann den Eindruck ent-
stehen, die Kirche sei Sache des Klerus, die Laien dagegen der ,weltliche® Stand.
Mehr und mehr wurde der Standort des Laien grundsatzlich in den Bezirk des
~Profanen” verlegt, wobei das ,Profanum* nicht mehr als Vorraum, wie das Wort
sagt, sondern als Gegensatz zum Heiligen und Sakralen angesehen wurde. Die neu-
zeitliche Bezeichnung solcher Haltung als ,Laizismus“ 1488t erkennen, wie sehr das
Verhaltnis zwischen Kirche und Laientum sich in der Moderne zum diametral ent-
gegengesetzten Pol hin entwidkelt hat, als ob der Laie nichts mehr mit der Welt der
Kirche und die Kirche nichts mehr mit der Welt des Laien zu tun hitte. Diese in
langer und tragischer Entwicklung entstandene Scheidung zwischen der Welt der



Der Laie in der Kirche — Bindung und Freiheit 413

‘Kirche und der Welt des Laien hat im Bewufitsein langer Generationen die Einheit
und Ganzheit der Kirche zerschlagen. Wir miissen sie in geduldiger Arbeit wieder
herstellen. Denn die Ordnung, wie sie am Anfang war, gilt fir alle Zeiten. Genau
das meinte Kardinal Newman, der unerschrockene Anwalt des Laientums im
19. Jahrhundert, mit dem Satz: ,Kirche ohne Laien ist sinnlos®. — Wir miissen es
anfgeben, das Laientum isoliert und fir sich zu sehen. Dazn bedarf es einer Gesamt-

schau der Kirche.

Diese Gesamtschau aber hat zur Voraussetzung cine gewisse Uberwindung gegen-
reformatorischer Positionen und Verhirtungen im katholischen Denken. Die Gegen-
reformation hat aus der Abwehr antihierarchischer Tendenzen begreiflicherweise
den hierarchischen Faktor iiberbetont auf Kosten des Laientums. So konnte der
Eindruck entstehen, die katholische Kirche verstehe sich einfachhin als die Kirche
des Klerus: Papst, Bischof und Priester machten diese Kirche aus, nur sie seien
»Vollgenossen® in ihr, die Laien aber bloff ,Schutzgenossen®, also das zn belehrende
und zu leitende Volk und somit Objekt der Hierarchie. Demgegeniiber ist festzu-
halten: Der Papst ist nicht die Kirche, sondern der Fels, anf dem die Kirche steht,
und die Manifestation ihrer Einheit. Papst, Bischof und Priester sind nicht die
Kirche; sie sind Lehrer, Hirten, Diener der Kirche. Cyprian nennt sie ihr Pleroma
(ihre Fillle), wie umgekehrt das Kirchenvolk das Pleroma der Hierarchie sei. Kirche
Christi ist nicht méglich als Hierarchie ohne Volk, aber auch nicht als Volk ohne
Priester. Wo Petrus, wo der Bischof, da die Kirche. Aber auch umgekehrt: Wo die
Kirche, da Petrus, da der Bischof! Das eine ist nicht méglich ohne das andere.
Beide Prinzipien sind notwendig: das hierarchische Prinzip der Uber- und Unter-
ordnung, aber auch das die Stinde verbindende gemeinschaftliche Prinzip. So ver-
langt es die Natur der Kirche; denn sie ist ein einheitlicher Organismus, Einheit in
der Vielheit ihrer Glieder, Bindung in Freiheit und Freiheit in Bindung. ,Hier-
archie ohne Briiderlichkeit wire Paternalismus; Briiderlichkeit ohne Hierarchie
wire falsche Demokratie“, sagt Congar. Fraglos bedeutet Hierarchie Uber- und
Unterordnung und Bindung. Wer aber die Kirche nur oder in erster Linie unter
diesem Gesichtswinkel schen wiirde, kime in Gefahr, mit Rudolph Sohm die Hier-
archie zu einem System der Entmiindigung und Gewissensknechtung umzudeuten,
in dem kein Raum wire fiir Freiheit, Initiative und Eigenverantwortung auch des
Laien. Wer dagegen ernst macht mit jener grandiosen ganzheitlich pneumatischen
Schau, welche die Kirche — bei voller Anerkennung ihrer hierarchischen Struktur —
auch und vor allem unter dem Gesichtswinkel der gemeinsamen Gliedschaft und
Verantwortung aller Getanften an dem Einen Leib und Priestertum des verkldrten
Herrn sieht wie Paulus, der weif}, daff Wiirde und Freiheit und apostolische Sen-
dung in der Kirche nicht das Privileg einer fithrenden Kaste ist, sondern das ange- -
stammte Recht und die unverauferliche Pflicht eines jeden Christenmenschen. So
hat Petrus die Kirche geschen, wenn er die Gesamtheit der Gldubigen preist als das
Eine hl. Volk und kénigliche Priestertum des Neuen Bundes. In dieselbe Richtung
weist der Gedanke Leos d. Gr. und Augustins, das Eine Sakrament des Hohen-
priestertums sei im ganzen Leib der Kirche wirksam und mache alle zu Gliedern des
Einen Priesters Christus. Genau dasselbe meint Thomas von Aquin mit der viel zu-



414 Franz X. Arnold

wenig beachteten Lehre, dafl die ganze societas sanctorum durch Glaube und Liebe,
durch Fiirbitte und Genugtuung mitwirke bei der Siindenvergebung und Gnaden-
verleihung. Und im gleichen Sinn spricht der offizielle ,Romische Katechismus® und
noch Petrus Canisius von der Kirche als dem geistigen Zusammenhang und Gnaden-
reichtum aller ihrer Glieder. — Dann aber hat die Auscinandersetzung mit der
Reformation, welche die Kirche sehen wollte als ,Volk ohne Priester® und ohne
Hierarchie, den Blick der Katholiken fiir das allgemeine Priestertum, fiir Wiirde
und Sendung auch des Laien auf lange hinaus getriibt und das ganzheitlich pneu-
matische Bild von der Kirche verschiittet. Relativ spét erst wurde diese aus der
Polemik geborene Verengung des Kirchenbegriffs katholischerseits dberwunden
durch jene wahrhaft johanneisch-pneumatische Theologie. die an der Wende von
der Aufklirung zur Romantik bei Sailer und Mohler einsetzt und dann iiber die
Liturgische und Kerygmatische Bewegung des 20. Jahrhunderts zu den grofien
Rundschreiben der jiingsten Papste fithrt. Méhlers Botschaft von der ,geistbelebten
Volkskirche“, die Erweckung des ganzen Christenvolkes zur Kultgemeinschaft
durch die Liturgische Bewegung, der Ruf der letzten Pépste zur Teilnahme der
Laien am Apostolat und insbesondere die Enzykliken Pius’ XII. iiber die Liturgie
und tiber die Kirche als Leib Christi haben, um mit Congar zu reden, ,die protestan-
tische Seite der Kirche* ohne Schmilerung des katholischen Dogmas und der Hier-
archie positiv aufgegriffen und den Weg frei gemacht tiir dic Wiedererweckung des
Laientums und des ganzheitlichen Kirchenbegriffs aus dem Geist des christlichen
Altertums und der besten theologischen Tradition. ,Die Zeit der Gegenreformation
ist voriiber® (Congar). Das allgemeine Priestertum wurde wieder neu gesehen. Die
liturgische Aktivitit des Laien gewann mehr und mehr Gestalt, sein Anteil am
theologischen Gesprich und Schrifttum der Zeit wuchs. — All das gehért fraglos zu
den hoffnungsvollsten Erscheinungen im kirchlichen Leben dieses dunklen Jahr-
hunderts. — Das ist das Kirchenbild, in dessen Rahmen das Laientum theologisch
und religi6s zu sehen ist.

Die Folgerung daraus aber ist diese, dafl die Kirche und ihre Wirkformen nur
dann richtig geschen und gestaltet sind, wenn stets zwei Aspekie beachtet und
durchgehalten werden: auf der einen Seite die Schau der Kirche als der von Gott
durch Christus von oben her gesetzten und vor den Glaubigen bestechenden Insti-
tution mit hierarchischen Ordnungen und Vollmachten; auf der anderen Seite aber
auch die Schau der Kirche als der von unten her durch Glaube und Liebe ihrer
Glieder unablissig sich auferbauenden Gesellschaft und Heiligungsgemeinschaft
der Glaubigen. Der erste Aspekt hebt die Struktur und Gestaltung der Kirche durch
das hierarchische Prinzip hervor, der zweite Aspekt bringt die sakrale Stellung und
aktive Funktion aller Getauften im Leben der Kirche zur Geltung.

Was das im einzelnen bedeutet, wird klar, wenn wir die beiden Aspektc anwen-
den auf die Wirkformen der Kirche. Was zunichst den Dienst am Wort und am
Glauben, also das prophetische, das Lehramt der Kirche betrifft, so ist es fraglos
ausschlieRlich Sache der Hierarchie und ihrer Autoritit, die Lehrentscheidung zu
treffen, das Dogma zu formulieren und zu verkiinden. Das Kirchenvolk ist an diese
Fntscheidung gebunden, hat auf sie zu héren und ihr zu gehorchen. Mit der Formu-



Der Laie in der Kirche — Bindung und Freiheit 415

lierung und Verkiindung des Dogmas allein ist aber der Dienst der Kirche an Wort
und Glaube nicht erschopft. Alle Glieder der Kirche haben Zeugnis zu geben. Allen
ist der Glaube anvertraut. Daher in alter Zeit die Ubergabe und die Wiedergabe
des Apostolischen Symbolums an die Taufkandidaten. Jeder Getaufte ist Triger
und Subjekt des Zeugnisses fiir Gottes Wort und Gebot. — Die Taufe aber voll-
endet sich in der Firmung, dem Sakrament des christlichen Selbststandes, der Reife
und Fiille der christlichen Persénlichkeit. Die Firmung ruft den Christen in das
kirchliche Weltamt, zu selbstindiger Verantwortung und Initiative in der Welt,
zum Apostolat, zum Bekenntnis des Glaubens, und zwar zu einem Bekenntnis, das
seiner Situation entspricht. Der Auftrag des Laien also ist bestimmt durch sein
Stehen in der Welt, nicht durch Abstand vor der Welt, sondern durch den Einstieg
in diese Welt und ihre Milieus. Dazu ist der Laie nicht nur berufen, sondern auch
befihigt durch die Gnade der Taufe, der Firmung, der Ehe. Es ist daher nicht zu-
viel gesagt, wenn Congar den Laien einen Hort des Glaubens nennt innerhalb der
Kirche und erst recht in der Welt.

Der Wege, auf denen sich der Laie als Hort des Glaubens bewihren kann und oft
genug auch bewihrt hat, sind viele: Die Eltern geben den Glauben weiter an ihre
Kinder. Es geniigt nicht, die Kinder taufen zu lassen und dann zu warten, bis der
Katechet sie unterweist. Weit bedeutsamer ist die Glaubensunterweisung durch
Vater und Mutter, durch die ungewollte Assimilation der glaubigen Atmosphire
des Elternhauses. Augustin, der wie wenige erfahren hat, was eine Mutter bedeuten
kann fiir den Glauben ihres Sohnes, scheut sich nicht, die Eltern, speziell die Viter,
als seine ,Mitbischofe” (,coepiscopi mei®) anzureden. — Zu den Eltern kommt die
Gemeinde, die Offentlichkeit. Auch sie kann Glauben auferbauven oder zerstoren.
Und hier nun speziell die Presse mit ihrer geschwinden Einflunahme von unge-
heurer Wirkung auf Millionen. ,Du lichte Schwarze Kunst! Ob Gutenbergs, ob
Fausts, war man mit Recht im Zweifel. Denn halb stammst du von Gott, und halb
hat dich der Teufel®, hat Grillparzer von ihr gesagt. In einer Zeit, da die Freibeuter
der Pressefreiheit in ungezihlten Boulevardblittern das Laster verherrlichen und
tun, als ob die Welt ein einziges erotisches und psychopathisches Tollhaus wire, tut
uns eine Presse not, die aus der Buchdruckerkunst das macht, was Martin Luther
von ihr sagte: ,eine 1obliche Kunst, gleichsam die letzte Posaune der Welt, durch
welche die Stimme des Evangeliums zuguterletzt in aller Welt die Menschen ruft®.
Welch eine Sendung, welch eine Chance der Presse:.Zeugnis zu geben fiir Gottes
Wort und Gebot auch vor Menschen, die das Wort des Priesters nicht erreicht! Dazu
freilich bedarf es einer Presse, die nicht im Ghetto lebt, sondern auf den Dichern
predigt. ‘

Sie sehen: Das Lehrwort der Hierarchie und das Zeugnis der Laien in der Welt
— nur wenn beide zusammenwirken, kommt das prophetische Amt der Kirche zu
seiner Erfillung. Ja, man kann sagen: Geschichtlich stand und steht das Zeugnis,
das Bekenntnis vor dem formulierten Dogma. Zuerst war die Botschaft, das Bekennt-
nis, und erst an zweiter Stelle das Dogma. Darin hat Martin Dibelius recht. Ja,
es gab Zeiten in der Geschichte der Kirche, wo sich das Zeugnis des gliubigen
Volkes im Kampf etwa gegen Arius oder gegen den Rationalismus des 18. Jahr-



416 Franz X. Arnold

hunderts als stirker und wirksamer erwies als das Wort seiner geistlichen Fiihrer
{Newman). Und gibt es nicht auch heute Situationen. wo das Zeugnis eines Laien
starker gewertet wird als das Wort des kirchlichen Amtstragers? Gibt es nicht
Menschen, die aufhorchen, wenn ein Laie Zeugnis gibt, wihrend sie sich dem Wort
des Priesters verschlieRen? ,Der Priester muf} halt so reden” wird gesagt. Aber
wenn ein Laie von Gott spricht und den Glauben bekennt — etwa ein grofler
Physiker oder ein mutiger Arbeiter —, fallt dieser Verdacht weg. Was wire das
Dogma ohne das Zeugnis der Gldubigen?

Wie der Dienst am Wort, so fordert auch der Dienst am Altar neben dem amts-
priesterlichen Tun die liturgische Aktivitdt des Laien. Fraglos ist es ausschliefilich
Sache des ordinierten Priesters, durch die Konsekration das Opfer Christi auf dem
Altar in unsern Augenblick zu stellen. Aber darin erschopft sich die heilige Feier
nicht. Sie ist das Opfer der ganzen Kirche, der Christen allgemeiner Opferdienst,
das Dankgebet, die Eucharistia der ganzen Vollversammlung fir die uns in Chri-
stus gewordene Charis. Alle sind aufgerufen zum geistigen Mitvollzug und zum
sittlichen Nachvollzug der Liturgie in der Agape. Nicht ohne Ubertreibung sagte
ein grofler deutscher Mystiker: ,Ein einziger Einschwung in die Passion des Herrn
ist mehr wert als tausend Messen. — Nur wenn Priester und Volk zusammen-
wirken, kommt das priesterlich-liturgische Amt der Kirche zu seiner Erfiillung.

Bindung an die hierarchische Struktur der Kirche bedeutet nicht Ausschaltung und
Vernichtung des geistlichen Eigenlebens und der Freiheit des Laien, um die Freiheit
eines Christenmenschen zu reservieren fiir eine klerikale Fithrerkaste, wie Rudolph
Sohm behauptete. Bedeutet doch Hierarchie im Tiefsten nicht Herrschaft, sondern
Dienst, nicht dominium, sondern ministerium. Nur das zum Paschatum entartete,
menschlich unzulinglich gehandhabte, nicht aber das Amt an sich gefdhrdet die
Freiheit und Initiative des Laien. Richtig verstanden, bedeutet Hierarchie nicht
Hemmung, auch nicht nur Bindung, sondern Entbindung der Laieninitiative, ihre
Sicherung und zielbewufte Lenkung. Durch seine Verankerung im Christusmyste-
rium bewahrt, sagt Karl Adam, das kirchliche Amt den Laien vor der Gewaltherr-
schaft sogenannter Fithrerpersonlichkeiten. Im Amt des Priesters siecht der Glaubige
Christi dienende Liebe und weifl er sich mit Christus als dem Haupt der Kirche
verbunden. Der Trager des Priesteramts aber ist durch den Gedanken. Diener
Christi zu sein, zu hochstem Dienst an den Briiddern gerufen. Der Priester hat die
Laien nicht zu dirigieren, sondern zu inspirieren. Nicht nur der Laie hat auf den
Priester, sondern auch der Priester auf den Laien zu horen. In diesem Sinn schrieb
der altchristliche Bischof Cyprian an seine Gemeinde: ,Ich will nichts ohne euren
Rat und ohne Zustimmung des Volkes, allein auf meine private Meinung hin, tun®
(Eph 14,4). Auf solche Weise erhalten Christentum und Kirche den Charakter einer
hilfreichen Gemeinschaft.

IL

Aber, habe ich damit nicht wieder fruchtlose theologische Uberlegungen angestellt,
die man besser stillschweigend vorausgesetzt hitte, um sich sofort und unmittelbar
der spezifischen Laienarbeit und ihrer konkreten Praxis zuzuwenden? Im Gegen-



Der Laie in der Kirche — Bindung und Freiheit 417

teil! Gerade um der Praxis, nicht um der Theorie willen und nicht, um veraltete
Mifverstindnisse und Komplexe auszurdumen, glaubte ich auf die skizzierten Zu-
sammenhinge hinweisen zu sollen. Denn ohne Erkenntnis und Anerkenntnis dieser
Wahrheiten und ohne den Einstieg des Laien in den Dienst am Wort und Altar,
also in das Sakralamt der Kirche, gibt es erst recht kein Wirken und keine Stofkraft
in die Welt hinein.

Hier aber — und damit kommen wir der Praxis niher — in der Welt hat der
christliche Laie das fiir ihn spezifische Werk zu tun. Ihm, dem Laien, ist nach einem
Wort Pius® XII. die consecratio mundi aufgetragen. Natiirlich hat auch der Laie
als Stand — wie der Priester — einen Bezug zu den himmlischen Dingen. Beide
Stinde haben teil am himmlischen Erbe, sind berufen zum ewigen Heil. Freilich
nicht ganz in der gleichen Weise. Fraglos muf es in der Kirche Menschen geben, die
sich direkt und ausschlieflich das Reich Gottes angelegen sein lassen. Das ist die
Aufgabe der Priester und Monche. Sie sind, wie seinerzeit der Stamm Levi, befreit
vom planmifligen Einsatz im Werk dieser Welt. Anders die Laien. Thre Sache ist
der planmifige und direkte Einsatz in dieser Welt. Der Laie darf sich nicht wie
der Monch ausschlieflich den himmlischen Realititen widmen. Er hat das Werk
Gottes zu tun in dieser Welt, wie es nach dem Willen des Schépfers in dieser Welt
getan werden mufl. Insofern ist der Bezug und der Weg des Laien zum letzten Ziel
weniger direkt. Er fithrt zwangslaufig durch und iiber die Dinge dieser Welt.

Demgema8 ist die Stellung des Laien zu den Dingen dieser Welt eine andere als
die des Theologen. Der Laie hat sich fiir die Substanz der irdischen Dinge selbst
an und fiir sich zu interessieren. Fiir den Priester dagegen sind die Dinge dieser
Welt nicht so fast um ihrer selbst willen bedeutsam, sondern nur, insofern sie einen
Bezug zu Gott und zu den Seelen haben. Damit aber ist leicht die Gefahr verbun-
den, daB iiber dem Aspekt der Transzendenz die immanente Eigenwertigkeit der
Dinge dieser Welt tibersehen und der Respekt vor ihrer inneren Wahrheit und
Eigengesetzlichkeit verloren geht (Congar). Die Sicht ,nur vom Christlichen her®
kann leicht zu einer angeblich ,christlichen®, statt zu wahrhaft sachgerechter For-
schung und Arbeit auf den verschiedensten Gebieten fithren. Die Geschichte belehrt
uns: Das iibermiflige Engagement des Theologen im weltlichen Bereich ohne die
entsprechende Sachkenntnis im jeweiligen Fachgebiet hat nicht selten zu einer Be-
vormundung und Géngelung einer lingst miindig gewordenen Welt und F orschung
gefiihrt. Es sei nur an den klassischen Fall Galilei erinnert. Ob nicht die verbissene
Verweltlichung der Neuzeit eine Reaktion ist auf solch iibertriebene Jenseitigkeit?
Noch im nachtridentinischen Katholizismus glaubte Friedrich von Hiigel eine Hal-
tung streitbarer Abwehr und furchtsamen Miftrauens gegen die moderne Welt fest-
stellen zu miissen, und als Folge davon einen Mangel an ,inkarnatorischer Kraft*;
dieser Mangel aber sei eine wesentliche Ursache fiir die Gottentfremdung der
modernen Welt; es bestehe ein ursichlicher Zusammenhang zwischen »gottloser
Welt® und ,weltloser Religion“ (Alfons Auer). So kam es zu einer nicht in der Sache
selbst begriindeten Entfremdung der Fachleute gegeniiber Religion und Kirche. "
Naturforscher und Arzte, Philosophen und Politiker glaubten, gegen die Kirche
stehen zu miissen, wenn sie die Menschen aufriefen zum Selberdenken, zum Kampf



418 Franz X. Arnold

gegen Ignoranz und Aberglauben, gegen die Diffamierung der Vitalsphére und der
Welt des Profanen. Sie glaubten, in solchem Tun eine Forderung des Laien gegen
Ubergriffe des fachlich nicht zustindigen Theologen sehen zu miissen. Es geht nicht
an, meint Congar, solchen Protest mit dem Wort ,Laizismus® abzutun. Vielmehr
ist darin cine gesunde Laienhaltung zu sehen: die Haltung eines Menschen, der die
Welt und ihre Ordnungen selbst so ernst nimmt, dafl ihre Wahrheit nicht auf-
gehoben wird durch einen héheren, transzendenten Bezug. Solche Haltung aber steht
dem Laien zu: Er hat sich fiir die Substanz der irdischen Dinge selbst und direkt
Zu interessieren.

Die Heilsordnung hebt die Ordnung der Natur nicht auf, setzt sie vielmehr vor-
aus. Es gibt eine, wenn auch nicht absolute, Eigengesetzlichkeit der innerweltlichen
Kultursachgebiete. Dafiir ist ausschlieflich der Sachverstidndige, der Fachmann zu-
stindig, nicht der Theologe. Der Mathematiker hat sich bei sciner Arbeit an den
Lehrsitzen seines Faches, nicht am Glaubenswissen zu orientieren. Der Naturfor-
scher, der Physiker, der Chemiker, der Techniker hat die Gesetze und Mdglichkeiten
des Kosmos, der Biologe die Lebensgesetze der Organismen aus der Natur der
Dinge selbst zu ergriinden und nutzbar zu machen. Der Kiinstler ist gebunden an
die Harmonie der Farben, der Tone. Der Wirtschaftswissenschaftler hat die Prin-
zipien der okonomischen Rationalitit mit nichternem Sachverstand aus den wirt-
schaftlichen Gegebenheiten und Erfahrungen, nicht aber aus der Bibel zu schépfen.
Ebenso ist der Politiker in seinem Tun und Lassen an die in der Lage der Dinge
gegebenen Grenzen, Méoglichkeiten und Notwendigkeiten gebunden. Auf allen Ge-
bieten bedarf es, um sachlich richtig zu handeln, der moglichst genauen Sachkenntnis
im jeweiligen Wirklichkeitsbereich. Da aber jedes isolierte Fachwissen immer nur
T eilaspekte vermittelt, bedarf es der Erginzung und Vollendung durch andere Sach-
‘wissenschaften, die sich mit dem gleichen Gegenstand, wenn auch unter anderem
Aspekt, befassen. Aber auch diese Zusammenschau der verschiedenen Teilaspekte
fithrt dann nur zur vollen Wahrheit, wenn das erlangte Fachwissen eingeordnet
wird in den Gesamt-Kosmos und das gesami-menschliche Dasein. Jedem einzelnen
Kultursachgebiet ist sein Ort, sein Rang und Sinn in einem universalen System, in
der Hierarchie der Werte anzuweisen. Jeder weif}, wie sehr der Bestand der Mensch-
heit hente davon abhingt, ob es gelingt, die nachgerade libermichtig gewordenen
und zu totaler Eigenstindigkeit dringenden Berciche der Technik, der Wirtschaft
und des Staates einzuordnen in die Rangordnung der Werte, in den Gesamtaufbau
der Welt und des menschlichen Gemeinschaftslebens. Wie nie zuvor hat die neueste
Entwicklung der Technik uns heute die Sorge um den rechten Gebrauch der Materie
und um die Ordnung des menschlichen Zusammenlebens zur Pflicht gemacht (Auer).

Bei alledem geht es um die Welt und den Weltdienst des Laien, der in unserer
Zcit so aktuell ist wie kaum je zuvor. Dieser Dienst an der Welt und in ihr kann
nicht bestehen im Riickzug des Christen ins Ghetto, auch nicht in der Beschrankung
auf den ,moralischen Zwischenruf aus der gesicherten Bastion“. FEr fordert den
echten inkarnatorischen Einstieg des Laien in die Welt und ihre Milieus, das echte
Ernstnehmen der Welt und der Arbeit in ihr und neue Formen christlicher Ver-
wirklichung. Was der Mensch der Arbeit, der Technik, der Wirtschaft, heute fordert,



~

Der Laie in der Kirche — Bindung und Freiheit 419

das ist nicht Herablassung und Mitleid, sondern Anerkennung und Wiirdigung
seines Ranges, die Anerkennung, dafl auch seine Wissenschaft, die Naturwissen-
schaft, nicht, wie oft oberflichlich gesagt worden ist, materialistisch ist, sondern der
Sphére des Geistes angehort, dafl sie ist Einzug des Geistes in die Materie. Denn
was in der Forschung erkannt und in der Technik verwertet wird, ist die Natur-
gesetzlichkeit, Ordnung und geistige Struktur des Kosmos. Eine Art Vergeistigung
der befreiten Materie gibt dem Menschen die Moglichkeit, sein Denken, sein Kon-
nen, aber auch seine Liebe auszudehnen ins All. So gesehen, ist jede Entdeckung
der Wissenschaft, jede Erfindung der Technik eine Méglichkeit zum Dienst an Gott
und am Nichsten (von Hornstein). Wir miissen versuchen, den géttlichen Hinter-
grund und Zielsinn profaner und speziell naturwissenschaftlicher Erkenntnis und
technischen Tuns und damit die Grifle der heute filhrenden technischen und wirt-
schaftlichen Berufe sichtbar werden zu lassen.

Damit stehen wir vor der bedeutsamen Frage: Welche Stellung hat die Welt des
Laien und des Profanen im Plane Gottes? Sind Arbeit, Technik und Wirtschaft
Michte, die der Religion feindlich gegeniiberstehen? Oder geht es bei alledem nicht
immerzu darum, die Maglichkeiten des Kosmos zu verwirklichen? Geht nicht all
unser technisches und wirtschaftliches Kénnen letztlich aus der Schépfung hervor?
Hingt nicht auch dieses Schaffen von Dem ab, von dem das Johanues-Evangelium
sagt: ,Nichts ist geschaffen, was nicht von Thm, dem Logos, geschaffen wire“? —
Keine Frage: Die Welt ist Schopfung Gottes. Schopfung aber bedeutet Herkunft
aller Kreatur aus Gott und bestindige Abhéngigkeit des Geschaffenen von ihm.
Herkunft aus Gott bedeutet ferner die urspriingliche Gutheit der Schopfung. Dafl
auch und gerade der Mensch auf den Kosmos hin erschaffen ist, dessen Teil und
Herr er ist, ist die klare Aussage des biblischen Schépfungsberichts. Der christliche
Schépfungsglaube aber kulminiert darin, daB er alle Kreatur auf den Logos-Christus
hin bezieht, durch den alles geschaffen ist und in dessen Inkarnation das Sprechen
Gottes gipfelt.

Mitten hinein in diese Schopfungswirklichkeit aber ist der Laie gestellt. Seine
Aufgabe ist es, diese Wirklichkeit im Gehorsam gegen die vorgegebenen Ordnungen
und Moglichkeiten zu gestalten. Er wird dadurch, ob er es weifl oder nicht, zum
~Partner der géttlichen Weltgestaltung und Welterhaltung“. Im Umgang mit den
Dingen dieser Welt wird er der Wunder der Schépfung, ja des Schopfers selbst
inne. Noch nie waren, so bemerkt von Hornstein, die Zeichen des Schépfergottes so
stark, so leuchtend wis in unserer Zeit. ,Mehr als vermutlich in der ganzen bisheri-
gen Zeitrechnung hat Gott in den letzten 60 Jahren den Forschern geoffenbart. Nie-
mals legte er anderseits dem Forscher eine so erschreckende Macht in die Hinde.
Er wollte ja, dafl wir uns die Natur untertan machen, dafl wir ihr nicht wie Pflanze
und Tier verhaftet bleiben, und er gab uns jenen Funken seiner Schopferkraft, der
uns aus dem Naturwissen heraus Neues, Machtiges gestalten 13ft. So vollzieht der
Mensch den Anruf der Genesis, sich die Natur dienstbar zu machen, damit sein
Geist Freiheit erlange“. Und indem der Mensch das tut, eignet seinem Schaffen in
und an der Welt eine ,objektiv-religiose Qualitit. Eignet er sich diese auch sub-
jektiv an in Glaube und Liebe, alsdann ist er fromm. So fihrt denn die Frémmig-



420 Franz X. Arnold

- keit des Laien, des Christen in der Welt, nicht an der Welt vorbei, sondern durch
die Welt hindurch. Sie mufl am Stoff dieser Welt verwirklicht werden. Sie darf nicht
aussteigen aus der Schopfung im Sinn hellenistischer Mystik; vielmehr muf sie im
Geist der Bibel durch den Einstieg in die Welt zu Gott gelangen, der seine Schop-
fung bejaht und liebt. Die Welt, in der wir leben und arbeiten, ist elwas: Gottes
Schépfung ist sie. Und das Werk, das in und an dieser Welt geschieht, ist etwas:
Wissenschaft und Technik sind zutiefst gottlichen Ursprungs. Aber sie stellen dem
Menschen, dem Christen zumal, ebensoviele Probleme, wie sie deren 16sen. Viel-
leicht die wichtigste und schwerste dieser Aufgaben besteht darin, die Erkenntnisse
des naturwissenschaftlichen und technischen Zeitalters einzugliedern in das christ-
liche Weltbild. Hier liegt, sagt von Hornstein, eine ganz spezifische Laienaufgabe
fiir den Mann im Laboratorium, in der Fabrik, im Konstruktionssaal, im Bergwerk,
im Flugzeug, auf dem Baugeriist, in der Taucherglocke, im Leuchtturm, in der Atom-
stadt, im Studierzimmer und auch in der Redaktionsstube. — Es gilt, den Abgrund
zu iberbriicken, der seit Jahrhunderten die Welt des Laien und die des Priesters,
den Abgrund, der speziell Naturwissenschaft und Theologie getrennt hat. Den Weg
dazu hat kein Geringerer gewiesen als Max Planck mit dem Bekenntnis am Ende
seines Forscherlebens: ,Wenn also beide, Religion und Naturwissenschaft, zu ihrer
Betitigung des Glaubens an Gott bediirfen, so steht Gott fiir die eine am Anfang,
fiir die andere am Ende alles Denkens. Das richtungsweisende Wort in diesem
Kampf lautet von jeher und in alle Zukunft: Hin zu Gott*.

Freilich, dieser Weg ist in ein Dunkel gehillt. Die Schopfungsordnung ist nicht
unverletzt geblieben. Durch die Siinde des Menschen ist zundchst sein eigener Zu-
stand wesentlich verschlechtert, sein Geist getriibt, sein Wille und sein Organ fir
Gott geschwiicht. Aber die Siinde tat ihre Wirkung auch auf den Kosmos. Die ganze
Schopfung, nicht nur der Mensch, wurde in die zerstorerische Macht der Siinde mit
hineingerissen. ,Die ganze Schépfung seufzt und liegt in Wehen*, sagt Paulus. So
gibt es denn fortan nicht nur eine ,Welt*, die Schopfung Gottes ist, sondern auch
»Welt* als gottfeindliche Macht. Diese ,Welt liegt im argen, ist Augenlust, Flei-
scheslust und Hoffart des Lebens“. Ihr Herr ist ,der Fiirst dieser Welt“, der Vater der
Lige, der Widersacher von Anbeginn. Die Bibel belehrt uns, daf die gottfeindliche
Bewegung, die bei Luzifer anhob und bei Adam in die Welt des Menschen eingebro-
chen ist, im Lauf der Geschichte nicht abnimmt, sondern anwéchst und im Fiirsten
dieser Welt zur grofiten Weltmacht der Geschichte geworden ist. Die diabolische
Nebenstimme ,Ihr werdet sein wie Gott* — ruft und lockt der Menschen und sein
Schaffen in der Welt zum Aufruhr gegen Gott, zur Hybris, zur Autonomie. Nur
verschwommen und undeutlich erkennt der gefallene Mensch die den Dingen von
Gott einerschaffenen Sinnwerte und Ordnungen. Alles Schaffen an den Dingen
dieser Welt ist davon iberschattet. Insofern hat es einen gewissen Sinn, von der
<Damonie® der Technik, der Wirtschaft, der Politik und auch der Presse zu reden;
einer Damonie, die freilich nicht eigentlich eine solche der genannten Sachgebiete
ist, sondern eine solche des Menschen. Der Schatten Luzifers liegt tiber der gefalle-
nen Welt. Alle Kreatur ist der Fragwiirdigkeit, der Briichigkeit und Hinfilligkeit
anheim gegeben.



Der Laie in der Kirche — Bindung und Freiheit 421

Aber damit hat es nicht sein Bewenden. Die Séinde des Menschen hat die Bestim-
mung von Mensch und Kosmos zur Einheit und zum Frieden mit Gott zwar auf-
gehalten, aber nicht endgiiltig vereitelt. Es ist der Plan Gottes, niedergelegt in der

Bibel von der Genesis bis zur Geheimen Offenbarung, Mensch und Welt wieder teil-

nehmen zu lassen an seinem eigenen Leben, sic zu erheben zu seinem ,Tempel®,
zu seiner ,Stadt®, zu seinem ,Leib“, zu seiner ,Braut“; alles biblische Bilder, die
das Mysterium der Kirche und zugleich die Einigung zwischen Gott und Welt ver-
anschaulichen.

Der Weg aber, um diesen Plan zu verwirklichen, ist Jesus Christus, die Mitte der
Heilsgeschichte. In thm hat der ewige Logos eine wahre menschliche Natur angenom-
men und mit seiner gottheitlichen Person vereinigt. In Jesu menschlicher Natur aber
ist nicht nur jegliche menschliche Natur, sondern dariiber hinaus der ganze Kosmos
mit dem Logos in Verbindung gebracht und ihm als dem Haupte einverleibt. Chri-
stus ist ja nach Paulus nicht nur ,der Erstgeborene unter vielen Briidéern“ (R6m
§,29), sondern auch ,der Erstgeborene vor aller Kreatur® (Kol 1, 15), nicht nur das
~Haupt der Kirche* (Eph 1,22, Kol 1,1), sondern auch ,das Haupt der ganzen
Schépfung® (Eph 1,10, Kol 2,10). Der ganze Kosmos hat im Menschgewordenen ein
Jneues Haupt“ bekommen. Genau das meint der biblische Begriff , Anakephalaiosis®.
Er ist das Haupt aller, die im Himme] und auf der Erde sind, der Souverdn der
Schépfung, der Pantokrator. IThm ist das ,Reich®, die ,Herrschaft“ {ibertragen, die
er am Ende der Zeiten ,dem Vater zuriickgeben wird“ (1 Kor 15,24 u. 28).

Diese ,Herrschaft® Christi aber verteilt sich auf zwei: Epochen: einmal auf die
Weltzeit, die ,Zwischenzeit® zwischen seinem Kommen in der Inkarnation und
seinem Kommen in der endzeitlichen Parusie. Bereits in dieser unserer Weltzeit ist
das Reich Gottes wirksam, aber noch nicht in der Fiille seiner Macht. Die volle Ent-
faltung der Gottesherrschaft ist der zweiten Epoche vorbehalten, die erst in der
Endzeit mit der Wiederkunft des Herrn in der Parusie anbricht. In diesem Sinn ist
das Reich Gottes schon da und doch auch erst im Kommen. In der uns gegebenen
Zwischenzeit haben Mensch und Welt dem ,Reich der Endzeit® entgegenzuwachsen.
Nicht blof die Kirche, die sein Leib ist, sondern auch die iibrige Schopfung, deren
Haupt der Logos auf Grund seiner gottheitlichen Macht ist. — So ist denn die Welt
als Schopfung und Natur kein Gegensatz zum Reiche Gottes. Nicht nur die Kirche,
sondern auch die Welt hat Bezug zum Reich Gottes der Endzeit. Fraglos besteht
in dieser Zwischenzeit vor der Parusie die Zweiheit von Kirche und Welt. Jede
von ihnen hat ihre besonderen Aufgaben und Ordnungen. Diese Zweiheit der Ord-
nungen legt uns viele Fragen und Leiden auf (Congar).

Im Zusammenhang unseres Themas stellt sich die folgende Frage: Steht das, was
wir im profanen Bereich dieser Welt tun, dem kommenden Gottesreich der Endzeit
vollig fremd und indifferent gegeniiber? Ist lediglich das innere, geistliche Reich
der Seelen und der Seelsorge von Belang fiir das Reich Gottes, wihrend die tWelt
nur der Raum und die Gelegenheit fir die Werke von Glaube und Liebe, selbst
aber ohne Bedeutung ist fir das Reich Gottes der Endzeit? Oder haben auch die
Kultur, der wissenschaftliche Fortschritl, Technik und Produktion, Erschliefung der
wirtschaftlichen Giiter, Korperkultur und irdische Liebe — hat das alles irgend-

N



422 ‘ “ © Franz X. Arnold -

welche Beziehung auf die letzte Wirklichkeit des Reiches Gottes, und welcher Art
ist diese Beziehung?

- Die Antwort auf diese Frage ist nicht einheitlich. Reformatorische Denker haben
einen strengen Dualismus und Gegensatz statuiert zwischen dieser ,Welt“, die nach
ihrer Meinung ganz und radikal unter dem Gericht und der Verdammnis Gottes
steht, und einem wahrhaft eschatologischen Christentum. Dieser eschatologische
Weltpessimismus hat. auch eine katholische Parallele in der Contemptus-mundi-
Literatur jener neuplatonisch inspirierten Tradition, welche die ganze Wahrheit
in den Worten sieht: ,Die Gestalt dieser Welt vergeht®, — ,Was niitzt es dem
Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt, aber Schaden leidet an seiner Seele?“
Mit dem Unterschied freilich, daff diese katholische Linie nic sagen wollte, Schop-

fung und Natur seien vom Bosen.

Eine optimistischere Losung hat bereits Thomas von Aquin, der Begriinder eines
christlichen Humanismus, angebahnt mit der Lehre, dafl die Dinge dieser Welt nicht
nur Mittel sind fir sakrale Zwecke, sondern einen Eigenwert darstellen. Dieser Ge-
danke wird neuerdings vom Inkarnationsgeheimnis her weiter ausgebaut. Es sind
vor allem franzosische Theologen wie Msgr. de Solages, Teilhard de Chardin, Mon-
tuclard und Thils, die in jingster Zeit den Ruf nach einer ,,Theologie der irdischen
Wirklichkeiten” erhoben haben. Je mehr die Philosophen verzweifeln am Sinn von
Welt und Gesdhichte, desto energischer bemiihen sich nun die Theologen, einen
Zusammenhang aufzudecken zwischen dem kosmischen Prozef und dem Tun dieser
Welt einerseits und dem Reich Gottes der Endzeit anderseits. Nicht blof das un-
mittelbar priesterliche, prophetische und seelsorgliche Wirken der Kirche an den
Seelen, so sagen sie, sondern auch der Weltdienst der Laien habe eine aktive Funk-
tion, Welt und Geschichte dem Tag der Parusie entgegenzufithren. Transzendente

" Kréfte bedienen sich menschlicher Anstrengung, um Welt und Menschen vorzuberei-
ten auf die Endzeit. Da doch das Universum letztlich eine Einheit bilde, und da die
Erlésungstat Christi den gesamten Kosmos umgreife, glauben jene Theologen, von
einer Art ,fortschreitender Vergeistlichung® der irdischen Wirklichkeiten sprechen
zu konnen. Die wachsende Teilnahme aller am geistigen und kulturellen Leben er-
leichtere den ,transformierenden Einflufl der Gnade“ auch auf den kulturellen und
sozialen Bereich. — Mag sein, daf} hier der Zusammenhang zwischen der Welt des
Profanen und dem Reich Gottes teilweise iiberschitzt wird, jedenfalls aber verdient
das neverwachte Fragen nach einer ,Theologie der irdischen Wirklichkeiten“ die
intensive Zusammenarbeit von Laien und Theologen. Ohne die Mitarbeit der Laien
kommen wir hier nicht weiter.

Soviel scheint mir sicher: Die Offenbarung selbst 1if}t keinen Zweifel, dafl im
Plane Gottes diese unsere Welt und das Reich Gottes zu einer letzten Einheit be-
stimmt sind, dafl das gesamte Universum einem gemeinsamen Endziel zuschreitet.
Alle Kreatur, nicht nur der Mensch, strebt nach der Wiederherstellung ihrer durch
die Sunde verlorenen Integritat. Der ganze Kosmos hat die Bestimmung, durch den
Geist des Herrn zom , Tempel Gottes®, zum Subjekt der Vollendung zu werden in
der Endzeit. ,Ein never Himmel und eine neue Erde“ ist verheiflen fiir den Tag
Christi. Die Energien aber, welche dieses Reich der Vollendung vorbereiten, sind



N

Der Laie in der Kirche — Bindung und Freiheit - - 423

bereits hienieden wirksam; nicht nur in der Kirche, sondern auch in der Welt wirkt
der Logos. Freilich, alles menschliche Bemithen ist ambivalent, unsicher und immer-
fort begleitet vom diabolischen Gegenschlag. In dieser unserer Zwischenzeit bleibt
die Geschichte der Zweikampf zwischen Michael und Luzifer, zwischen Gott und
dem Widersacher. Immerzu toben sich die diabolischen Méchte darin aus. Der Herr
der Geschichte aber ist und bleibt Gott, der ein Gott der Gerechtigkeit, der Liebe
und der Vorsehung ist. Mitten hindurch durch das Grauen der Zeit und durch die
Katastrophen der Geschichte baut doch Gott das Reich Gottes. Wir wissen: das Reich
Gottes iibersteigt alle menschlichen, alle kosmischen Maglichkeiten; es kann nur
von oben geschenkt werden. Und doch braucht dieses Geschenk von oben jenes dispo-
nierende Vorbereiten von unten her nicht auszuschlieRen, ohne das die Welt die
Dimensionen nicht hatte, um jenes Geschenk von oben aufzunehmen. Welche Per-
spektiven ergeben sich daraus fiir die Theologie der irdischen Wirklichkeiten und
fiir das Werk des Laien in der Welt!

%

Franz X. von Hornstein hat rechi: Kein Pantheismus und kein Sdkularismus sieht
die Welt des Laien, die Dinge dieser Welt in solch echter, dichter Wirklichkeit, wie
sie aufleuchtet in der Botschaft von der Schépfung durch den persénlichen Gott und
im Mysterium von der Inkarnation des Logos. Die Welt, in der wir leben, ist etwas;
und die Arbeit, die wir tun in dieser Welt und an dieser Welt, ist efwas. Fiir Nich-
tigkeiten ist der ewige Logos nicht Mensch geworden. Er ist herabgestiegen, um
diese Welt heimzuholen am Tage Christi, wo ,Gott alles in allem sein wird und
alles thm unterworfen® (1 Kor 15,28). — Auf diese Hoffnung hin sind wir erlost.
Auf diese Hoffnung hin tun wir unsere Arbeit in und an dieser Welt. Worin immer -
diese Arbeit bestehen mag, jede birgt in sich die Moglichkeit zum Dienst fir Gott
und am Nichsten.

Schrifttum: Auer, Alfons, Zur theologischen Grundlegung einer christlichen Laien-
frommigkeit. 1n: Th. Filthaut u. J. A. Jungmann, Verkiindigung und Glaube. Freiburg
1958 (Herder). Ebd. F. X. von Hornstein, Seelsorge im Zeitalter der Technik. —
Besonders: Yves Congar, Der Laie. Stuttgart 1958 (Schwabenverlag). — F. X, Ar-
nold, Glaubensverkiindigung und Glaubensgemeinschaft. Disseldorf 1955 (Patmos-Ver-
lag), Kapitel: Kirche und Laientum.






