
Die Frömmigkeit des Weltpriesters* 

Von Univ.-Prof. DDr. Herbert Doms, Münster i. W. 

I. 

Theologisdie Grundlegung 

Der Weihe char akter als Grundlage priesterlicher Heiligkeit 

Ich will für meine Betrachtungen nicht den Gedanken des status, eines dauernden 
Standes in der Gesellschaft der Kirche, zugrunde legen, aus dem man die besondere 
Verpflichtung zum Vollkommenheitsstreben ableiten kann, wie es der hl. Thomas 
für den Ordensstand und für den Stand der Bischöfe als von geweihten Personen, 
die unwiderruflich die Verpflichtung der Hingabe an ihre Diözese haben, ausführt. 
Ich will von dem Gedanken des hl. Thom. II, II qu. 184, a. 8 ausgehen: sie mani- 
festum est excellere praeeminentiam ordinis quantum ad dignitatem, quia per 
sacrum ordinem aliquis deputatur ad dignissima ministeria, quibus ipsi Christo ser- 
vitur in sacramento altaris; ad quod requiritur maior sanetitas interior, quam 
requirat etiam religionis status (so steht offenbar der Ordo [das Priestertum] höher 
[als der Ordensstand], was die Würde angeht. Denn durch die heilige Weihe wird 
der Mensch zu den erhabensten Diensten bestimmt, durch die man Christus selbst 
im Altarssakrament dient; dazu ist eine größere innere Heiligkeit erfordert als selbst 
für den Ordensstand). Zur Begründung macht der Aquinate geltend: Der Mönch soll 
durch Nachahmung der sacerdotales ordines ad divina ascendere. Daher wiegen 
Verstöße gegen die Heiligkeit bei Priestern schwerer. 

Diese Sicht fußt auf der Bedeutung des Weihecharakters, wodurch der Priester 
befähigt wird, dasjenige, was zum Kult Gottes gehört, aktiv zu tun, während der 
Laie nur zu passiver Teilnahme daran durch den Taufcharakter befähigt ist. Schee- 
ben sagt, der Tauf charakter bewirkte die Zugehörigkeit zum gottmenschlichen Haupte 
des corpus Christi mysticum als Glied, er sei Reflex und Abdruck des gottmensch- 
lichen Charakters des Hauptes, des Siegels, wodurch der Mensch Christus mit der 
zweiten göttlichen Person hypostatisch verbunden ist. 

Wenn man sagen darf, daß die laufe mit Christus verähnlicht, insofern er durch 
den Tod hindurchging und in der Auferstehung seine endgültige Existenzform der 
Herrlichkeit empfing, so kann man die Verähnlichung in der Priesterweihe vielleicht 
so kennzeichnen, daß sie das Zeichen Jesu Christi bewirkt, insofern er im Kreuzes- 
opfer sein Priestertum vollzog und sein ewiges Hohe priestertum als Haupt seiner 
Kirche einleitete. Der Taufe folgt die Fähigkeit zur Teilnahme am allgemeinen 
Priestertum, insbesondere zur geistigen Teilnahme am eucharistischen Opfer, aber 
ohne Fähigkeit zur aktiven Setzung des Konsekrationsaktes der Messe. Der Prie- 
sterweihe dagegen folgt die Fähigkeit zu dieser aktiven Setzung und zu anderen 

* Der Beitrag geht auf einen Vortrag zurück, der in Würzburg (Oktober 1958) auf einer 
Tagung von Moraltheologen gehalten wurde. 



Die Frömmigkeit des Wellpriesters 425 

Sakramentsspendungen als Werkzeug. Damit eröffnet sich für den Priester ein 
Wirkbereich, der dem aretauften Laien unzugänglich ist, und der in jedem einzelnen 
Akt eine direkte, werkzeugliche Mitwirkung am Heilswirken Christi beinhaltet. 

Es kann nicht zweitelnaii sein, daß der Charakter des Weihesakramentes den 
Priester objektiv tiefer am Priestertum Christi teilnehmen läßt, als es beim Laien 
der Fall ist. Das besagt eine höhere objektive Würde seiner Person, eine tiefere, 
unverlierbare Grundlage zum Leben innerhalb des corpus Christi mysticum, den 
Auftrag zu einer heilsvermittelnden Tätigkeit unter den Menschen, die ihrem Inhalt 
nach an Wertrang weit über die dem Laien möglichen sozialen Akte hinausgeht, 
und ein Unterpfand göttlicher besonderer Gnadenhilfen für die Ausübung dieser 
Tätigkeit. Es besagt, daß die Berufsbetätigung des Priesters als Priester eine un- 
mittelbar auf Gott und Gottes Heilsplan gerichtete Betätigung ist, Betätigung der 
Religion. Das ist beim Laien nicht so, es sei denn, daß er Religiose ist. 

Wenn nun schon aus dem Getauftsein und der daraus sich ergebenden Zugehörig- 
keit zu Christus und Einwohnung des Hl. Geistes nach 1 Kor 6 sich für jeden Chri- 
sten religiös-sittliche Möglichkeiten und Pflichten • ein Geist sein mit Christus, 
Enthaltung von Unzucht • ergeben, so müssen wir schließen, daß sich aus der Prie- 
sterweihe noch höhere Möglichkeiten und Pflichten ergeben. Denn die Zugehörig- 
keit zu Christus ist objektiv tiefer und enger geworden, und ebenso ist der Besitz 
des Hl. Geistes vertieft und gestärkt worden. Beides aber bringt die Verpflichtung 
mit, dieser vertieften Zugehörigkeit und Einwohnung im subjektiven Frömmigkeits- 
leben dauernd zu entsprechen. Denn der priesterliche Charakter ist nicht eine vor- 
übergehende oder verlierbare Gabe, sondern eine unverlierbare Besiegelung der 
ganzen Person. Ein solches inneres sakramentales Zeichen ist bei seiner Setzung als 
sacramentum et res eine neue und neuartige Verbindung des Weihekandidaten mit 
dem gottmenschlichen Haupte des corpus Christi mysticum, und durch Vermittlung 
dieser Siegelung der Person eine neuartige Teilnahme an dem das corpus Christi 
mysticum belebenden Hl. Geiste, und zwar in der Richtung auf jene Aufgaben und 
Gefahren hin, denen der Priester in seiner Berufsstellung innerhalb des corpus 
Christi mysticum sich gegenübergestellt sieht. Der sakramentale Charakter des 
Priesters bleibt aber auch später für seinen Träger als Unterpfand, daß das gott- 
menschliche Haupt ihm diese Gnadengaben erhalten und mehren will. Das besagt, 
daß sich für den Weihekandidaten und den Priester die Pflicht ergibt, diese Gnaden- 
gaben, die über diejenigen des Laien, der der Priester ja selbst einmal vor der 
Weihe war, weit hinausgehen, anzunehmen, zu bewahren und in sich mehren zu 
lassen. Es wird also hier ein größeres, ernsteres Heiligkeitsstreben gefordert als vom 
Laien, aus dem Wesen des Weihesakraments heraus. 

Die aus dem Weihecharakter sich ergebenden religiös-sittlichen Möglichkeiten 
und Pflichten 

Die priesterliche Qualifikation und die damit verbundenen Vollmachten werden 
nun zunächst erteilt zum Zwecke der aktiven Teilnahme an den Kulthandlungen 
Christi. Während die Teilnahme der Laien an den Kulthandlungen Christi mit 



426 . Herbert Doms 

Rücksicht auf die Sakramente eine vorwiegend pathische ist • vorwiegend, weil 
auch der Laie in Ausnahmefällen die Taufe spenden kann, und weil sich Braut und 
Bräutigam selbst das Ehesakrament spenden •, ist der Priester zu einer aktiven 
Teilnahme an den Kulthandlungen Christi befähigt und berufen, insbesondere zur 
Darbringung des eucharistischen Opfers. Wenn auch Christus selbst der offerens 
principalis ist (Trid., Denz. 940: Una enim eademque est hostia, idem nunc offerens 
sacerdotum ministerio, qui se ipsum tunc in cruce obtulit), so hat er sich doch nur 
ein einziges Mal, bei der Feier der hl. Eucharistie im Abendmahlssaale, allein, ohne 
Hilfe anderer Menschen eucharistisch geopfert. Seitdem tut er es immer nur sacer- 
dotum ministerio, damit sein, des Hauptes, Opfer das Opfer seiner Kirche werde, 
die es durch ihre in der Priesterweihe dafür besonders qualifizierten und heraus- 
gehobenen Organe darbringt. Es ist die gewaltigste und heiligste Handlung, die 
ein Mensch mit seinem Willensakt dank seiner durch das Weihesakrament bewirk- 
ten besonderen Ähnlichkeit mit Christus als Opferpriester verrichten kann, in innig- 
ster Vereinigung mit dem sich selbst opfernden gottmenschlichen Hohenpriester. 
Zwar wird die Opferhandlung auch vollzogen, wenn der Priester nur den Willen 
mit Christus gemein hat, die Wandlung zu vollziehen, ohne aber in der übernatür- 
lichen Gesinnung der liebenden und gehorsamen Selbsthingabe mit dem Herrn über- 
einzustimmen und gnadenhaft verbunden zu sein. Aber es wäre eine Spaltung zwi- 
schen der Person des Priesters und ihrem gewaltigsten freien Akt, würde der Priester 
sich persönlich seinem Herrn vorenthalten, während er sich ihm zum dienenden 
Werkzeuge anbietet; er würde sich von der höchsten Applikation des Kreuzesopfers 
in der Welt ausschließen, während er sie, ja dadurch daß er sie vollzieht; er sagte 
nicht bedingungslos ja zum Opfer Christi, sondern zugleich ja und nein, er vollzöge 

eine Seinslüge. 
Und auch wenn der Priester im Stande der heiligmachenden Gnade bei der Zele- 

bration steht, so ist doch zwischen seiner Heiligkeit und derjenigen des offerens 
principalis ein so großer Abstand, daß er gebieterisch durch diese seine Amtsfunk- 
tion zum ehrlichen Streben nach größerer Heiligkeit aufgerufen ist. Aber ist dies 
nicht auch der Laie, wenn er kommuniziert und wenn er am Meßopfer teilnimmt? 
Es scheint mir so zu liegen: Bei der hl. Kommunion wird die Vereinigung mit dem 
Herrn gerade als Frucht des Opfers zum Zwecke des Aufstiegs in der Heiligkeit 
persönlich gefeiert, und gewiß setzt auch dies den Willen zum Aufstieg voraus, aber 
das Maß des guten Willens wirkt sich direkt nur im Empfänger selbst aus. Und auch 
die Beteiligung des Laien an der Opferhandlung der hl. Messe ist nicht so, daß ihr 
Zustandekommen von seiner Beteiligung abhängig wäre. Beim zelebrierenden Prie- 
ster dagegen ist der Konsekrationsakt seiner Person hie et nunc der Akt, durch den 
Christus sein Opfer gegenwärtig setzt, durch den der Opferakt Christi hie et nunc 
Wirklichkeit ist, durch den die Kirche dem Vater seinen sich opfernden Sohn dar- 
bietet. Der Priester ist Mittelsperson unter dem gottmenschlichen Mittler zwischen 
Gott und den Menschen. Welche Aufgabe! Er darf sich hier gar nicht mehr selbst 
gehören, sich bruchstückhaft vorenthalten wollen. Der Akt verlangt, daß er sich 
selbst ganz zu entsagen bereit sei, daß er nur Diener sei dessen, der am Kreuze sich 
selbst ganz entsagte. Die Tatsache, Christus ganz zu gehören, soll zwar gewiß jedem 



Die Frömmigkeit des Weltpriesters 427% 

Christen vor Augen stehen, und sie soll seine Einstellung zum Herrn wie auch zu 
seinem Leben in der Welt und in der Zeit mitbestimmen. Aber für den Priester ist 
die Zelebration des hl. Opfers, zu der er als Priester auch unabhängig von seelsorg- 
lichen Beruf sauf gaben generell verpflichtet ist, jedesmal ein Indienstgenommenwer- 
den von Christus in einer übernatürlichen Tiefe, wie es dies im Leben des Laien 
nicht gibt1; akzidentell, unter dem Gesichtspunkt gnadenhafter Vollendung, kann 
Christus natürlich auch den getauften Laien in ganzer Person in Anspruch nehmen, 
etwa im Martyrium oder in der mystischen Vollendung. Aber der Laie ist durch 
keinen ihm als Laien beruflich notwendig aufgegebenen Akt so sehr dazu auf- 
gerufen, sich als •Sklave Jesu Christi" zu wissen und sich in voller Bereitschaft 
Christus zur Verfügung zu stellen, wie der Priester durch die Berufspflicht der 
Konsekration. Christus hat ihn tiefer an sich herangezogen und fester an sich gefes- 
selt als den Laien und erwartet die sittlich-religiöse Realisierung dieser persönlichen 
Beziehung vom Priester. 

Und noch ein zweites Moment wird dem Priester beruflich durch die Zelebrations- 
pflicht näher gebracht als dem Laien, was für die persönliche Frömmigkeitspilege 
von höchster Bedeutung ist: die persönliche Bereitschaft zum Opfer, ja das frei- 
willige Opfer. Wenn der Priester bei der Transsubstantiation so hoch erhoben ist, 
daß er in persona Christi die Wandlungsworte spricht, dann wäre es wohl das An- 
gemessenste, wenn die Einheit mit Christus so groß wäre, daß er mit den Worten 
Hoc est corpus meum, und Hie est calix sanguinis mei stets auch seine eigene Person 
vorbehaltlos dem himmlischen Vater darbrächte. Denn die Selbsthingabe des Herrn 
für seinen mystischen Leib zur Verherrlichung des Vaters erfolgt ja jeweils nur per 
ministerium huius sacerdotis, und die Wandlungsworte werden in persona Christi 
gesprochen und fordern die übernatürliche Gesinnungseinheit mit dem sich opfern- 
den Herrn. 

Und nehmen wir die anderen Sakramente, die der Priester spendet, insbeson- 
dere das Bußsakrament. Es scheint mir, daß für die Verwaltung dieses Sakra- 
ments außer dem notwendigen theoretischen theologischen Wissen noch ein doppel- 
tes Wissen • ich will nicht sagen: erforderlich, aber höchst wünschenswert wäre; ein 
übernatürliches Erfahrungswissen über das, was die Sünde ist, und über die Größe 
der göttlichen Barmherzigkeit. Beides aber ist nur auf dem Wege eines sehr tiefen 
eigenen Verkehrs mit Gott zu erlangen. Und dazu würde dann noch ein Abglanz der 
Heilandsliebe gehören, die offen und furchtlos, aber auch weise und zart macht, und 
die es versteht, in den Grund der Seele schmerzlos hineingreifen und ihn für das 
Eintreten des Herrn zu öffnen. Dies alles ist auch für die Spendung der heiligen 
Ölung erforderlich, und dazu noch eine Ausstrahlungskraft hinsichtlich der göttlichen 
Tugend der Hoffnung, deren der Schwerkranke so sehr bedarf. 

Beim Vollzug des heiligen Opfers wie bei der Spendung aller Sakramente weiß 
sich der theologisch geschulte Priester als Werkzeug Jesu Christi, der immer der 
eigentliche Spender ist. Er ist ein Werkzeug der Erlöserliebe. Das ist er auch, wenn 

1 Beim hl. Albertus Magnus steht irgendwo, daß das hl. Meßopfer darzubringen etwas 
viel Größeres sei, als zu kommunizieren. 



428 Herbert Doms 

er das Wort Gottes verkündet, und wenn er die Gläubigen autoritär anleitet, den 
Weg des Heiles zu gehen. 

Es ist etwas Gewaltiges um die Verkündigung des Gotteswortes, da der Herr 
(Lk 10,16) sagt: •Wer euch hört, hört mich, wer euch verwirft, der verwirft mich, 
wer aber mich verwirft, der verwirft den, der mich gesandt hat." Auch der heilige 
Paulus ist sich bewußt, daß er nicht nur im Namen Gottes und Christi mahnt, son- 
dern daß es Gott selbst ist, •der durch uns mahnt" (2 Kor 5,20), und (ebenda 13, 
3.4): •daß Christus in mir redet". Es gehört deshalb zu den Berufspflichten des 
Priesters, daß er eine der Offenbarung konforme tiefe Sicht der übernatürlichen 
Wirklichkeit, aus der, in der und auf die hin wir leben, besitze. Ich habe mit Absicht 
nicht etwa formuliert: eine zuverlässige Kenntnis der Glaubenssätze. Mit einer Ein- 
prägung und einem intellektuellen Verständnis der Glaubenssätze und ihrer Zu- 
sammenhänge fängt es an, aber das schafft noch kein Leben. Denn wir glauben nicht 
an Sätze, sondern an Wirklichkeiten, und dieses Glauben darf nicht bei dem intellek- 
tuellen Fürwahrhalten stehenbleiben, sondern ruft danach, daß wir den Glaubens- 
wirklichkeiten, die in den Glaubenssätzen ausgesagt werden, uns Tag für Tag ge- 
genüberstellen. Das verlangt den Lebensvollzug aus dem Glauben, in tiefem Gebet 
und sittlich-religiöser Lebensgestaltung. Und der Priester hat die Aufgabe, nicht 
allein zu einer richtigen, sondern zu einer lebenzeugenden Aufnahme des Glaubens- 
gutes der Mittler in amtlicher Sendungsfunktion von Jesus Christus und seiner 
Kirche her zu sein. Es gilt auch hier wie bei der Verwaltung der Sakramente: Sacer- 
dos repraesentat Christum mediatorem (Bonaventura). Das heißt: Es geht hier nicht 
nur darum, daß Predigt und Katechese in dem Sinne nach Inhalt und Form gut 
aufgebaut sind, wie es in der Homiletik und Katechetik gelehrt werden kann und 
gelehrt wird. Es geht außerdem darum, daß die Persönlichkeit des predigenden und 
lehrenden Priesters das an sich selbst anschaulich werden läßt, oder als religiös-sitt- 
lich völlig ernst genommene, lebendig geglaubte, gehoffte und geliebte übernatür- 
liche Wirklichkeit glaubhaft bezeugt, was sie lehrt. Wo kraft der rechtmäßigen 
missio canonica gelehrt wird, da spricht Christus selbst, wie wir schon sahen. 

Gewiß ist das auch bei dem mit der missio ausgestatteten Laien der Fall. Und 
auch beim Laien wird es gar sehr darauf ankommen, daß er tief in lebendigem 
Glauben durchdrungen ist von dem, was er die Kinder lehrt, und daß er durch die 
Lauterkeit und Gottverbundenheit seiner Person als glaubwürdiger Zeuge Jesu 
Christi wirkt. Aber beim Priester liegt noch etwas anderes vor. Er repräsentiert 
kraft seiner Weihe sakramental in besonderem, prägnantem Sinne Christus den 
Mittler. Und diese besondere Würde lebendig zu realisieren, ist anspruchsvoller als 
die Realisierung der allgemeinen Christenwürde durch einen Laien. Der Catechis- 
mus Romanus sagt dazu im Prooemium: •Alle Lehren, die den Christen vorgetragen 
werden müssen, sind in der Offenbarung enthalten, und diese umfaßt die Hl. Schrift 
und die mündliche Überlieferung. So soll denn der Seelsorger hierin betrachten Tag 
und Nacht, eingedenk jener Mahnung des hl. Paulus an Timotheus, die jeder Prie- 
ster in der Seelsorge auf sich beziehen muß" (1 Tim 4,12-16; 2 Tim 3,15-17). In 
diesen Texten mahnt der Apostel den Timotheus, den Gläubigen ein Vorbild zu 
sein,   die bei der Handauflegung   empfangene Gnadengabe nicht brach   liegen- 



Die Frömmigkeit des Weltpriesters 429 

zulassen, sich durch die hl. Schriften zur Vollkommenheit und zu jeglichem guten 
Werk ausrüsten zu lassen. 

Es sei hier eine Bemerkung gestattet. Man kann sich zweifellos mit innerem, aber wissen- 
schaftlichem, allein auf die Erkenntnis gerichtetem Interesse mit der Hl. Schrift, mit Glau- 
benslehren, mit Fragen des sittlichen Lebens, mit der Liturgie usw. beschäftigen, ohne sie 
für das persönliche religiöse Leben fruchtbar zu machen. Man studiert, denkt nach, aber 
meditiert nicht religiös, durchbetet die Inhalte nicht. Der Seelsorgspriester kann sich fleißig 
auf Bibelstunden, auf die Predigt und Katechese vorbereiten, aber das kann auch alles rein 
rational bleiben oder auch rein psychologisch und didaktisch durchdacht werden. Es fehlt 
wohl nicht selten der erste Schritt, die Phase der persönlichen, existenziellen, natürlich- 
übernatürlich-religiösen Aneignung, man macht gleich den zweiten Schritt, nämlich die Ver- 
arbeitung des Inhalts für die Darbietung, ohne den Inhalt selbst betend durchzumeditieren. 
Und, wenn man sich des Fehlers nicht bewußt wird, so kann man schließlich der Meinung 
sein, daß man ja viel betrachte, während man in Wirklichkeit nur mit mehr oder weniger 
natürlichen Überlegungen bemüht ist, die zu verkündenden Inhalte an die Gläubigen in 
homiletisch und didaktisch richtiger Weise weiterzuleiten. Das Christusleben in der eigenen 
Seele aber wird nicht gepflegt, die Bedeutung der spezifisch priesterlichen Frömmigkeit für 
die Verkündigung wird nicht oder doch nicht voll gewürdigt. Andererseits wird für einen 
Seelsorger, der regelmäßig tief betet, die Vorbereitung auf Predigt und Katechese auch 
ohne große Mühe eine Erfüllung der Mahnung des Cat. Rom. zur Betrachtung bei Tag und 
Nacht werden, und auch das Predigen und Katechesieren selbst. 

Die Verschiedenheit der Fundamente 

der Weltpriester- und Laienfrömmigkeit 

Es mag wohl an dieser Stelle erlaubt sein, einen Blick auf die sittlich-religiöse 
Erziehertätigkeit christlicher Eltern zu werfen. Ohne Zweifel ist diesen eine ähnliche 
Aufgabe an ihren Kindern, wie den Priestern in Katechese, Beichtunterricht usw., 
von Gott anvertraut; dafür haben sie aus dem Ehesakrament besondere Gnaden- 
gaben empfangen. Es ist auch sicher, daß ihre lebendige Frömmigkeit erfordert ist, 
damit sie ihre Erzieheraufgabe für die natürliche Charakterentwicklung und für das 
übernatürliche Leben ihrer Kinder in Mitwirkung mit der Gnade gut erfüllen. Aber 
das Fundament ihres Erziehungsrechts und ihrer Erzieherpflicht ist zunächst ein 
ganz anderes als dasjenige des Priesters. Es liegt eben in ihrer natürlichen Eltern- 
schaft, während es beim Priester in der sakramentalen repraesentatio Christi 
mediatoris und der missio canonica seitens der Kirche begründet ist. Man wird 
einwenden, daß auch Vater und Mutter Stellvertreter Gottes für das Kind sind. Gut. 
Aber nicht unmittelbar für denselben Lebensbereich wie der Priester. Der Priester 
steht im Dienste des Missionsbefehls Christi: Gehet hin und lehret alle Völker, und: 
Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch. Die Eltern werden ihre natür- 
liche und übernatürliche Eignung als Erzieher ihrer Kinder in übernatürlicher Hin- 
sicht zunächst dadurch erreichen, daß sie ihr gegenseitiges Verhältnis als eine sakra- 
mentale, wirkmächtige Abspiegelung des Christus-Kirche-Verhältnisses sehr ernst 
nehmen, das dann eo ipso eine hohe Schule der selbstlosen, von Christus geheiligten 
Liebe ist, und eine ihrem allgemeinen Christenstand und christlichen Ehestand ent- 
sprechende Frömmigkeit üben. Dazu gehört auch, daß sie sich als Repräsentanten 
des Willens Gottes und Christi ihren Kindern gegenüber wissen. Diese sind für sie 



430 Herbert Doms 

Gegenstand einer gemeinsamen Liebe, die auf dem Fundament gegenseitiger Liebe 
aufruht. Das Elternhaus und die Frömmigkeit der Eltern haben normalerweise ihre 
große und kaum vertretbare Bedeutung für die Heiligung der Kinder hinsichtlich 
ihrer Heranbildung zu geraden, unverbogenen, sittlich richtig ausgerichteten und 
christlich-religiösen Charakteren; aber normalerweise hat daneben die Tätigkeit 
des Priesters im Religionsunterricht, Beicht- und Kommunionunterricht, in der Kin- 
derpredigt und in der hl. Beichte eine ganz andere Aufgabe. Die Kinder werden 
hier durch die Person des Priesters hindurch unmittelbar die Stimme Jesu hören, 
viel unmittelbarer noch als durch die Stimme der Eltern. Im Bewußtsein der Kinder 
stehen für ihre Sicht der Eltern die natürlichen Erfahrungen im Vordergrund, für 
ihre Sicht des Priesters aber die religiösen und Glaubensmomente. Diese Kennzeich- 
nung des Sachverhalts will hervorheben, daß in der natürlich-übernatürlichen Ein- 
heit der Auswirkung der Persönlichkeiten der Eltern einerseits, des Priesters ande- 
rerseits das sakramental-übernatürliche Moment beim Priester aus sich stärker und 
betonter ist, unbeschadet der Möglichkeit, daß kraft des Maßes der übernatürlichen 
Caritas es im Einzelfall auch umgekehrt sein kann. 

Weltpriesterfrommigke.it und Ordensfrömmigkeit 

Die Verschiedenheit der Fundamente christlicher Laienfrömmigkeit einerseits und 
der Frömmigkeit des Weltpriesters andererseits dürfte genügend herausgestellt sein. 
Aber wie steht es hinsichtlich der Frömmigkeit des Weltpriesters im Vergleich zu 
derjenigen des Ordensmannes? Gemeint ist hier der Ordensmann als Ordensmann, 
nicht der Ordensmann als Priester, der sich natürlich durch die aus dem priester- 
lichen Charakter und den darauf etwa aufruhenden Vollmachten und priesterlichen 
Aufgaben dem Frömmigkeitstyp des Weltpriesters noch erheblich nähert2. 

Ich glaube, wir können die verschiedene Situation von Weltpriester und Ordens- 
mann etwa folgendermaßen charakterisieren: Der Weltpriester steht qua Priester 
in der Welt als sakramentaler Repräsentant Christi des Mittlers, teilhabend an der 
Haltung und Aufgabe Christi des Bräutigams gegenüber seiner Braut, der Kirche. 
Seiner Frömmigkeit ist weitgehend nicht nur die soziale Berufsaufgabe, sondern 
durch seine sakramentalen und die darauf aufruhenden jurisdiktioneilen Vollmach- 
ten die Amtsaufgabe gestellt, ein natürlich-übernatürlich von Christus erfüllter 
Zeuge des Herrn zu sein und der Welt die Heiligung und beginnende Verklärung 
durch den Erlöser und sein Werk zu vermitteln. Insofern steht der Priester in der 
Blick- und Tätigkeitsrichtung Christi auf die Welt hin. Insofern aber der Priester 
selbst ein erlösungsbedürftiges Glied der Kirche ist, steht er in der Blickrichtung 
der Kirche auf Christus hin. In dieser Richtung steht er auch, insofern er als Liturge 
und als spezifisch priesterlicher Beter z. B. an einem Sterbelager die Anbetung und 
die Bitten der Kirche repräsentativ vor Gott bringt und Christus anruft. Der Aus- 
gangspunkt für den Weltpriester ist sein als Ruf Christi verstandener Wunsch, als 

2 Vgl. hierfür wie für viele andere einschlägige Fragen: Erich Puzik, Zur Asxese 
des Weltpriestertums, in: Sacramentum ordinis, Geschichtl. u. systemat. Beiträge, hsg. v. 
Puzik und Kuß, Breslau o. J. (1942), S. 257•300. 



Die Frömmigkeit des Weltpriesters 431 

Werkzeug des Herrn in seinem Hohenpriesteramt, Königs- und Prophetenamt für 
die Erhaltung, Pflege und Ausbreitung des übernatürlichen Lebens in der Welt 
seine Person einzusetzen. Der Ausgangspunkt für den Mönch ist die Sorge um das 
eine Notwendige, das eigene Heil, das in der Welt mehr bedroht ist als im Kloster. 
So jedenfalls ist es geschichtlich gewesen. Bei vielen Orden und Kongregationen ist 
freilich die Seelsorgsaufgabe konstituierend hinzugekommen, und dadurch sind die 
Grenzen fließend geworden. Man denke z. B. an Missionsorden. Wo außerhalb der 
Missionen Ordenspriester in der Seelsorge eingesetzt sind, sind sie fast allgemein 
in der außerordentlichen Seelsorge tätig, was hinsichtlich der Anforderungen an die 
Persönlichkeit, der Gefährdungen der Frömmigkeit usw. eine sehr andersartige 
Situation darstellt als bei dem in der ordentlichen Seelsorge tätigen Priester. Aber 
der Ordensmann als solcher ist nicht Priester, das sakramentale Priestertum ist an 
sich weder der Lebensordnung des Weltpriesters noch des Ordensmannes vor- 
behalten. 

Der Ordensmann als solcher blickt als Glied der Kirche auf Christus und ist be- 
müht, durch Befolgung einer von der Kirche approbierten Regel unter Beobachtung 
der drei evangelischen Räte auf dem Weg zur christlichen Vollkommenheit rascher 
und sicherer als in der Welt voranzuschreiten und dank der Gemeinschaft der Hei- 
ligen durch seine eigene Heiligung auch das Heil seiner Brüder in der Welt zu 
fördern. 

Während der Weltpriester einem Stande der Kirche angehört, der von Christus 
selbst unmittelbar begründet ist, in der Kirche niemals gefehlt hat und niemals feh- 
len wird, gehört der Ordensmann als solcher einem Stande an, der kirchlichen Ur- 
sprungs und Rechtes ist. Er wird nicht durch ein Sakrament geweiht. Er und sein 
Stand sind hervorragende, repräsentative Darstellungen des von der Kirche ver- 
tretenen Strebens nach Vollkommenheit, der uns durch das Erlösungswerk zugäng- 
lich gemachten Teilnahme am innergöttlichen Leben und des Gotteslobs als haupt- 

sächlichen Lebensinhalts3. 
Das Leben des Mönchs wendet sich in seinem wesentlichen Inhalt nicht an die 

Welt und vollzieht sich nach strenger Regel in Verfolgung eines Frömmigkeitstyps, 
der durch den Ordensgründer vorgelebt und als Richtbild vorgeschrieben ist. Es gibt 
dagegen keine scharf umrissene Form des Weltpriesterideals. Die Anforderungen, 
die an einen modernen Großstadtseelsorger und an einen süditalienischen Pfarrer 
eines kleinen Dorfes gestellt werden, der an vielen Tagen mit seinen Berufsauf- 
gaben fertig ist, sobald er die hl. Messe zelebriert und das Brevier gebetet hat, die 
Tätigkeit eines geistlichen Studienrats, eines Gefängnis-, eines Krankenhausgeist-- 
liehen, eines Caritasdirektors usw. sind so verschieden, daß sie schwerlich unter ein 
einheitliches Richtbild der Frömmigkeit gefaßt werden können, zumal in verschie- 
denen Zeiten und kulturellen Verhältnissen. 

Daraus ergibt sich sofort, daß der Weltpriester nicht etwa ein auf halbem Wege 
im Vollkommenheitsstreben stehengebliebener, krüppelhaft entwickelter Religiose 
ist, sondern daß er seinem Berufe gemäß notwendig einen erheblich anderen Fröm- 

3 Vgl. das geistige Sterben der Welt gegenüber durch feierliche Ordensprofeß als' ratio 
für die Durchtrennung des ehelichen Bandes einer unvollzogenen Ehe. 



432 Herbert Doms 

migkeitstyp entwickeln muß als der Mönch. Das gilt auch dann, wenn wir Zum Ver- 
gleich Priestermönche heranziehen, die in der Seelsorge tätig sind. Denn auch sie 
sind durch ihre Regel gebunden und geformt. Was die drei evangelischen Räte an- 
langt, so stellen für den Mönch die lebenslänglichen Verzichte auf eigenen Besitz, 
Ehe und freie Verfügung über sich selbst eine Abtötung von Augenlust, Fleisches- 
lust und Hoffart in der Wurzel, als Buße und zur Erleichterung persönlicher Heili- 
gung dar. Er will dadurch persönlich freier werden für Gott. Für den Weltpriester 
ist Verzicht auf eigenen Besitz nicht möglich, Gehorsam bindet ihn nur im Sinne 
des Gehorsamsversprechens bei der Weihe. Die Ehelosigkeitsforderung im Abend- 
land ist m. E. in der repraesentatio Christi mediatoris letztlich begründet4. Für den 
Mönch ist gegenüber dem Weltpriester das Gehorsamsgelübde vor allem kennzeich- 
nend und maßgebend. Gerade auf klösterlichen Gehorsamsgeist bereitet das Novi- 
ziat vor. Der Mönch steht normalerweise nicht vor Führeraufgaben, die aber nor- 
malerweise dem Weltgeistlichen zufallen. Die Vorbereitung für den Weltpriester- 
stand muß daher verständigerweise eine Erziehung zur Selbständigkeit des künf- 
tigen Führers in Unterordnung unter einen höheren Führer sein. In der Keusch- 
heitsverpflichtung besteht kein Unterschied, und was die Armut anlangt, so ist 
sicherlich in manchen Ländern der schlecht besoldete Weltpriester, der ohne Neben- 
verdienst (Landwirtschaft, Schriftstellerei, Bergführer) nicht existieren kann, mit- 
unter schlechter dran als der Mönch, für den eine Klostergemeinschaft sorgt. Aber 
selbstverständlich gibt es ein in der priesterlichen Berufsaufgabe gründendes Ein- 
fachheitsideal des Lebensstils. 

Der Ordensmann steht in einer Gemeinschaft, die das gleiche Vollkommenheits- 
ziel nach derselben Regel verfolgt. Das hat in vieler Hinsicht eine korrigierende 
Kraft, die dem Weltpriester fehlt. Es können dadurch seelische Schwierigkeiten, die 
den Einsamen befallen, vermieden werden. Andererseits bringt das klösterliche 
Gemeinschaftsleben nach einer strengen Regel wohl auch leicht große Belastungen 
mit sich. Jedenfalls ist das Moment der klösterlichen Gemeinschaft ein wesentlich 
unterscheidender Faktor der mönchischen und weltpriesterlichen Frömmigkeitsent- 
faltung. 

II 

Konkrete Folgerungen 

Ich möchte nun noch einige konkrete Bemerkungen zur weltpriesterlichen Fröm- 
migkeit machen. 

Ich stelle an die Spitze die Grundhaltung, die mir das Fundament aller Sittlich- 
keit zu sein und auch noch vor den Kardinaltugenden zu stehen scheint: Das die 
ganze Person erfassende, weit über den Bereich des theoretischen Erfassens und 
Vermitteins der Wahrheit hinausgehende Streben nach Wahrheit, die Wahrhaftig- 
keit und Echtheit der ganzen Person, auf die die gottebenbildliche Geistseele wesen- 
haft angelegt ist. Der Priester hat hierzu eine besondere berufliche Verpflichtung, 
weil er den sichtbar in der Welt repräsentiert, der in vollster Wahrhaftigkeit sich 

4 Vgl. H. D o m s , Vom Sinn des Zölibats, Münster 1954. 



Die Frömmigkeit des Weltpriesters 433 

als die Wahrheit bezeichnen konnte, und ebenso als den Weg und das Leben, der 
eben der inkarnierte göttliche Logos war und ist und in Ewigkeit bleibt. Von ihm 
sagt der heilige Petrus in einem Is.-Zitat (1 Petr 2,22): Er hat keine Sünde getan, 
und in seinem Mund fand sich kein Falsch. 

Dieses Echtheitsstreben verlangt zunächst die Wahrhaftigkeit des Priesters vor 
Gott. Und diese ist für den Priester schwerer und leichter zu erlangen und zu be- 
wahren als im allgemeinen für den Laien. Sellmair macht im Anschluß an Guardini 
darauf aufmerksam, daß der Priester etwas zu vertreten hat, das über sein Sein 
absolut hinausgeht. Ich möchte es kurz folgendermaßen kennzeichnen: Er ist ein 
für allemal Christi des Mittlers Repräsentant, auf den die Welt hinschauen soll und 
auch hinschaut. Er kann von dieser Repräsentation niemals in Ferien gehen. Aber 
er ist nicht nur ein nach allen Seiten begrenzter Mensch, sondern auch ein Mensch 
mit vielem Versagen, mit Sündhaftigkeit, und er ist selbst priesterlicher Hilfe be- 
dürftig. Wer soll diesem unentrinnbaren Mißverhältnis zwischen drängendem 
sakramentalem Sinngehalt und sittlich-religiöser Existenz, zwischen der Wahrheits- 
fülle des pflichtgemäß zu verkündenden Wortes und dem Zurückbleiben des eigenen 
Lebensvollzuges dahinter standhalten können? 

Es liegt auf der Hand, daß nicht jeder Priester diese furchtbare Spannung erlebt, 
wenigstens nicht ständig und nicht in ihren äußersten Abgründen. Aber es scheint 
mir, daß vom Sachverhalt her der Priester in diese Richtung gedrängt wird. Jedoch 
ist es ebenso sicher, daß nicht wenige Priester sich dagegen abschirmen. Ein Weg 
der Abschirmung ist die Unechtheit. Man hört auf, natürlich zu sein, man nimmt 
eine falsche Würde und Salbung an, man umgibt sich mit einer priesterlich scheinen- 
den Fassade, die Hohlheit verbirgt. Oder es kommt zur Resignation. Das Jugend- 
ideal ist verblaßt, man ist nur noch •korrekt" und nimmt dafür wie in einem welt- 
lichen, ohne wesentlich hervortretende Verfehlungen erfüllten Beruf priesterliche 
Stellung und priesterliches Ansehen in Anspruch. Oder es findet eine Flucht in pein- 
liche Gesetzeserfüllung, in Überbetonung von Übungen, vielleicht auch bei der zu 
betreuenden Herde, statt. Das eigene Leben ist durch strenge und starre Tages- 
ordnung geregelt, aber Natürlichkeit, ungekünstelte Herzlichkeit, aus dem Glauben 
und der Liebe gespeiste Freiheit in der Meisterung der priesterlichen Lebensauf- 
gaben sind, wenn nicht erstorben, so doch stark gedrosselt. Der Maßstab ist nicht die 
Person Christi, sondern ein Gesetzeskodex. In allen diesen Fällen kann die auf- 
gezeigte Spannung kaum mehr erlebt werden, das Abbiegen von dem lebendigen 
Maßstab Christus ist vor dem Blick des Priesters in sich selbst verschleiert. Es findet 
kein echtes, wahrhaftiges Sichstellen, Sichkonfrontieren mit dem eigenen Priester- 
sein statt, das ein Abbildsein des Gottmenschen ist, das, weil über armselige Men- 
schenkräfte stets hinausliegend, sozusagen planmäßig falsch gesehen, aber theoretisch 
vor dem eigenen Bewußtsein und vor den Menschen festgehalten wird. Das Korrek- 
tiv kann nur unbedingte Wahrhaftigkeit vor Gott sein, die vielleicht nur unter 
besonderen Erschütterungen erlangt wird. 

Es ist aber andererseits auch für den Priester leichter als für den Laien, ganz ehr- 
lich und echt zu sein, eben weil er von Amts wegen zu einem so innigen Verkehr mit 
Christus, der ewigen Wahrheit, aufgerufen ist, weil er in der Seelenführung so sehr 



434 Herbert Doms 

auf die Ausweichsneigungen der Menschen hingewiesen wird, und weil er durch 
die Vorbereitung von Predigt, Katechese und Beichtstuhl, durch Schriftlesung und 
aszetische Lektüre immer wieder zum Blick in sein eigenes Herz aufgefordert wird. 
Und es ist durchaus nicht gesagt, daß eine ganz ehrliche Charakterhaltung auch Gott 
gegenüber in die zuerst aufgezeigten Schwierigkeiten führen müsse. Eine gesunde 
Selbstsicherheit, ein glückliches Temperament, vielleicht auch eine natürliche Be- 
grenztheit des Blickes für die Tiefen priesterlicher Existenz oder des Lebens über- 
haupt, verbunden mit ungekünstelter, opferbereiter und gewissenhafter Gottes- und 
Nächstenliebe können auch sehr wohl natürliches, gerades, durch und durch priester- 
liches Wachstum der Frömmigkeit ermöglichen. Solche Priester begegnen den Mit- 
menschen als unverbogene Persönlichkeiten mit einer anziehenden, gesunden Herz- 
lichkeit, selbst wenn sie Prälaten sind, und sind weit entfernt, in der Begegnung 
immer Beispiel geben zu wollen oder die Menschen sich stets darauf anzusehen, was 
für eine Belehrung, einen Rat, eine Hilfe sie ihnen jetzt zu geben hätten. Freilich, 
es ist kaum zu denken, daß Gott nicht irgendwann wenigstens den Versuch machen 
wird, sie vor die übernatürlichen Abgründe priesterlicher Existenz und die Aufgabe 

der Echtheit bis ins Letzte zu stellen. 

Das ganze übernatürliche Leben des Christen fußt auf einer unmittelbaren, über- 
natürlichen Berührung mit Gott. Die zu den eingegossenen Haltungen der göttlichen 
Tugenden heranführenden natürlichen Erkenntnisse und Strebungen haben eine ein- 
leitende, hinführende Bedeutung, sind aber in irgendeiner Form für gewöhnlich 
psychologisch unentbehrlich. Diese Sachverhalte können auf mystischen Höhenwegen 
mehr oder weniger erfahrbar werden. Es scheint mir nun, daß ein dogmatisch tief 
erfaßtes und gelebtes Priesterleben • weil es Tag für Tag in der Erfüllung der er- 
fahrbaren Berufsaufgaben Werkzeug und Stimme Gottes ist, weil der Priester freie 
Akte setzt, deren finis operis über aller Erfahrbarkeit liegt, da sie ein unmittelbares 
Heilshandeln Gottes einschließen • vom natürlich erfahrenen, durch den Glauben 
beleuchteten Berufsleben aus mit einer gewissen inneren Konsequenz zu einem 
Erleben der Unzulänglichkeit der natürlichen Fundamente gesunden, sicheren Le- 
bensgefühls kommen muß. Dafür steht nicht automatisch ein ebenso unmittelbarer 
übernatürlicher Ersatz zur Verfügung, wohl aber ein immer stärkeres Bewußtsein 
eigenen natürlichen und schuldhaften Versagens und der strahlenden Größe und 

Reinheit des maßstabliefernden Urbildes. Andererseits spielen hier sicher natürliche 
Charakterzüge und zeitgeschichtliche Ideologien mit hinein, wie etwa beim heiligen 
Pfarrer von Ars vielleicht ein Nachklingen jansenistischer Züge; aber man würde 
bei diesem Heiligen seine Klagen über sein armes, verlorenes Leben und seine zwei- 
maligen Fluchtversuche sicherlich sehr einseitig und nicht tief genug deuten, wenn 
man sie nur als im tiefenpsychologischen Sinne krankhaft interpretieren wollte. Die- 
ser Mann war wohl echt bis in die übernatürlichen Tiefen seiner priesterlichen Exi- 
stenz, und es wäre wahrscheinlich viel tiefer begründet, bei nicht ganz wenigen 

Priestern danach zu fragen, mit welchen Verdrängungen und Larvierungen sie die 
ihnen längst bekannten Zugänge zu ihren religiösen Tiefen zugestellt haben, weil 
sie zu feig oder zu opferscheu und zu bourgeois waren, sich dem ihnen begegnenden 
Gott zu stellen, das heißt in ihrer Frömmigkeit auf Gott einzugehen und sich ihm 



Die Frömmigkeit des Weltpriesters 435 

allein rückhaltlos anzuvertrauen. Auch diese Situation ist nicht für den Priester 
allein möglich, sondern für jeden Christen, aber sie wird sich in einem längeren 
Priesterleben wohl viel leichter, fast mit Notwendigkeit, einstellen. 

Das Verhältnis zur Welt 

Die Berufsaufgabe des Priesters verlangt nun eine Einstellung zur Welt, die sich 
von derjenigen des Laien wie des Mönchs unterscheidet und die dementsprechend 
seine Frömmigkeit mitgestalten muß. 

Eine innere Loslösung von der Welt ist für jeden Christen notwendig, insoweit 
die •Welt* als ein Inbegriff von Werten oder Wertmöglichkeiten sich darbietet oder 
auch nur subjektiv erlebt wird, die von Gott isoliert sind, die in einer den göttlichen 
Schöpfungs- und Heilsgedanken nicht konformen Weise willkürlich zusammen- 
gefügt sind oder eine starke Versuchung darstellen, sie in solcher Weise zusammen- 
zufügen. Aber die Welt, insofern sie natürlich gut ist, ist der unentbehrliche, erfahr- 
bare Schauplatz menschlichen Lebens und verlangt danach, vom Menschen nach dem 
göttlichen Schöpfungs- und Heilsplan benutzt und geordnet zu werden. 

Es ist nun klar, daß der Mönch sich um des Verkehrs mit Gott und der Pflege des 
übernatürlichen Lebens in der eigenen Seele willen von dem, was die Aufmerksam- 
keit und Kraft nach außen ablenkt, möglichst weit in die Klosterstille und die Er- 
füllung der hl. Regel entfernen wird. Seine Lebensaufgabe sieht er nicht in der 
immer gefährlichen Welt. Auch die Arbeit, die er verrichtet, wird nach Möglichkeit 
an den klösterlichen Bereich angelehnt oder in ihn hineingezogen. Der Laie dagegen 
ist normalerweise in seinem Berufsleben gerade in die Welt gestellt. 

Die Aufgabe des Weltpriesters steht nun in der Mitte. Ihm ist ja gerade die seel- 
sorgliche Betreuung, d. h. geistliche Führung der Laien anvertraut. Er muß Ver- 
ständnis für ihre Berufe, für das Ehe- und Familienleben, für ihre Erholung und 
Bildung haben, sonst kann er sie nicht richtig als Bote Gottes ansprechen und führen. 
Er muß die Gefahren und Versuchungen kennen, die die Laien in der Welt um- 
geben. Aber bei allem Verständnis, das eine große Offenheit für alle wahren Werte 
und auch offene Augen und liebevolles Verständnis für die Gefahren der Welt hat, 
muß er selbst in tiefer innerer Verwandtschaft mit der Haltung des Ordensmannes 
um die innere Freiheit von den Verlockungen der Welt ringen und um die innere 
Stille für den persönlichen Verkehr mit Gott. Und die Methode dieses Ringens wird 
sehr verschiedene Gestalt haben müssen. Eine Aufgabe, Führer, Organisator, Erfin- 
der auf weltlichen Sachgebieten zu sein, wird für ihn immer nur per accidens 
bestehen, von großen Sonderbegabungen abgesehen. Seine eigentliche Führungs- 
aufgabe den Laien in der Welt gegenüber ist stets die religiöse, und diese kann er 
nur gut erfüllen, wenn er selbst homo religiosus durch und durch ist. Das gilt zunächst 
für ihn als Liturgen. Der Pfarrer ist verpflichtet, das Breviergebet und die hl. Messe 
an Sonn- und Feiertagen für seine Gemeinde aufzuopfern. Dies zeigt an, von wel- 
cher immensen Bedeutung sein Gebets- und Opferleben für seinen seelsorglichen 
Erfolg sein wird, ob er nur •korrekt" ist, oder ein echter Nachfolger seines hohen- 
priesterlichen Herrn in dessen Gebets- und Opferleben. Analoges gilt von jedem 



436 Herbert Doms 

Priester. Wenn der Priester das Wort Gottes verkündet, in welcher Form immer, 
so wird es religiöses Leben und zumal übernatürlich-religiöses Leben nur wecken, 
wenn die verkündeten Inhalte nicht nur im Auftrage Gottes und der Kirche amtlich 
bezeugt, sondern zugleich persönliches Zeugnis eigenen religiös-übernatürlichen Le- 
bens sind. Der Priester wird nur auf dem Wege der Weltoffenheit und hingebenden, 
verständnisvollen Dienstes an seiner Gemeinde einerseits und Innerlichkeit, Weit- 
abgewandtheit, aszetischen Strebens andererseits die stets sehr persönlich herzustel- 
lende Harmonie seiner priesterlichen Existenz finden können. Er wird seinen ihm 
aufgegebenen Beitrag zur Heiligung nicht nur der Gläubigen, sondern durch diese 
der gesamten Kultursachgebiete, die ja alle ihre Vollendungsmöglichkeit nicht in 
sich selbst, sondern in ihrer Erhebung zum Dienst am geheiligten Menschen finden, 
nur leisten können, wenn er selbst stets das eine Notwendige vor Augen hat, wenn 
er weiß und danach lebt, daß es überall nur eine Aszese des Kreuzes gibt und nur 
über diese eine Heiligung der Welt, und daß sie von ihm als dem sakramentalen 
Repräsentanten Christi des Mittlers in seinem priesterlichen Wirkungskreise zuerst 

gefordert wird, wenn sie von ihm in die zu heiligende Welt ausstrahlen soll. Der 
Priester soll ausstrahlen, ohne es zu wissen und zu wollen, und er wird dies nur 
können, wenn er echt ist bis in die übernatürlichen Tiefen seiner priesterlichen Per- 
sönlichkeit. Echt, natürlich und zuverlässig aber auch im Verkehr mit den Mitmen- 
schen! Es muß darum auch eine gelöste innere Ausarbeitung des höchst individuellen 
natürlichen Menschseins für den Priester gewünscht werden. 

Der Mönch wird sich ganz oder doch viel stärker als der Weltpriester vom geselli- 
gen Verkehr mit den Menschen zurückziehen können, der Weltpriester wird es nie- 
mals völlig können. Aber hier wird, abgesehen von der seelsorglichen Notwendig- 
keit oder Ratsamkeit, der Gesichtspunkt kultivierter Geistigkeit in der Erholung 
eine große Bedeutung haben. Sehr wertvoll kann die echte und solide Befassung 
mit einer Kunst sein; wofern sie dient und nicht herrscht, kann sie sehr wohl der 
Echtheit und Natürlichkeit und damit der Frömmigkeit dienen. Gerade die Offen- 
heit für echte künstlerische Werte und die Liebe zu diesen setzen eine Fähigkeit zum 
Auskosten und Genießen auf der Grundlage von echtem Verstehen voraus und 
können das Gespür für Echtheit in den Lebensäußerungen und die Empfindlichkeit 
gegen die Lüge des Kitsches von der Ausstattung der Kirche bis in die religiöse 
Literatur und den eigenen Stil wachhalten. Letztlich ist alles für den Priester an- 
gemessen, was eine edle, volle Menschlichkeit fördert, nicht zuletzt auch ein ständi- 
ger Kontakt mit der Wissenschaft. Daß dies für die Theologie gilt, ist selbstver- 
ständlich; aber Pius XI. hat auch die Bedeutung der Allgemeinbildung in allen 
Wissensgebieten für den Priester hervorgehoben. Wichtig ist, daß der Priester alles 
Wissen vollmenschlich in die Gesamtpersönlichkeit einzubauen versteht, was ja 
durchaus nicht selbstverständlich ist, und so an menschlichem Wert gewinnt. 

Das Übernatürliche baut auf der Natur auf und vollendet sie. Der heilige Mensch 
müßte darum stets auch der menschlichste Mensch sein. Das gilt in besonderer Weise 
für den heiligen Weltpriester, der für alles Menschliche in der Welt Verständnis 
haben muß. Aber sowohl die Welt in sich wie auch der nicht über sich hinaus- 
schreitende Mensch bleiben immer ein Torso. Um so mehr muß der Priester den 



Die Frömmigkeit des Weltpriesters 437 

Laien zum Verständnis und zur Meisterung der Aufgabe, alle Lebensgebiete von 
innen heraus zu heiljgen, hinführen, was nichts mit kirchlichem Banausentum, z. B. 
in der Kunst, zu tun hat, und wo im übrigen jeder Priester, auch der begabteste, 
seine Grenzen hat. 

Das Gebetsleben des Priesters 

Von ganz besonderer Bedeutung für die Frömmigkeit des Priesters wird sein 
Gebetsleben sein5. Daß dieses seine Eigentümlichkeiten und eine besondere Rang- 
höhe vor dem Gebet von Laien hat, ist der Glaube des katholischen Volkes, das der 
Fürbitte der Priester eine besondere Kraft zuschreibt. Es ist auch klar, daß alles 
betrachtende Gebet und jedes Gebet, das auf den betenden Priester selbst in echter 
Weise und nicht nur formelhaft Bezug nimmt, eben auch das Priestersein des Beters 
mit berücksichtigen muß. Es ist ebenso klar, daß die Bedeutung des Gebets bei einem 
Priester angesichts der Erhabenheit seiner Amtsfunktionen und der übernatürlichen" 
Hirtenaufgaben eine viel größere ist als beim Laien. Er steht beim heiligen Opfer, 
beim Breviergebet, bei allen Sakramentsspendungen und öffentlichen Andachten als 
sakramental qualifizierter Repräsentant der Kirche beziehungsweise der versammel- 
ten Gemeinde, ja weil als Repräsentant der Kirche Jesu Christi, auch als Repräsen- 
tant der ganzen Menschheit, betend vor Gott. Er hat die Aufgabe, mit seinem per- 
sönlichen Gebet die ihm anvertraute Herde zu schützen und zu tragen. Wie will er 
ohne tiefes Gebet alle die ihm anvertrauten Gefährdeten vor Gott vertreten? 

Das alles leuchtet leicht ein, aber es ist doch wohl noch nicht das Zentrale in der 
besonderen Stellung des Priesters als Beters im Unterschied vom Laien. Dieses 
scheint mir wiederum auf dem Weihecharakter aufzuruhen, durch den der Priester 
ja nicht nur zu bestimmten, im Leben des corpus Christi mysticum bedeutungsvollen 
Akten befähigt ist, sondern auch zur Darstellung des Priestertums Christi und zu 
größerer Nähe bei Gott. Auf ihn hat Gott, ihn auserwählend aus dem Volke, seine 
Hand gelegt, er ist zur Teilnahme an der Mittlerschaft des Herrn berufen, und das 
heißt auch zu engerem Verkehr mit Gott. Wenn ein Mensch ohne tiefstes Verstehen 
des Erlöserherzens nicht auskommen kann, so ist es der Priester. Wie aber soll er 
in die Abgründe des Erlöserherzens anders eindringen als durch tiefes, einsames, 
betrachtendes Gebet, durch Zwiesprache mit seinem Herrn? 

So gehört also die Pflege des Gebetslebens nicht nur um der Berufspflichten willen, 
als Mittel zum Zweck, zum Priester, sondern es ist seine generelle Amtspflicht. Es 
ist die Seele seines Lebens. Die sakramentale Nachbildung Christi im Priester kann 
lebendige Gestalt nur gewinnen auf dem Wege über das Gebet. Der Priester ist 
auf allen seinen dienstlichen Wegen und bei allen beruflichen Arbeiten im tiefsten 
Berufsgefährte Jesu, der ihn unsichtbar begleitet, und alle Seelsorgsarbeit des 
Priesters wird erst wirklich ins Priesterleben eingeordnet sein, wenn sie nicht mehr 
Beeinträchtigung des Gebetslebens, sondern selbst Gebet des Priester geworden ist. 
Das ist unzweifelhaft das Ziel, das aber zeigt, welchen Tiefgang nach allen Seiten 
priesterliche Existenz und priesterliche Frömmigkeit haben. Man werfe einen Blick 

s Vgl. hierzu Erich Puzik, Das Gebet im Leben des Weltpriesters. In: Amt und 
Sendung, hsg. v. Kleineidam, Kuß, Puzik, 1950 (Herder). 



438 Herbert Doms 

auf die Arbeit im Beichtstuhl, wie sie vom heiligen Johannes Vianney oder von 
Padre Pio berichtet wird, und man wird die lebendige Verbindung zwischen Gott 
und Christus einerseits und der von Gebet und Opfer getragenen Seelsorgstätigkeit 
andererseits ermessen können. Solche Einstellung ist, auch wenn sie nicht zu so 
außergewöhnlicher Höhenlage gelangt, sicherlich nur durch beharrliches, tiefes, ganz 
ehrliches, privates Gebet zu erlangen, die von der Betrachtung ihren Ausgang nimmt 
und zu ihr wohl auch immer wieder zurückkehren wird. Aber es wird gelegentlich 
notwendig sein, erst in Studium oder nüchterner Durchdenkung offener theoretischer 
oder praktischer Fragen das Bedürfnis des Verstandes zu befriedigen, damit dann 
im Gebet die Ruhelage ermöglicht sei, die erst zur vollen Wahrhaftigkeit befähigt. 

Alle echten inneren religiösen Akte sind schwerer zu vollziehen als äußeres Tun, 
zumal längeres inneres Beten. Dieses wird in der Regel Übung, häufige Selbstüber- 
windung und Treue verlangen. Das Gebet der Einfachheit und das Gebet der er- 
worbenen Beschauung werden aber zu den ordentlichen Gebetsgnaden gezählt, die 
planmäßig und beharrlich zu erstreben empfohlen wird. Ich glaube, daß es richtig 
ist, wenn das liturgische Beten als schwer bezeichnet wird, wofern es über ein bloßes, 
von guter Absicht getragenes rationales Erfassen des Sinns hinausgehen und wahr- 
haft tiefes Beten werden soll. Vielleicht geben sich, nebenbei bemerkt, manche Pfar- 
rer, die ausschließlich die Gemeinschaftsmesse pflegen, darüber einer Täuschung hin, 
zumal wenn sie nicht selbst große Beter sind. Ich habe aus manchen Gesprächen mit 
entsprechend eingestellten Priestern und Laien jedenfalls diesen Eindruck gewon- 
nen. Man ist hier vielfach, wie so oft, bei Erwägungen vom An-sich des Objek- 
tes her, ohne Berücksichtigung der subjektiven Seite, stehen geblieben. Wenn die 
Kirche vom Priester ein liturgisches Beten in so großem Umfange und mit so großer 
Mannigfaltigkeit der liturgischen Formulare verlangt, so dürfte vorausgesetzt sein, 
daß die Priester außerdem privatim große Beter sind. 

Gefahren für das Gebetsleben des Priesters 

Ich möchte nun noch kurz auf einzelne Bedrohungen des Gebetslebens des Priesters 
hinweisen, weil das innerliche Gebet ja zweifellos das Herzstück und die entschei- 
dende Kampfstätte aller priesterlichen Frömmigkeit ist. 

Eine Bedrohung erwähnte ich schon: Die Überspringung der persönlichen Gebets- 
phase in der Vorbereitung von Predigt und Katechese, verbunden mit der Illusion, 
daß dies für das eigene Frömmigkeitsleben genüge. Statt des Gebets herrscht seel- 
sorgliche Geschäftigkeit, gefördert durch die Erfahrung, daß echtes inneres Beten 
viel schwerer ist als alles äußere Tun. Eine zweite, einstweilen nicht abzustellende 
Erschwerung und mitunter wohl auch Gefährdung priesterlichen Gebetslebens ist 
m. E. die pflichtmäßige Benutzung der lateinischen Sprache beim privaten Brevier- 
gebet, zumindest in nichtromanischen Sprachgebieten. Ich muß als eigene Erfahrung 
bekennen, obwohl ich noch eine gute humanistische Ausbildung erhalten und als 
Theologe viel Latein gelesen habe, daß etwa beim Beten lateinischer Psalmen in der 
Tiefe einfach nichts mitschwingt, auch wenn der Sinn verstanden wird. Das ist beim 
Beten in der deutschen Muttersprache ganz anders. Diese Erfahrung wurde mir von 



Die Frömmigkeit des Weltpriesters 439 

vielen Confratres bestätigt. Die Not muß sicherlich noch größer sein, wenn die 
Kenntnisse und die Übung im Lateinischen geringer sind, was seit Jahren in 
Deutschland beim theologischen Nachwuchs zutrifft. Ich spreche nicht vom Entgehen 
seelsorglichen Nutzens der deutschen Psalmenbeherrschung, vom Entgehen gedächt- 
nismäßigen Meditationsstoffs, sondern von der Schwierigkeit, das Brevier zu •beten". 
Wenn es lange Zeit nur •persolviert" wird, so bewirkt dies m. E. leicht eine habi- 
tuelle Fehldisposition bei liturgischen Gebeten, vielleicht überhaupt beim Beten. 

Vielfach auch .sind Einkehrtage und Exerzitien nicht ertragreich, weil die priester- 
lichen Exerzitanten kaum betend aktiv werden. Sie lassen nach einem Ausdruck von 
Pater Sierp die Exerzitien •über sich ergehen". 

Mitunter wird des Fehlen einer festen Tagesordnung im Gebetsleben ein Hinder- 
nis sein, aber mitunter kann auch das Einhalten einer solchen Tagesordnung im 
Gebet und ebenso die Häufung von religiösen Übungen zu einer starren Fassade 
führen, die beruhigend über das Fehlen echter Hingabe an Gott, über das Fehlen 
der Liebe usw. hinwegtäuscht und eine Vertiefung durch echtes Beten verhindert. 
Auch dies wurde bereits von anderem Ausgangspunkt aus behandelt. 

Als letzte These dieser Betrachtung über das Gebetsleben des Priesters möchte 
ich den Satz aussprechen, daß die priesterliche Aufgabe der Seelenführung im wei- 
testen Sinne eine solche Fügsamkeit des Priesters unter die providentielle Führung 
der Menschen durch Gott zu verlangen scheint, daß der Priester vor allen Laien ganz 
unter der Führung des Heiligen Geistes stehen müßte. Wenn jemand, so müßte er 
ganz durchgearbeitet durch die Gaben des Heiligen Geistes sein. 

Einige Gedanken zur Priestererziehung 

Ich übergehe vieles an sich Wichtige, wie die Rolle der Buße im Leben des Prie- 
sters, eucharistische und marianische Frömmigkeit; darüber ist oft genug gehandelt 
worden. Ich will zum Schluß nur noch einige für die Erziehung zu priesterlicher 
Frömmigkeit mir besonders wichtig erscheinende Momente hervorheben. 

Zunächst möchte ich vor diesem Kreise auf eine Gefährdung für die innere Echt- 
heit der jungen Theologen hinweisen, die m. E. mit der Konviktserziehung, wie sie 
bei uns besteht, leicht gegeben sein kann. Wenn die Theologiestudenten vor dem 
Empfang der Priesterweihe fünf oder sechs Jahre in einem Lebensalter, in dem 
wichtigste Ausreifungsprozesse der Persönlichkeit stattfinden, sich ständig von 
Oberen beobachtet wissen, deren Urteil über sie maßgebend dafür ist, ob sie später 
für geeignet oder für ungeeignet zum Priestertum beurteilt werden, so kann dies 
bei einem nicht ganz kleinen Prozentsatz zu einer Haltung der Unechtheit, zu 
Augendienerei, zu nicht ehrlichem Sichfügen in innerer Opposition, die man nicht 
auszusprechen wagt und auch nicht ehrlich verarbeitet, zur Zurückstellung oder 
Unterdrückung mancher geistigen Reifungsaufgabe führen; viele heutige Studenten 
sind ohnedies infantil in ihrem seelischen Entwicklungszustand. Die Konvikte, zumal 
wenn sie 200 bis 300 Insassen haben, sind vielleicht nicht immer geeignet, zu einer 
Reifung in Echtheitshaltung zu verhelfen. Unaufgearbeitete Infantilismen er- 
geben leicht Neurosen. Dadurch aber werden die Gefahren zur Unechtheit perma- 



440 Herbert Doms 

nent, und die Befolgung der erprobten aszetischen Ratschläge wird weitgehend zur 
Unfruchtbarkeit verurteilt. Alle aszetischen Regeln setzen seelische Gesundheit vor- 
aus. Die Besetzung aller Oberenposten in Konvikten mit reifen, vornehmen, weiten, 
gelösten, psychologisch und charakterologisch geschulten, selbstverständlich auch 
frommen Priestern wird immer dringenderes Erfordernis. 

Von ganz großer Wichtigkeit scheint es mir zu sein, daß der junge Theologe zu 
einer echten, wirklichen, persönlichen Christusliebe gelangt. Ich weiß, daß dies sehr 
schwierig ist. Ist doch für uns selbst die eucharistische Vereinigung mit dem Herrn 
schon nach der sprachlichen Bezeichnung nicht die Knüpfung einer Gemeinschaft der 
Christen untereinander in Christus, auch nicht die persönliche Gemeinschaft mit dem 
Herrn, was doch communio besagt, sondern das Empfangen der heiligen Kommunion, 
eines sächlichen Gnadenmittels. Ich bin der Ansicht, daß im Urchristentum dieses 
Christusgehören, die persönliche Begegnung und Gemeinschaft mit ihm und eine Ge- 
folgschafts-Haltung der Liebe zu ihm, wie etwa die Paulus- oder Ignatiusbriefe, aber 
nicht weniger deutlich die johanneischen Schriften zeigen, mit ganz anderer Selbst- 
verständlichkeit als heute gelehrt, verstanden und gelebt worden sein muß. Von 
solcher Haltung aus sieht alles sittliche Handeln ganz anders aus als in den Ent- 
faltungen der Moraltheologie, die dabei durchaus wahr und für das Leben der Ge- 
samtkirche notwendig sind. Es ist mir sehr verständlich, daß ein Johannes Vianney, 
der wohl schon als Knabe und Jüngling den Weg persönlicher Christusliebe ohne 
viele ethische, moralisierende Gedankengänge gewandert sein dürfte, im theologi- 
schen Studium gerade die Moraltheologie nicht begreifen und sich nicht merken 
konnte, die nun einmal ethisches Denken der Stoa und des Aristoteles verchrisllicht 
in sich aufgenommen hat und Vianney wahrscheinlich noch mit vielen Gedanken der 
Aufklärungszeit durchsetzt dargeboten worden sein wird. 

Ich bin mir klar, daß die Hinführung der Theologen zu Christus und die Grund- 
legung einer persönlichen Liebeshaltung zu ihm nur dann gelingen wird, wenn sie 
durch Männer erfolgt, die selbst von dieser Haltung tief durchdrungen sind und 
täglich um sie ringen. Ich glaube aber, daß diese schwere Erziehungsaufgabe auch 
gerade von Seiten der Moraltheologie unterstützt werden kann und unterstützt 
werden muß. Es ist eben etwas anderes, ob das Schwergewicht des Interesses auf 
die sittliche Ordnung als solche verlegt wird oder auf das durch die Taufe ermög- 
lichte persönliche Verhältnis zu dem Urheber und Garanten dieser Ordnung, der 
einer von uns geworden ist und uns die ganze Gefährlichkeit, aber auch Schönheit 
eines auf Gott ausgerichteten Lebens unter den Lebensbedingungen des gefallenen 
Menschen vorgelebt hat, denen er sich in freiwilliger Erniedrigung unterwarf. Dieser 
Christus muß mit einer einzigartigen Liebe erfaßt werden. Mit ihm leben und in 
der Eucharistie verkehren zu dürfen, muß Lebensinhalt und ganz klares und ein- 
faches Licht des Lebens werden. Gelingt es nicht, Priester von hier aus in das Ver- 
ständnis ihrer ganz besonderen Christusähnlichkeit, ihres Mit-Priesterseins und Mit- 
Sohnseins und der damit gegebenen Aufgabe, als Sohn den liebevollen Vater durch 
liebenden Gehorsam sichtbar zu machen, viel stärker heranzuführen als es wohl 
heute oft der Fall ist, dann werden die Priester auch in Zukunft mehr den Weg 
der Gesetzeserfüllung und weniger den der Liebe gehen. 



Die Frömmigkeit des Wellpriesters 441 

Alle Gesetzeserfüllung aber stellt das eigene Können oder Nichtkönnen und das 
Selbsterfüllen in den Vordergrund, und hier komme ich zu einem zweiten Anliegen, 
zur Selbstverständlichkeit des •aus Gnade gerechtfertigt". Nicht als ob dies nicht 
von allen Priestern geglaubt würde. Es geht vielmehr um die Alternative: ist mein 
Streben vorwiegend darauf ausgerichtet, mich in der mir gemäßen Ordnung zu be- 
wahren und zu vollenden, oder vorwiegend darauf, in erwidernder, mich selbst 
schenkender Liebe auf Christus und den Vater hin zu leben und jede Situation da- 
nach zu betrachten, was sie mir hierzu für Möglichkeiten bietet. Es geht darum, das 
•aus Gnade gerechtfertigt" im Leben zu realisieren, zu wissen, daß ich zuerst von 
Gott geliebt und umworben bin und täglich umworben werde, damit ich diese 
Liebe erwidere. So liebe, daß ich nicht mal hier, mal da aus Liebe einzelne Akte 
setze, sondern daß ich ganz und gar ein Liebender sei; und zu wissen, daß ich dies 
nur kann, weil ich selbst zuvor geliebt wurde bis zur Ganzhingabe des Herrn 
am Kreuze und in der heiligen Eucharistie, nicht weil ohne diese Erweise gepredigt 
worden wäre, daß ich lieben soll mit psychologisch mehr oder weniger wirksamen 
Einübungen, aber doch meinem Bewußtsein nach aus eigener Kraft. Zu glauben an 
den, der uns zuerst geliebt hat, und sich von seiner Liebe emporreißen lassen zur 
Gegenliebe, das ist die Rechtfertigung, das ist auch die Erfüllung des Gesetzes. Aber 
das ist den heutigen Menschen, die als Kleinkinder getauft sind und in einer liebes- 
kalten Welt leben, durchaus nicht lebendig eingängig, auch den meisten Priester- 
tumskandidaten nicht. Wie es die Aufgabe Christi war, den Menschen die Liebe des 
himmlischen Vaters nicht nur zu verkünden, sondern durch seine Erniedrigung bis 
zum Kreuze und seine Menschenfreundlichkeit auch glaubhaft zu machen, so ist es 
Aufgabe des Priesters, nicht nur die Liebe Christi und des Vaters zu verkünden, 
sondern sie durch seine Person glaubhaft zu machen, glaubhaft zu machen, daß hier 
eine Flamme an einer anderen Flamme angezündet worden ist, die noch heller und 
heißer brennt. 

Die Liebe Christi ist Personenliebe zwischen Vater und Sohn und vom Sohn zu den 
Menschen: Gleichwie mich der Vater geliebt hat, so habe auch ich euch geliebt (Joh 
15,9), sie wird über den Sohn den Menschen als Qualität geschenkt (Joh 17,26): 
damit die Liebe, mit der du mich geliebt hast, in ihnen sei, und ich in ihnen. Diese 
Liebe soll von den Menschen erwidert werden (Joh 14,21) und soll sich im Halten 
der Gebote kundtun. Sie ist weiterzugeben an die noch im Finsteren Lebenden 
(1 Joh 4, 7-11; 19-21; 3,16-18), sie schafft Einheit unter den Jüngeren, aber auch 
mit dem Vater und dem Sohne, und diese Einheit ist vor der Welt der Erweis, daß 
Jesus wahrhaft von Gott gesandt ist (Joh 17,20): Wie du, Vater, in mir bist und 
ich in dir bin, so lasse sie in uns eins sein, damit die Welt es glaube, daß du midi 
gesandt hast . . . Ich in ihnen und du in mir, so laß auch sie vollkommen eins sein. 
Dann wird die Welt erkennen, daß du mich gesandt und sie geliebt hast, gleichwie 
du mich geliebt hast (V. 23). 

Das ist etwas Neues: eine solche Liebe wie sie Christus uns vorgelebt hat, und die 
nichts anderes zu sein behauptet, als eine Auswirkung der Liebe des Vaters zu uns 
über Jesus. Dies den Menschen zu vermitteln ist Berufsaufgabe und Amt des Prie- 
sters. Und über die geheiligten, mit Christus durch Glaube und Liebe verbundenen 



442 Herbert Doms 

Menschen sollen alle Kulturgebiete geheiligt werden, soll auch die ungeistige Krea- 
tur einen Hauch der Heilandsnähe spüren, denn auch sie liegt in Wehen und harrt 
auf die Offenbarung der Kinder Gottes (Rom 8). Es wird nur zünden, wenn der 
Priester wirklich ganz ein Liebender ist, wenn seine Gesetzesbefolgung Äußerung 
seiner Liebe zu Jesus und zum himmlischen Vater ist, das heißt, wenn er in seiner 
Haltung nicht ein Gesetzesmensch ist. Gewiß, er kann ein würdiger Priester auch 
als Gesetzesmann sein, wenn er nur in der heiligmachenden Gnade steht. Aber zur 
vollen, freien Auswirkung wird sein Priestertum erst kommen, wenn auch die Liebe 
in ihm zur Herrschaft gekommen ist, und das Gesetz aus Liebe erfüllt wird. Dann 
erst wird einigermaßen die auf Erden mögliche Harmonie von Gnade und Natur 
erreicht und der göttliche Gedanke von diesem priesterlichen Menschen nicht durch 
irgendwelche karikierende Züge verunstaltet sein. Freilich, ein jeder Christ und 
noch viel mehr ein jeder Priester, auch der frömmste, bleibt hier auf Erden zu klein. 

Ich weiß, dies alles will Zeit zum Wachsen haben, sowohl im einzelnen Priester, 
der meistens durch die Schule von Leid und Enttäuschung von Gott geführt werden 
muß, ehe er hellsichtig wird, wie auch im großen Gang der Geschichte, wo den Zei- 
ten des Erkaltens der Liebe stets auch wieder Zeiten des Aufstieges folgten. Dieser 
Aufstieg mag mitunter durch Laien oder durch Ordensmänner, die keine Priester 
waren, und sogar durch Ordensfrauen eingeleitet worden sein, aber er faßt nur tief 
und fest Wurzel über die Weltpriester, die in langer kontimrerlicher Arbeit den Acker 
Gottes tief aufreißen und neu einsäen. Es ist aber gut, wenn man für die Belebung 
spezifisch priesterlicher Frömmigkeit den Kernpunkt der persönlichen Liebesverbin- 
dung mit Christus klar sieht und nicht an unpersönliche Regeln und Gesetzeserfül- 
lung glaubt (wenn diese auch eine gewisse Hilfe bedeuten können), sondern an den 
von Jesus Christus gewiesenen Weg: an die Weitergabe der vom Throne des Drei- 
faltigen Gottes auf die Erde herabgestiegenen Liebe, die im Glauben an Jesus 
Christus erkannt und ergriffen wird, durch lebendig davon erfüllte, zündende Per- 
sönlichkeiten. Denn in uns allen steckt, solange wir in diesem Leben wandeln, noch 
ein Stück, ich will nicht sagen Finsternis, aber halbdurchlichtet.es Grau, das noch für 
das Licht Christi zu erobern ist, dem es sich bisher in Unentschiedenheit entzog. 
Wenn der heilige Pius X. in seinem Rundschreiben •Huerent animo" sagt, zwischen 
einem Priester und einem gewöhnlichen rechtschaffenen Menschen solle ein L'nter- 
schied sein wie zwischen Himmel und Erde, so kann dies nur dasselbe besagen wollen 
wie die Mahnung an die Weihekandidaten bei der Priesterweihe: Ahmet nach, was 
ihr vollzieht. Die Frömmigkeit des Priesters in seinem Dienst vor Gott und an der 
Welt wird aber am meisten ihrer Eigenart und ihrer Aufgabe gerecht werden, je 
mehr sie von der Ehrfurcht vor Pflicht und Gesetz hindurchstößt zu dem, in dem 
der Urgrund aller Heiligkeit uns offenbar und zu eigen geworden ist, in immer voll- 
kommenerer Realisierung des Pauluswortes: Die Liebe Christi drängt uns; die 

Liebe, die wir von Christus täglich empfangen, und die wir nicht ungenutzt verklin- 
gen lassen, sondern ihm und durch ihn dem Vater und Christi und unseren mensch- 
lichen Brüdern so vollständig, wie es unserer Schwachheit gelingt, wiederschenken. 




