Die Frommigkeit des Weltpriesters *

Von Univ.-Prof. DDr. Herbert D 0 m s , Miinster i. W.

L
Theologische Grundlegung

Der Weihecharakter als Grundlage priesterlicher Heiligkeit

Ich will fiir meine Betrachtungen nicht den Gedanken des status, eines dauernden
Standes in der Gesellschaft der Kirche, zugrunde legen, aus dem man die besondere
Verpflichtung zum Vollkommenheitsstreben ableiten kann, wie es der hl. Thomas
fiir den Ordensstand und fiir den Stand der Bischofe als von gewcihten Personen,
die unwiderruflich die Verpflichtung der Hingabe an ihre Diézese haben, ausfiihrt.
Ich will von dem Gedanken des hl. Thom. II, IT qu. 184, a. 8 ausgehen: sic mani-
festum est excellere praceminentiam ordinis quantum ad dignitatem, quia per
sacrum ordinem aliquis deputatur ad dignissima ministeria, quibus ipsi Christo ser-
vitur in sacramento altaris; ad quod requiritur maior sanctitas interior, quam
requirat etiam religionis status (so steht offenbar der Ordo [das Priestertum] héher
[als der Ordensstand], was die Wiirde angeht. Denn durch die heilige Weihe wird
der Mensch zu den erhabensten Diensten bestimmt, durch die man Christus selbst
im Altarssakrament dient; dazu ist eine grofere innere Heiligkeit erfordert als selbst
fiir den Ordensstand). Zur Begriindung macht der Aquinate geltend: Der Ménch soll
durch Nachahmung der sacerdotales ordines ad divina ascendere. Daher wiegen
VerstoBe gegen die Heiligkeit bei Priestern schwerer.

Diese Sicht fufit auf der Bedeutung des Weihecharakters, wodurch der Priester
befihigt wird, dasjenige, was zum Kult Gottes gehort, aktiv zu tun, wihrend der
Laie nur zu passiver Teilnahme daran durch den Taufcharakter befahigt ist. Schee-
ben sagt, der Taufcharakter bewirkte die Zugehdorigkeit zum gottmenschlichen Haupte
des corpus Christi mysticum als Glied, er sei Reflex und Abdruck des gottmensch-
lichen Charakters des Hauptes, des Siegels, wodurch der Mensch Christus mit der
zweiten gottlichen Person hypostatisch verbunden ist.

Wenn man sagen darf, daB die Teufe mit Christus verahnlicht, insofern er durch
den Tod hindurchging und in der Auferstehung seine endgiiltige Existenzform der
Herrlichkeit empfing, so kann man die Verihnlichung in der Priesterweihe vielleicht
so kennzeichnen, daf} sie das Zeichen Jesu Christi bewirkt, insofern er im Kreuzes-
opfer sein Priestertum vollzog und sein ewiges Hohepriestertum als Haupt seiner
Kirche einleitete. Der Taufe folgt die Fahigkeit zur Teilnahme am allgemeinen
Priestertum, insbesondere zur geistigen Teilnahme am eucharistischen Opfer, aber
ohne Fahigkeit zur aktiven Setzung des Konsekrationsaktes der Messe. Der Prie-
sterweihe dagegen folgt die Fahigkeit zu dieser aktiven Setzung und zu anderen

* Der Beitrag geht auf einen Vortrag zuriick, der in Wiirzburg (Oktober 1958) auf einer
Tagung von Moraltheologen gehalten wurde.



Die Frommigheit des Weltpriesters . 425

Sakramentsspendungen als Werkzeug. Damit eréffnet sich fiir den Priester ein
Wirkbereich. der dem getauften Laien unzuginglich ist, und der in jedem einzelnen
Akt eine direkte, werkzeugliche Mitwirkung am Heilswirken Christi beinhaltet.

Es kann nicht zweiteinari sein, dafl der Charakter des Weihesakramentes den
Priester objektiv tiefer am Priestertum Christi teilnehmen 148, als es beim Laien
der Fall ist. Das besagt eine hohere objektive Wiirde seiner Person, eine tiefere,
unverlierbare Grundlage zum Leben innerhalb des corpus Christi mysticom, den
Auftrag zu einer heilsvermittelnden Titigkeit unter den Menschen, die ihrem Inhalt
nach an Wertrang weit iiber die dem Laien moglichen sozialen Akte hinausgeht,
und cin Unterpfand géttlicher besonderer Gnadenhilfen fiir die Ausiibung dieser
Titigkeit. Es besagt, dafl die Berufsbetitigung des Priesters als Priester eine un-
mittelbar auf Gott und Gottes Heilsplan gerichtete Betitigung ist, Betitigung der
Religion. Das ist beim Laien nicht so, es sei denn, daf} er Religiose ist.

Wenn nun schon aus dem Getauftsein und der daraus sich ergebenden Zugehérig-
keit zu Christus und Einwohnung des HI. Geistes nach 1 Kor 6 sich fir jeden Chri-
sten religids-sittliche Moglichkeiten und Pflichten — ein Geist sein mit Christus,
Enthaltung von Unzucht — ergeben, so miissen wir schliefen, daf§ sich aus der Prie-
sterweithe noch hohere Moglichkeiten und Pflichten ergeben. Denn die Zugehdorig-
keit zu Christus ist objektiv tiefer und enger geworden, und ebenso ist der Besitz
des HI. Geistes vertieft und gestirkt worden. Beides aber bringt die Verpflichtung
mit, dieser vertieften Zugehdérigkeit und Einwohnung im subjektiven Frommigkeits-
leben dauernd zu entsprechen. Denn der priesterliche Charakter ist nicht eine vor-
iibergehende oder verlierbare Gabe, sondern eine unverlierbare Besiegelung der
ganzen Person. Ein solches inneres sakramentales Zeichen ist bei seiner Setzung als
sacramentum et res eine neue und neuartige Verbindung des Weihekandidaten mit
dem gottmenschlichen Haupte des corpus Christi mysticum, und durch Vermittlung
dieser Siegelung der Person eine neuartige Teilnahme an dem das corpus Christi
mysticum belebenden HI. Geiste, und zwar in der Richtung auf jene Aufgaben und
Gefahren hin, denen der Priester in seiner Berufsstellung innerhalb des corpus
Christi mysticam sich gegeniibergestellt sicht. Der sakramentale Charakter des
Priesters bleibt aber auch spéter fiir seinen Triiger als Unterpfand, daf§ das gott-
menschliche Haupt ihm diese Gnadengaben erhalten und mehren will. Das besagt,
daf sich fiir den Weihekandidaten und den Priester die Pflicht ergibt, diese Gnaden-
gaben, die Gber diejenigen des Laien, der der Priester ja selbst einmal vor der
Weihe war, weit hinausgehen, anzunehmen, zu bewahren und in sich mehren zu
lassen. Es wird also hier ein grofieres, ernsteres Heiligkeitsstreben gefordert als vom
Laien, aus dem Wesen des Weihesakraments heraus.

Die aus dem Weihecharakter sich ergebenden religiis-sittlichen Méglichkeiten
und Pflichten

Die priesterliche Qualifikation und die damit verbundenen Vollmachten werden
nun zundchst erteilt zum Zwecke der aktiven Teilnahme an den Kulthandlungen
Christi. Wahrend die Teilnahme der Laien an den Kulthandlungen Christi mit



426 B Herbert Doms

Riicksicht auf die Sakramente eine vorwiegend pathische ist — vorwiegend, weil
auch der Laie in Ausnahmefillen die Taufe spenden kann, und weil sich Braut und
Brautigam selbst das Ehesakrament spenden —, ist der Priester zu einer aktiven
Teilnahme an den Kulthandlungen Christi befdhigt und berufen, insbesondere zur
Darbringung des eucharistischen Opfers. Wenn auch Christus selbst der offerens
principalis ist (Trid., Denz. 940: Una enim eademque est hostia, idem nunc offerens
sacerdotum ministerio, qui se ipsum tunc in cruce obtulit), so hat er sich doch nur
ein einziges Mal, bei der Feier der hl. Eucharistie im Abendmahlssaale, allein, ohne
Hilfe anderer Menschen eucharistisch geopfert. Seitdem tut er es immer nur sacer-
dotum ministerio, damit sein, des Hauptes, Opfer das Opfer seiner Kirche werde,
die es durch ihre in der Priesterweihe dafiir besonders qualifizierten und heraus-
gehobenen Organe darbringt. Es ist die gewaltigste und heiligste Handlung, die
ein Mensch mit seinem Willensakt dank seiner durch das Weihesakrament bewirk-
ten besonderen Ahnlichkeit mit Christus als Opferpriester verrichten kann, in innig-
ster Vereinigung mit dem sich selbst opfernden gottmenschlichen Hohenpriester.
Zwar wird die Opferhandlung auch vollzogen, wenn der Priester nur den Willen
mit Christus gemein hat, die Wandlung zu vollzichen, ohne aber in der ibernatiir-
lichen Gesinnung der liebenden und gehorsamen Selbsthingabe mit dem Herrn iiber-
einzustimmen und gnadenhaft verbunden zu sein. Aber es wire eine Spaltung zwi-
schen der Person des Priesters und ihrem gewaltigsten freien Ak, wiirde der Priester
sich personlich seinem Herrn vorenthalten, wihrend er sich ihm zum dienenden
Werkzeuge anbietet; er wiirde sich von der hochsten Applikation des Kreuzesopfers
in der Welt ausschliefen, wihrend er sie, ja dadurch daf er sie vollzieht; er sagte
nicht bedingungslos ja zum Opfer Christi, sondern zugleich ja und nein, er vollzoge
eine Seinsliige.

Und auch wenn der Priester im Stande der heiligmachenden Gnade bei der Zele-
bration steht, so ist doch zwischen seiner Heiligkeit und derjenigen des offerens
principalis ein so grofer Abstand, dafl er gebieterisch durch diese seine Amtsfunk-
tion zum ehrlichen Streben nach groferer Heiligkeit aufgerufen ist. Aber ist dies
nicht auch der Laie, wenn er kommuniziert und wenn er am Mefopfer teilnimmt?
Es scheint mir so zu liegen: Bei der hl. Kommunion wird die Vereinigung mit dem
Herrn gerade als Frucht des Opfers zum Zwedke des Anufstiegs in der Heiligkeit
personlich gefeiert, und gewifl setzt auch dies den Willen zum Aufstieg voraus, aber
das MafR des guten Willens wirkt sich direkt nur im Empfanger selbst aus. Und auch
die Beteiligung des Laien an der Opferhandlung der hl. Messe ist nicht so, dafl ihr
Zustandekommen von seiner Beteiligung abhingig wire. Beim zelebrierenden Prie-
ster dagegen ist der Konsekrationsakt sciner Person hic et nunc der Akt, durch den
Christus sein Opfer gegenwirtig setzt, durch den der Opferakt Christi hic et nunc
Wirklichkeit ist, durch den die Kirche dem Vater seinen sich opfernden Sohn dar-
bietet. Der Priester ist Mittelsperson unter dem gottmenschlichen Mittler zwischen
Gott und den Menschen. Welche Aufgabe! Er darf sich hier gar nicht mehr selbst
gehoren, sich bruchstiikhaft vorenthalten wollen. Der Akt verlangt, dafl er sich
selbst ganz zu entsagen bereit sei, dafl er nur Diener sei dessen, der am Kreuze sich
selbst ganz entsagte. Die Tatsache, Christus ganz zu gehoren, soll zwar gewifl jedem



Die Frommigkeit des Weltpriesters 427

Christen vor Augen stehen, und sie soll seine Einstellung zum Herrn wie auch zu
seinem Leben in der Welt und in der Zeit mitbestimmen. Aber fiir den Priester ist
die Zelebration des hl. Opfers, zu der er als Priester auch unabhéngig von seelsorg-
lichen Berufsaufgaben generell verpllichtet ist, jedesmal ein Indienstgenommenwer-
den von Christus in einer ibernatiirlichen Tiefe, wie es dies im Leben des Laien
nicht gibt!; akzidentell, unter dem Gesichtspunkt gnadenhafter Vollendung, kann
Christus natiirlich auch den getauften Laien in ganzer Person in Anspruch nehmen, °
etwa im Martyrium oder in der mystischen Vollendung. Aber der Laie ist durch
keinen ihm als Laien beruflich notwendig aufgegebenen Akt so sehr dazu auf-
gerufen, sich als ,Sklave Jesu Christi® zu wissen und sich in voller Bereitschaft
Christus zur Verfiigung zu stellen, wie der Priester durch die Berufspflicht der
Konsekration. Christus hat ihn tiefer an sich herangezogen und fester an sich gefes-
selt als den Laien und erwartet die sittlich-religidse Realisierung dieser personlichen
Beziehung vom Priester.

Und noch ein zweites Moment wird dem Priester beruflich durch die Zelebrations-
pflicht néher gebracht als dem Laien, was fiir die personliche Frommigkeitspllege
von hochster Bedeutung ist: die persénliche Bereitschaft zom Opfer, ja das frei-
willige Opfer. Wenn der Priester bei der Transsubstantiation so hoch erhoben ist,
daf er in persona Christi die Wandlungsworte spricht, dann wire es wohl das An-
gemessenste, wenn die Einheit mit Christus so grofl wire, daff er mit den Worten
Hoc est corpus meum, und Hic est calix sanguinis mei stets auch seine eigene Person
vorbehaltlos dem himmlischen Vater darbréchte. Denn die Selbsthingabe des Herrn
fiir seinen mystischen Leib zur Verherrlichung des Vaters erfolgt ja jeweils nur per
ministerium huius sacerdotis, und die Wandlungsworte werden in persona Christi
gesprochen und fordern die iibernatiirliche Gesinnungseinheit mit dem sich opfern-
den Herrn.

Und nehmen wir die anderen Sakramente, die der Priester spendet, insbeson-
dere das Bufisakrament. Es scheint mir, dafl fiir die Verwaltung dieses Sakra-
ments aufler dem notwendigen theoretischen theologischen Wissen noch ein doppel-
tes Wissen — ich will nicht sagen: erforderlich, aber hichst wiinschenswert wire; ein
iibernatiirliches Erfahrungswissen tiber das, was die Siinde ist, und iiber die Grofie
der gottlichen Barmherzigkeit. Beides aber ist nur auf dem Wege eines sehr tiefen
eigenen Verkehrs mit Gott zu erlangen. Und dazu wiirde dann noch ein Abglanz der
Heilandsliebe gehoren, die offen und furchtlos, aber auch weise und zart macht, und
die es versteht, in den Grund der Seele schmerzlos hineingreifen und ihn fiir das
Eintreten des Herrn zu 6ffnen. Dies alles ist auch fir die Spendung der heiligen
Olung erforderlich, und dazu noch eine Ausstrahlungskraft hinsichtlich der géttlichen
Tugend der Hoffnung, deren der Schwerkranke so sehr bedarf.

Beim Vollzug des heiligen Opfers wie bei der Spendung aller Sakramente weif§ :
sich der theologisch geschulte Priester als Werkzeug Jesu Christi, der immer der -
eigentliche Spender ist. Er ist ein Werkzeug der Erldserliebe. Das ist er auch, wenn

1 Beim hl. Albertus Magnus steht irgendwo, dafl das hl. Meflopfer darzubringen etwas
viel Grofleres sei, als zu kommunizieren.



428 Herbert Doms

er das Wort Gottes verkiindet, und wenn er die Glaubigen autoritir anleitet, den
Weg des Heiles zu gehen.

Es ist etwas Gewaltiges um die Verkiindigung des Gotteswortes, da der Herr
(Lk 10, 16) sagt: ,Wer euch hort, hort mich, wer euch verwirft, der verwirft mich,
wer aber mich verwirft, der verwirft den, der mich gesandt hat.“ Auch der heilige
Paulus ist sich bewuf}t, daf} er nicht nur im Namen Gottes und Christi mahnt, son-
dern daf es Gott selbst ist, ,der durch uns mahnt“ (2 Kor 5,20), und (ebenda 13,
8.4): ,daB Christus in mir redet“. Es gehort deshalb zu den Berufspflichten des
Priesters, dafl er eine der Offenbarung konforme tiefe Sicht der dbernatirlichen
Wirklichkeit, aus der, in der und auf die hin wir leben, besitze. Ich habe mit Absicht
nicht etwa formuliert: eine zuverlissige Kenntnis der Glaubenssitze. Mit einer Ein-
prigung und einem intellektuellen Verstindnis der Glaubenssitze und ihrer Zu-
sammenhinge fangt es an, aber das schafft noch kein Leben. Denn wir glauben nicht
an Sitze, sondern an Wirklichkeiten, und dieses Glauben darf nicht bei dem intellek-
tuellen Fiirwahrhalten stehenbleiben, sondern ruft danach, dafl wir den Glaubens-
wirklichkeiten, die in den Glaubenssitzen ausgesagt werden, uns Tag fir Tag ge-
geniiberstellen. Das verlangt den Lebensvollzug aus dem Glauben, in tiefem Gebet
und sittlich-religioser Lebensgestaltung. Und der Priester hat die Aufgabe, nicht
allein zu einer richtigen, sondern zu einer lebenzeugenden Aufnahme des Glaubens-
gutes der Mittler in amtlicher Sendungsfunktion von Jesus Christus und seiner
Kirche her zu sein. Es gilt auch hier wie bei der Verwaltung der Sakramente: Sacer-
dos repraesentat Christum mediatorem (Bonaventura). Das heifit: Es geht hier nicht
nur darum, dafl Predigt und Katechese in dem Sinne nach Inhalt und Form gut
aufgebaut sind, wie es in der Homiletik und Katechetik gelehrt werden kann und
gelehrt wird. Es geht aulerdem darum, dafl die Personlichkeit des predigenden und
lehrenden Priesters das an sich selbst anschaulich werden 1afit, oder als religids-sitt-
lich véllig ernst genommene, lebendig geglaubte, gehoffte und geliebte iibernatiir-
liche Wirklichkeit glaubhaft bezeugt, was sie lehrt. Wo kraft der rechtmafigen
missio canonica gelehrt wird, da spricht Christus selbst, wie wir schon sahen.

Gewifl ist das auch bei dem mit der missio ausgestatteten Laien der Fall. Und
auch beim Laien wird es gar sehr darauf ankommen, dafl er tief in lebendigem
Glauben durchdrungen ist von dem, was er die Kinder lehrt, und daf er durch die
Lauterkeit und Gottverbundenheit seiner Person als glaubwirdiger Zeuge Jesu
Christi wirkt. Aber beim Priester liegt noch etwas anderes vor. Er repridsentiert
kraft seiner Weihe sakramental in besonderem, prignantem Sinne Christus den
Mittler. Und diese besondere Wiirde lebendig zu realisieren, ist anspruchsvoller als
die Realisierung der allgemeinen Christenwiirde durch einen Laien. Der Catechis-
mus Romanus sagt dazu im Prooemium: ,Alle Lehren, die den Christen vorgetragen
werden miissen, sind in der Offenbarung enthalten, und diese umfafit die HI. Schrift
und die miindliche Uberlieferung. So snll denn der Seelsorger hierin betrachten Tag
und Nacht, eingedenk jener Mahnung des hl. Paulus an Timotheus, die jeder Prie-
ster in der Seelsorge auf sich beziehen muf}“ (I Tim 4,12-16; 2 Tim 3,15-17). In
diesen Texten mahnt der Apostel den Timotheus, den Glaubigen ein Vorbild zu
sein, die bei der Handauflegung empfangene Gnadengabe nicht brach liegen-



Die Frémmigkeit des Weltpriesters 429

zulassen, sich durch die hl. Schriften zur Vollkommenheit und zu jeglichem guten
Werk ausriisten zu lassen.

Es sei hier eine Bemerkung gestattet. Man kann sich zweifellos mit innerem, aber wissen-
schaftlichem, allein anf die Erkenntnis gerichtetem Interesse mit der Hl. Schrift, mit Glau-
benslehren, mit Fragen des sittlichen Lebens, mit der Liturgie usw. beschiftigen, ohne sie
fir das personliche religiése Leben fruchtbar zu machen. Man studiert, denkt nach, aber
meditiert nicht religids, durchbetet die Inhalte nicht. Der Seelsorgspriester kann sich fleiflig
auf Bibelstunden, aof die Predigt und Katechese vorbereiten, aber das kann auch alles rein
rational bleiben oder auch rein psychologisch und didaktisch durchdacht werden. Es fehlt
wohl nicht selten der erste Schritt, die Phase der persénlichen, existenziellen, natirlich-
ibernatiirlich-religisen Aneignung, man macht gleich den zweiten Schritt, nimlich die Ver-
arbeitung des Inhalts fir die Darbietung, ohne den Inhalt selbst betend durchzumeditieren.

'nd, wenn man sich des Fehlers nicht bewufit wird, so kann man schlieBlich der Meinung
sein, daf man ja viel betrachte, wihrend man in Wirklichkeit nur mit mehr oder weniger
natiirlichen Uberlegungen bemiiht ist, die zn verkiindenden Inhalte an die Gliubigen in
bomiletisch und didaktisch richtiger Weise weiterzuleiten. Das Christnsleben in der eigenen
Seele aber wird nicht gepflegt, die Bedeutung der spezifisch priesterlichen Frémmigkeit fir
die Verkiindigung wird nicht oder doch nicht voll gewiirdigt. Andererseits wird fiir einen
Seelsorger, der regelmifig tief betet, die Vorbereitung auf Predigt und Katechese anch
ohne grofle Mithe eine Erfilllung der Mahnung des Cat. Rom. zur Betrachtung bei Tag und
Nacht werden, und anch das Predigen und Katechesieren selbst.

Die Uerschiedenheit der Fundamente
der Weltpriester- und Laienfrommigkeit

Es mag wohl an dieser Stelle erlaubt sein, einen Blick auf die sittlich-religitse
Erziehertitigkeit christlicher Eltern zu werfen. Ohne Zweifel ist diesen eine dhnliche
Aufgabe an ihren Kindern, wie den Priestern in Katechese, Beichtunterricht usw.,
von Gott anvertraut; dafiir haben sie aus dem Ehesakrament besondere Gnaden-
gaben empfangen. Es ist auch sicher, daf ihre lebendige Frommigkeit erfordert ist,
damit sie ihre Erzieheraufgabe fiir die natiirliche Charakterentwicklung und fiir das
ibernatiirliche Leben ihrer Kinder in Mitwirkung mit der Gnade gut erfilllen. Aber
das Fundament ihres Erziehungsrechts und ihrer Erzieherpflicht ist zunichst ein
ganz anderes als dasjenige des Priesters. Es liegt eben in ihrer naturlichen Eltern-
schaft, wihrend es beim Priester in der sakramentalen repraesentatio Christi
mediatoris und der missio canonica seitens der Kirche begriindet ist. Man wird
einwenden, dafl auch Vater und Mutter Stellvertreter Gottes fiir das Kind sind. Gut.
Aber nicht unmittelbar fiir denselben Lebensbereich wie der Priester. Der Priester
steht im Dienste des Missionsbefehls Christi: Gehet hin und lehret alle Vélker. und:
Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch. Die Eltern werden ihre patiir-
liche und iibernatiirliche Eignung als Erzieher ihrer Kinder in iibernatiirlicher Hin-
sicht zundchst dadurch erreichen, daf} sie ihr gegenseitiges Verhiltnis als eine sakra-
mentale, wirkmiachtige Abspiegelung des Christus-Kirche-Verhiltnisses sehr ernst
nehmen, das dann eo ipso eine hohe Schule der selbstlosen, von Christus geheiligten
Liebe ist, und eine ihrem allgemeinen Christenstand und christlichen Ehestand ent-
sprechende Frommigkeit iiben. Dazu gehdrt auch, dafl sie sich als Reprasentanten
des Willens Gottes und Christi ihren Kindern gegeniiber wissen. Diese sind fiir sie



430 v . Herbert Doms

‘Gegenstand einer gemeinsamen Liebe, die auf dem Fundament gegenseitiger\ Liebe
aufruht. Das Elternhaus und die Frémmigkeit der Eltern haben normalerweise ihre
grofle und kaum vertretbare Bedeutung fur die Heiligung der Kinder hinsichtlich
ihrer Heranbildung zu geraden, unverbogenen, sittlich richtig ausgerichteten und
christlich-religiésen Charakteren; aber normalerweise hat daneben die Tatigkeit
des Priesters im Religionsunterricht, Beicht- und Kommunionunterricht, in der Kin-
derpredigt und in der hl. Beichte eine ganz andere Aufgabe. Die Kinder werden
hier durch die Person des Priesters hindurch unmittelbar die Stimme Jesu héren,
viel unmittelbarer noch als durch die Stimme der Eltern. Im BewufBtsein der Kinder
stehen fur ihre Sicht der Eltern die natirlichen Erfahrungen im Vordergrund, fir
ihre Sicht des Priesters aber die religiésen und Glaubensmomente. Diese Kennzeich-

" nung des Sachverhalts will hervorheben, daf} in der natiirlich-iibernatiirlichen Ein-
heit der Auswirkung der Personlichkeiten der Eltern einerseits, des Priesters ande-
rerseits das sakramental-iibernatiirliche Moment beim Priester aus sich stirker und
betonter ist, unbeschadet der Méglichkeit, daf kraft des Mafles der iibernatiirlichen
caritas es im Einzelfall auch umgekehrt sein kann.

Weltpriesterfrommigkeit und Ordensfrémmigkeit

Die Verschiedenheit der Fundamente christlicher Laienfrommigkeit einerseits und
‘der Frommigkeit des Weltpriesters andererseits diirfte geniigend herausgestellt sein.
Aber wie steht es hinsichtlich der Frommigkeit des Weltpriesters im Vergleich zu
derjenigen des Ordensmannes? Gemeint ist hier der Ordensmann als Ordensmann,
nicht der Ordensmann als Priester, der sich natiirlich durch die aus dem priester-
lichen Charakter und den darauf etwa aufruhenden Vollmachten und priesterlichen
Aufgaben dem Frommigkeitstyp des Weltpriesters noch erheblich nihert2.

Ich glaube, wir kénnen die verschiedene Situation von Weltpriester und Ordens-
mann etwa folgendermaflien charakterisieren: Der Weltpriester steht qua Priester
in der Welt als sakramentaler Reprdsentant Christi des Mittlers, teilhabend an der
Haltung und Aufgabe Christi des Brautigams gegeniiber seiner Braut, der Kirche.
Seiner Frommigkeit ist weitgehend nicht nur die soziale Berufsaufgabe, sondern
durch seine sakramentalen und die darauf aufrubhenden jurisdiktionellen Vollmach-
ten die Amtsaufgabe gestellt, ein natiirlich-tibernatiirlich von Christus erfillter
Zeuge des Herrn zu sein und der Welt die Heiligung und beginnende Verklirung
durch den Erléser und sein Werk zu vermitteln. Insofern steht der Priester in der
Blick- und Tatigkeitsrichtung Christi auf die Welt hin. Insofern aber der Priester
selbst ein erlosungsbediirftiges Glied der Kirche ist, steht er in der Blickrichtung
der Kirche auf Christus hin. In dieser Richtung steht er auch, insofern er als Liturge
und als spezifisch priesterlicher Beter z. B. an einem Sterbelager die Anbetung und
die Bitten der Kirche représentativ vor Gott bringt und Christus anruft. Der Aus-
gangspunkt fiir den Weltpriester ist sein als Ruf Christi verstandener Wunsch, als

2 Vgl. hierfiir wie fiir viele andere einschligige Fragen: Erich Puzik, Zur Aszese
des Weltpriestertums, in: Sacramentum ordinis, Geschichtl. u. systemat. Beitrige, hsg. v.
Puzik und Kuf}, Breslau o. J. (1942), S. 257—300.



Die Frémmigkeit des Weltpriesters _ . 431

Werkzeug des Herrn in seinem Hohenpriesteramt, Konigs- und Prophetenamt fiir
die Erhaltung, Pflege und Ausbreitung des iibernatiirlichen Lebens in der Welt
- seine Person einzusetzen. Der Ausgangspunkt fiir den Ménch ist die Sorge um das
eine Notwendige, das cigene Heil, das in der Welt mehr bedroht ist als im Kloster.
So jedenfalls ist es geschichtlich gewesen. Bei vielen Orden und Kongregationen ist
freilich die Seelsorgsaufgabe konstituierend hinzugekommen, und dadurch sind die
Grenzen flieflend geworden. Man denke z. B. an Missionsorden. Wo auflerhalb der
Missionen Ordenspriester in der Seelsorge eingesetzt sind, sind sie fast allgemein
in der auflerordentlichen Seelsorge titig, was hinsichtlich der Anforderungen an die
Personlichkeit, der Gefihrdungen der Frommigkeit usw. eine sehr andersartige
Situation darstellt als bei dem in der ordentlichen Seelsorge titigen Priester. Aber
der Ordensmann als solcher ist nicht Priester, das sakramentale Priestertum ist an
sich weder der Lebensordnung des Weltpriesters noch des Ordensmannes vor-
behalten.

Der Ordensmann als solcher blickt als Glied der Kirche auf Christus und ist be-
mitht, durch Befolgung einer von der Kirche approbierten Regel unter Beobachtung
der drei evangelischen Rite auf dem Weg zur christlichen Vollkommenheit rascher
und sicherer als in der Welt voranzuschreiten und dank der Gemeinschaft der Hei-
ligen durch seine eigene Heiligung auch das Heil seiner Briidder in der Welt zu
{6rdern. ’

Wihrend der Weltpriester einem Stande der Kirche angehort, der von Christus
selbst unmittelbar begrindet ist, in der Kirche niemals gefehlt hat und niemals feh-
lIen wird, gehort der Ordensmann als solcher einem Stande an, der kirchlichen Ur-
sprungs und Rechtes ist. Er wird nicht durch ein Sakrament geweiht. Er und sein
Stand sind hervorragende, reprisentative Darstellungen des von der Kirche ver-
tretenen Strebens nach Vollkommenheit, der uns durch das Erlésungswerk zuging-
lich gemachten Teilnahme am innergéttlichen Leben und des Gotteslobs als haupt-
sichlichen Lebensinhaltss.

Das Leben des Monchs wendet sich in seinem wesentlichen Inhalt nicht an die
Welt und vollzieht sich nach strenger Regel in Verfolgung eines Frommigkeitstyps,
der durch den Ordensgriinder vorgelebt und als Richtbild vorgeschrieben ist. Es gibt
dagegen keine scharf umrissene Form des Weltpriesterideals. Die Anforderungen,
die an einen modernen Grofistadtseelsorger und an einen siiditalienischen Pfarrer
eines kleinen Dorfes gestellt werden, der an vielen Tagen mit seinen Berufsauf-
gaben fertig ist, sobald er die hl. Messe zelebriert und das Brevier gebetet hat, die
Titigkeit eines geistlichen Studienrats, eines Gefdngnis-, eines Krankenhausgeist-.
lichen, eines Caritasdirektors usw. sind so verschieden, dafl sie schwerlich unter ein
einheitliches Richtbild der Frommigkeit gefafit werden kénnen, zumal in verschie-
denen Zeiten und kulturellen Verhéltnissen. )

Daraus ergibt sich sofort, dafl der Weltpriester nicht etwa ein auf halbem Wege
im Vollkommenheitsstreben stehengebliebener, kriippelhaft entwickelter Religiose
ist, sondern daf} er seinem Berufe gemif notwendig einen erheblich anderen Frém-

3 Vgl. das geistige Sterben der Welt gegenitber durch feierliche Ordensprofef als’ ratio
fiir die Durchtrennung des ehelichen Bandes einer unvollzogenen Ehe.



432 .-+ . Herbert Doms

migkeitstyp entwickeln muf§ als der Monch. Das gilt auch dann, wenn wir zum Ver-

- gleich Priestermoénche heranziehen, die in der Seelsorge titig sind. Denn auch sie
sind durch ihre Regel gebunden und geformt. Was die drei evangelischen Rate an- -
langt, so stellen fir den Monch die lebenslanglichen Verzichte auf eigenen Besitz,
Ehe und freie Verfiigung {iber sich selbst eine AbtStung von Augenlust, Fleisches-
lust und Hoffart in der Wurzel, als Bufie und zur Erleichterung personlicher Heili-
gung dar. Er will dadurch personlich freier werden fiir Gott. Fiir den Weltpriester
ist Verzicht auf eigenen Besitz nicht moglich, Gehorsam bindet ihn nur im Sinne
des Gehorsamsversprechens bei der Weihe. Die Ehelosigkeitsforderung im Abend-
land ist m. E. in der repraesentatio Christi mediatoris letztlich begriindet4. Fir den
Monch ist gegeniiber dem Weltpriester das Gehorsamsgeliibde vor allem kennzeich-
nend und mafigebend. Gerade auf klésterlichen Gehorsamsgeist bereitet das Novi-
ziat vor. Der Monch steht normalerweise nicht vor Fithreraufgaben, die aber nor-
malerweise dem Weltgeistlichen zufallen. Die Vorbereitung fiir den Weltpriester-
stand mufl daher verstindigerweise eine Erziehung zur Selbstindigkeit des kiinf-
tigen Fihrers in Unterordnung unter einen hoéheren Fiihrer sein. In der Keusch-
heitsverpflichtung besteht kein Unterschied, und was die Armut anlangt, so ist
sicherlich in manchen Lindern der schlecht besoldete Weltpriester, der ohne Neben-
verdienst (Landwirtschaft, Schriftstellerei, Bergfiihrer) nicht existieren kann, mit-
unter schlechter dran als der Mondh, fiir den eine Klostergemeinschaft sorgt. Aber
selbstverstandlich gibt es ein in der priesterlichen Berufsaufgabe grindendes Ein-
fachheitsideal des Lebensstils.

Der Ordensmann steht in einer Gemeinschaft, die das gleiche Vollkommenheits-
ziel nach derselben Regel verfolgt. Das hat in vieler Hinsicht eine korrigierende
Kraft, die dem Weltpriester fehlt. Es konnen dadurch seelische Schwierigkeiten, die
den Einsamen befallen, vermieden werden. Andererseits bringt das klosterliche
Gemeinschaftsleben nach einer strengen Regel wohl auch leicht grofle Belastungen
mit sich. Jedenfalls ist das Moment der klosterlichen Gemeinschaft ein wesentlich
unterscheidender Faktor der ménchischen und weltpriesterlichen Frommigkeitsent-
faltung.

II

Konkrete Folgerungen

Ich mochte nun noch einige konkrete Bemerkungen zur weltpriesterlichen From-
migkeit machen.

Ich stelle an die Spitze die Grundhaltung, die mir das Fundament aller Sittlich-
keit zu sein und auch noch vor den Kardinaltugenden zu stehen scheint: Das die
~ ganze Person erfassende, weit iiber den Bereich des theoretischen Erfassens und
Vermittelns der Wahrheit hinausgehende Streben nach Wahrheit, die Wahrhaftig-
keit und Echtheit der ganzen Person, auf die die gottebenbildliche Geistseele wesen-
haft angelegt ist. Der Priester hat hierzu eine besondere berufliche Verpflichtung,
weil er den sichtbar in der Welt représentiert, der in vollster Wahrhaftigkeit sich

4 Vgl. H. D oms, Uom Sinn des Zilibats, Miinster 1954.



Die Fr&mmigkeit des Weltpriesters 433

als die Wahrheit bezeichnen konnte, und ebenso als den Weg und das Leben. der
eben der inkarnierte gottliche Logos war und ist und in Ewigkeit bleibt. Von ihm
sagt der heilige Petrus in einem Is.-Zitat (1 Petr 2,22): Er hat keine Siinde getan,
und in seinem Mund fand sich kein Falsch.

Dieses Echtheitsstreben verlangt zunichst die Wahrhaftigkeit des Priesters vor
Gott. Und diese ist fir den Priester schwerer und leichter zu erlangen und zu be-
wahren als im allgemeinen fur den Laien. Sellmair macht im Anschluff an Guardini
darauf aufmerksam, dafl der Priester etwas zu vertreten hat, das Gber sein Sein
absolut hinausgeht. Ich mochte es kurz folgendermaflen kennzeichnen: Er ist ein
far allemal Christi des Mittlers Reprisentant, auf den die Welt hinschauen soll und
auch hinschaut. Er kann von dieser Reprasentation niemals in Ferien gehen. Aber
er ist nicht nur ein nach allen Sciten begrenzter Mensch, sondern auch ein Mensch
mit vielem Versagen, mit Siindhaftigkeit, und er ist selbst priesterlicher Hilfc be-
-diirftig. Wer soll diesem unentrinnbaren Mifiverhiltnis zwischen dringendem
sakramentalem Sinngehalt und sittlich-religidser Existenz, zwischen der Wahrheits-
fiille des pflichtgemaf zu verkiindenden Wortes und dem Zuriickbleiben des eigenen
Lebensvollzuges dahinter standhalten kénnen?

Es liegt auf der Hand, daf nicht jeder Priester diese furchtbare Spannung erlebt,
wenigstens nicht standig und nicht in thren duflersten Abgrinden. Aber es scheint
mir, daf vom Sachverhalt her der Priester in diese Richtung gedringt wird. Jedoch
ist es ebenso sicher, dafl nicht wenige Priester sich dagegen abschirmen. Ein Weg
der Abschirmung ist die Unechtheit. Man hort auf, natiirlich zu sein, man nimmt
eine falsche Wiirde und Salbung an, man umgibt sich mit einer priesterlich scheinen-
den Fassade, die Hohlheit verbirgt. Oder es kommt zur Resignation. Das Jugend-
ideal ist verblafit, man ist nur noch ,korrekt” und nimmt dafir wie in einem welt-
lichen, ohne wesentlich hervortretende Verfehlungen erfullten Beruf priesterliche
Stellung und priesterliches Ansehen in Anspruch. Oder es findet eine Flucht in pein-
liche Gesetzeserfiillung, in Uberbetonung von Ubungen, vielleicht auch bei der zu
" betreuenden Herde, statt. Das eigene Leben ist durch strenge und starre Tages-
ordnung geregelt, aber Natiirlichkeit, ungekinstelte Herzlichkeit, aus dem Glauben
und der Liebe gespeiste Freiheit in der Meisterung der priesterlichen Lebensauf-
gaben sind, wenn nicht erstorben, so doch stark gedrosselt. Der Mafstab ist nicht die
Person Christi, sondern ein Gesetzeskodex. In allen diesen Fillen kann die auf-
gezeigte Spannung kaum mehr erlebt werden, das Abbiegen von dem lebendigen
Mafistab Christus ist vor dem Blidk des Priesters in sich selbst verschleiert. Es findet
kein echtes, wahrhaftiges Sichstellen, Sichkonfrontieren mit dem eigenen Priester-
sein statt, das ein Abbildsein des Gottmenschen ist, das, weil Gber armselige Men-
schenkrafte stets hinausliegend, sozusagen planmafiig falsch gesehen, aber theoretisch
vor dem eigenen Bewufltsein und vor den Menschen festgehalten wird. Das Korrek-
tiv kann nur unbedingte Wahrhaftigkeit vor Gott sein, die vielleicht nur unter
besonderen Erschitterungen erlangt wird.

Es ist aber andererseits auch fiir den Priester leichter als fir den Laien, ganz ehr-
lich und edht zu sein, eben weil er von Amts wegen zu einem so innigen Verkehr mit
Christus, der ewigen Wahrheit, aufgerufen ist, weil er in der Seelenfihrung so sehr



434 . . Herbert Doms

auf die Ausweichsneigungen der Menschen hingewiesen wird, und weil er durch
die Vorbereitung von Predigt, Katechese und Beichtstuhl, durch Schriftlesung und
aszetische Lektiire immer wieder zum Blick in sein eigenes Herz aufgefordert wird.
Und es ist durchaus nicht gesagt, dal eine ganz chrliche Charakterhaltung auch Gott
gegeniiber in die zuerst anfgezeigten Schwierigkeiten fiihren miisse. Eine gesunde
Selbstsicherheit, ein gliikliches Temperament, vielleicht auch eine natiirliche Be-
grenztheit des Blickes fiir die Tiefen priesterlicher Existenz oder des Lebens iiber-
haupt, verbunden mit ungekiinstelter, opferbereiter und gewissenhafter Gottes- und
Naichstenliebe konnen auch sehr wohl natiirliches, gerades, durch und durch priester-
liches Wachstum der Frémmigkeit erméglichen. Solche Priester begegnen den Mit-
menschen als unverbogene Personlichkeiten mit einer anziehenden, gesunden Herz-
lichkeit, selbst wenn sie Prilaten sind, und sind weit entfernt, in der Begegnung
immer Beispiel geben zu wollen oder die Menschen sich stets darauf anzusehen, was
fiir eine Belehrung, einen Rat, eine Hilfe sie ihnen jetzt zu geben hitten. Freilich,
es ist kaum zu denken, daf Gott nicht irgendwann wenigstens den Versuch machen
wird, sie vor die {ibernatiirlichen Abgriinde priesterlicher Existenz und die Aufgabe
der Echtheit bis ins Letzte zu stellen.

Das ganze iibernatiirliche Leben des Christen fufit auf einer unmittelbaren, {iber-
natiirlichen Berithrung mit Gott. Die zu den eingegossenen Haltungen der gottlichen
Tugenden heranfithrenden natiirlichen Erkenntnisse und Strebungen haben eine ein-
leitende, hinfithrende Bedeutung, sind aber in irgendeiner Form fiir gewdhnlich
psychologisch unentbehrlich. Diese Sachverhalte kénnen auf mystischen Hohenwegen
mehr oder weniger erfahrbar werden. Es scheint mir nun, dafl ein dogmatisch tief
erfafites und gelebtes Priesterleben — weil es Tag firr Tag in der Erfiillung der er-
fahrbaren Berufsaufgaben Werkzeug und Stimme Gottes ist, weil der Priester freie
Akte setzt, deren finis operis iiber aller Erfahrbarkeit liegt, da sie ein unmittelbares
Heilshandeln Gottes einschlieBen — vom natiirlich erfahrenen, durch den Glauben
beleuchteten Berufsleben aus mit einer gewissen inneren Konsequenz zu einem
Erleben der Unzuldnglichkeit der natirlichen Fundamente gesunden, sicheren Le- -
bensgefithls kommen mufl. Dafiir steht nicht automatisch ein ebenso unmittelbarer
tibernatiirlicher Ersatz zor Verfiigung, wohl aber ein immer stirkeres Bewufitsein
eigenen natiirlichen und schuldhaften Versagens und der strahlenden Gréfle und
Reinheit des mafistabliefernden Urbildes. Andererseits spielen hier sicher natirliche
Charakterziige und zeitgeschichtliche 1deologien mit hinein, wie etwa beim heiligen
Pfarrer von Ars vielleicht ein Nachklingen jansenistischer Ziige; aber man wiirde
bei diesem Heiligen seine Klagen iiber scin armes, verlorenes Leben und seine zwei-
maligen Fluchtversuche sicherlich sehr einseitig und nicht tief genug deuten, wenn
man sie nur als im tiefenpsychologischen Sinne krankhaft interpretieren wollte. Die-
ser Mann war wohl echt bis in die {ibernatiirlichen Tiefen seiner priesterlichen Exi-
stenz, und es wire wahrscheinlich viel tiefer begriindet, bei nicht ganz wenigen
Priestern danach zu fragen, mit welchen Verdringungen und Larvierungen sie die
ihnen lingst bekannten Zuginge zu ihren religiésen Tiefen zugestellt haben, weil
sie zo feig oder zu opferscheu und zu bourgeois waren, sich dem ihnen begegnenden
Gott zu stellen, das heifit in ihrer Frommigkeit auf Gott einzugehen und sich ihm



Die Frommigkeit des Weltpriesters 485

allein riickhaltlos anzuvertrauen. Auch diese Situation ist nicht fiir den Priester -

allein moglich, sondern fir jeden Clristen, aber sie wird sich in einem ldngeren
Priesterleben wohl viel leichter, fast mit Notwendigkeit, einstellen.

Das Uerhdltnis zur Welt

Die Berufsaufgabe des Priesters verlangt nun eine Einstellung zur Welt, die sich
von derjenigen des Laien wie des Monchs unterscheidet und die dementsprechend
seine Frémmigkeit mitgestalten muf}.

Eine innere Loslésung von der Welt ist fur jeden Christen notwendig, insoweit
die ,Welt“ als ein Inbegriff von Werten oder Wertmoglichkeiten sich darbietet oder
auch nur subjektiv erlebt wird, die von Gott isoliert sind, die in einer den géttlichen
Schépfungs- und Heilsgedanken nicht konformen Weise willkiirlich zusammen-
gefiigt sind oder eine starke Versuchung darstellen, sie in solcher Weise zusammen-
zuftigen. Aber die Welt, insofern sie natiirlich gut ist, ist der unentbehrliche, erfahr-
bare Schauplatz menschlichen Lebens und verlangt danach, vom Menschen nach dem
gottlichen Schépfungs- und Heilsplan benutzt und geordnet zu werden.

Es ist nun klar, daf der Monch sich um des Verkehrs mit Gott und der Pflege des
iibernatirlichen Lebens in der eigenen Seele willen von dem, was die Aufmerksam-
keit und Kraft nach auflen ablenkt, méglichst weit in die Klosterstille und die Er-
fillung der hl. Regel entfernen wird. Seine Lebensaufgabe sieht er nicht in der
immer gefihrlichen Welt. Auch die Arbeit, die er verrichtet, wird nach Méglichkeit
an den klosterlichen Bereich angelehnt oder in ihn hineingezogen. Der Laie dagegen
ist normalerweise in seinem Berufsleben gerade in die Welt gestellt.

Die Aufgabe des Weltpriesters steht nun in der Mitte. Thm ist ja gerade die seel-
sorgliche Betreuung, d. h. geistliche Fihrung der Laien anvertraut. Er muf Ver-
stindnis fiir ihre Berufe, fir das Ehe- und Familienleben, fur ihre Erholung und
Bildung haben, sonst kann er sie nicht richtig als Bote Gottes ansprechen und fihren.
Er mufl die Gefahren und Versuchungen kennen, die die Laien in der Welt um-
geben. Aber bei allem Verstindnis, das eine groffe Offenheit fiir alle wahren Werte
und auch offene Augen und liebevolles Verstindnis fir die Gefakren der ‘Welt hat,
muB er selbst in tiefer innerer Verwandtschaft mit der Haltung des Ordensmannes
um die innere Freiheit von den Verlockungen der Welt ringen und um die innere
Stille fiir den personlichen Verkehr mit Gott. Und die Methode dieses Ringens wird
sehr verschiedene Gestalt haben miissen. Eine Aufgabe, Fithrer, Organisator, Erfin-
der auf weltlichen Sachgebieten zu sein, wird fiir ithn immer nur per accidens
bestehen, von groflen Sonderbegabungen abgesehen. Seine eigentliche Fihrungs-
aufgabe den Laien in der Welt gegeniiber ist stets die religidse, und diese kann er
nur gut erfiillen, wenn er selbst homo religiosus durch und durdch ist. Das gilt zunachst
fur ihn als Liturgen. Der Pfarrer ist verpflichtet, das Breviergebet und die hl. Messe
an Sonn- und Feiertagen fiir seine Gemeinde aufzuopfern. Dies zeigt an, von wel-
cher immensen Bedeutung sein Gebets- und Opferleben fiir seinen seelsorglichen
Erfolg sein wird, ob er nur ,korrekt” ist, oder ein echter Nachfolger seines hohen-
priesterlichen Herrn in dessen Gebets- und Opferleben. Analoges gilt von jedem



436 ' : Herbert Doms

Priester. Wenn der Priester das Wort Gottes verkiindet, in welcher Form immer,
so wird es religidses Leben und zumal Gbernatiirlich-religioses Leben nur wecken,
wenn die verkiindeten Inhalte nicht nur im Auftrage Gottes und der Kirche amtlich
bezeugt, sondern zugleich personliches Zeugnis eigenen religiés-iibernatiirlichen Le-
bens sind. Der Priester wird nur auf dem Wege der Weltoffenheit und hingebenden,
verstindnisvollen Dienstes an seiner Gemeinde einerseits und Innerlichkeit, Welt-
abgewandtheit, aszetischen Strebens andererseits die stets sehr personlich herzustel-
lende Harmonic seiner priesterlichen Existenz finden konnen. Er wird seinen ihm
aufgegebenen Beitrag zur Heiligung nicht nur der Glaubigen, sondern durch diese
der gesamten Kultursachgebiete, die ja alle ihre Vollendungsmdglichkeit nicht in
sich selbst, sondern in ihrer Erhebung zum Dienst am geheiligten Menschen finden,
nur leisten konnen, wenn er selbst stets das eine Notwendige vor Augen hat, wenn
er weil und danach lebt, dafl es iiberall nur eine Aszese des Kreuzes gibt und nur
iiber diese eine Heiligung der Welt, und daf sic von ihm als dem sakramentalen
Reprisentanten Christi des Mittlers in seinem priesterlichen Wirkungskreise zuerst
~ gefordert wird, wenn sie von ihm in die zu heiligende Welt ausstrahlen soll. Der
Priester soll ausstrahlen, ohne es zu wissen und zu wollen, und er wird dies nur
koénnen, wenn er echt ist bis in die {ibernatiirlichen Tiefen seiner priesterlichen Per-
sonlichkeit. Echt, natiirlich und zuverlidssig aber auch im Verkehr mit den Mitmen-
schen! Es mufl darum auch eine geldste innere Ausarbeitung des héchst individuellen
natiirlichen Menschseins fiir den Priester gewiinscht werden.

Der Ménch wird sich ganz oder doch viel stirker als der Weltpriester vom geselli-
gen Verkehr mit den Menschen zuriickziehen konnen, der Weltpriester wird es nie-
mals véllig konnen. Aber hier wird, abgesehen von der seelsorglichen Notwendig-
keit oder Ratsamkeit, der Gesichtspunkt kultivierter Geistigkeit in der Erholung
eine grofle Bedeutung haben. Sehr wertvoll kann die echte und solide Befassung
mit einer Kunst sein; wofern sie dient und nicht herrscht, kann sie sehr wohl der
Echtheit und Natirlichkeit und damit der Frémmigkeit dienen. Gerade die Offen-
heit fiir echte kiinstlerische Werte und die Liebe zu diesen setzen eine Fihigkeit zum
Auskosten und Genieflen auf der Grundlage von echtem Verstehen voraus und
kénnen das Gesplir fiir Echtheit in den Lebensduflerungen und die Empfindlichkeit
gegen die Liige des Kitsches von der Ausstattung der Kirche bis in die religidse
Literatur und den eigenen Stil wachhalten. Letztlich ist alles fur den Priester an-
gemessen, was eine edle, volle Menschlichkeit férdert, nicht zuletzt auch ein sténdi-
ger Kontakt mit der Wissenschaft. Dafl dies fiir die Theologie gilt, ist selbstver-
standlich; aber Pius XI. hat auch die Bedeutung der Allgemeinbildung in allen
Wissensgebieten fiir den Priester hervorgehoben. Wichtig ist, dafl der Priester alles
Wissen vollmenschlich in die Gesamtpersonlichkeit einzubauen versteht, was ja
durchaus nicht selbstverstandlich ist, und so an menschlichem Wert gewinnt.

Das Ubernatiirliche baut auf der Natur auf und vollendet sie. Der heilige Mensch
miifite darum stets auch der menschlichste Mensch sein. Das gilt in besonderer Weise
fir den heiligen Weltpriester, der fiir alles Menschliche in der Welt Verstindnis
haben mufl. Aber sowohl die Welt in sich wie auch der nicht iiber sich hinaus-
schreitende Mensch bleiben immer ein Torso. Um so mehr mufl der Priester den



Die Frommigheit des Weltpriesters - 437

Laien zum Verstindnis und zur Meisterung der Aufgabe, alle Lebensgebiete von
innen heraus zu heiligen, hinfithren, was nichts mit kirchlichem Banausentum, z. B.
in der Kunst, zu tun hat, und wo im tibrigen jeder Priester, auch der begabteste,
seine Grenzen hat. '

Das Gebetsleben des Priesters

Von ganz besonderer Bedeutung fir die Frommigkeit des Priesters wird sein
Gebetsleben sein®, Dafl dieses seine Eigenttimlichkeiten und eine besondere Rang-
hohe vor dem Gebet von Laien hat, ist der Glaube des katholischen Volkes, das der
Fiirbitte der Priester eine besondere Kraft zuschreibt. Es ist auch klar, daff alles
betrachtende Gebet und jedes Gebet, das auf den betenden Priester selbst in echter
Weise und nicht nur formelhaft Bezug nimmt, eben auch das Priestersein des Beters
mit berlicksichtigen mufl. Es ist ebenso klar, dafl die Bedeutung des Gebets bei einem
Priester angesichts der Erhabenheit seiner Amtsfunktionen und der tibernaturlichen’
Hirtenaufgaben eine viel grofere ist als beim Laien. Er steht beim heiligen Opfer,
beim Breviergebet, bei allen Sakramentsspendungen und 6ffentlicherr Andachten als
sakramental qualifizierter Représentant der Kirche beziehungsweise der versammel-
ten Gemeinde, ja weil als Représentant der Kirche Jesu Christi, auch als Représen-
tant der ganzen Menschheit, betend vor Gott. Er hat die Aufgabe, mit seinem per-
sonlichen Gebet die ihm anvertraute Herde zu schiitzen und zu tragen. Wie will er
ohne tiefes Gebet alle die ihm anvertrauten Gefihrdeten vor Gott vertreten?

Das alles leuchtet leicht ein, aber es ist doch wohl noch nicht das Zentrale in der
besonderen Stellung des Priesters als Beters im Unterschied vom Laien. Dieses
scheint mir wiederum auf dem Weihecharakter aufzuruhen, durch den der Priester
ja nicht nur zu bestimmten, im Leben des corpus Christi mysticum bedeutungsvollen
Akten befdhigt ist, sondern auch zur Darstellung des Priestertums Christi und zu
groferer Nahe bei Gott. Auf ihn hat Gott, ihn auserwihlend aus dem Volke, seine
Hand gelegt, er ist zur Teilnahme an der Mittlerschaft des Herrn berufen, und das
heifit auch zu engerem Verkehr mit Gott. Wenn ein Mensch ohne tiefstes Verstehen
des Erloserherzens nicht auskommen kann, so ist es der Priester. Wie aber soll er
in die Abgrinde des Erléserherzens anders eindringen als durch tiefes, einsames,
betrachtendes Gebet, durch Zwiesprache mit seinem Herrn?

So gehort also die Pflege des Gebetslebens nicht nur um der Berufspflichten willen,
als Mittel zum Zwedk, zum Priester, sondern es ist seine generelle Amtspflicht. Es
ist die Seele seines Lebens. Die sakramentale Nachbildung Christi im Priester kann
lebendige Gestalt nur gewinnen auf dem Wege iiber das Gebet. Der Priester ist
auf allen seinen dienstlichen Wegen und bei allen beruflichen Arbeiten im tiefsten
Berufsgefahrte Jesu, der ihn unsichtbar begleitet, und alle Seelsorgsarbeit des
Priesters wird erst wirklich ins Priesterleben eingeordnet sein, wenn sie nicht mehr
Beeintrachtigung des Gebetslebens, sondern selbst Gebet des Priester geworden ist.
Das ist unzweifelhaft das Ziel, das aber zeigt, welchen Tiefgang nach allen Seiten
priesterliche Existenz und priesterliche Frommigkeit haben. Man werfe einen Blick

8 Vgl. hierzu Erich Puzik, Das Gebet im Leben des Weltpriesters. In: Amt und
Sendung, hsg. v. Kleineidam, Kuff, Puzik, 1950 (Herder).



438 Herbert Doms

auf die Arbeit im Beichtstuhl, wie sie vom heiligen Johannes Vianney oder von
Padre Pio berichtet wird, und man wird die lebendige Verbindung zwischen Gott
und Christus einerseits und der von Gebet und Opfer getragenen Seelsorgstatigkeit
‘andererseits ermessen kénnen. Solche Einstellung ist, auch wenn sie nicht zu so
auflergewohnlicher Hohenlage gelangt, sicherlich nur durch beharrliches, tiefes, ganz
chrliches, privates Gebet zu erlangen, die von der Betrachtung ihren Ausgang nimmt
und zu ihr wohl auch immer wieder zuriickkehren wird. Aber es wird gelegentlich
notwendig sein, erst in Studium oder niichterner Durchdenkung offener theoretischer
oder praktischer Fragen das Bedirfnis des Verstandes zu befriedigen, damit dann
im Gebet die Ruhelage ermdglicht sei, die erst zur vollen Wahrhaftigkeit befdhigt.

Alle echten inneren religidsen Akte sind schwerer zu vollziehen als dufieres Tun,
zumal lingeres inneres Beten. Dieses wird in der Regel Ubung, hiufige Selbstiiber-
windung und Treue verlangen. Das Gebet der Einfachheit und das Gebet der er-
‘worbenen Beschauung werden aber zu den ordentlichen Gebetsgnaden gezahlt, die
planmiflig und beharrlich zu erstreben empfohlen wird. Ich glaube, dafl es richtig
ist, wenn das liturgische Beten als schwer bezeichnet wird, wofern es iiber ein blofes,
von guter Absicht getragenes rationales Erfassen des Sinns hinausgehen und wahr-
haft tiefes Beten werden soll. Vielleicht geben sich, nebenbei bemerkt, manche Pfar-

rer, die ausschlieBlich die Gemeinschaftsmesse pflegen, dariiber einer Tauschung hin,
zumal wenn sie nicht selbst grofle Beter sind. Ich habe aus manchen Gespriachen mit
entsprechend eingestellten Priestern und Laien jedenfalls diesen Eindruck gewon-
nen. Man ist hier vielfach, wie so oft, bei Erwédgungen vom An-sich des Objek-
tes her, ohne Beriicksichtigung der subjektiven Seite, stehen geblieben. Wenn die
Kirche vom Priester ein liturgisches Beten in so grolem Umfange und mit so grofler
Mannigfaltigkeit der liturgischen Formulare verlangt, so diirfte vorausgesetzt sein,
daf} die Priester auflerdem privatim grofle Beter sind.

Gefahren fiir das Gebetsleben des Priesters

Ich mochte nun noch kurz auf einzelne Bedrohungen des Gebetslebens des Priesters
hinweisen, weil das innerliche Gebet ja zweifellos das Herzstick und die entschei-
dende Kampfstitte aller priesterlichen Frommigkeit ist.

Eine Bedrohung erwahnte ich schon: Die Uberspringung der personlichen Gebets-
phase in der Vorbereitung von Predigt und Katechese, verbunden mit der 1llusion,
daf dies fiir das eigene Frommigkeitsleben gentige. Statt des Gebets herrscht seel-
sorgliche Geschaftigkeit, gefordert durch die Erfahrung, dafl echtes inneres Beten
viel schwerer ist als alles duflere Tun. Eine zweite, einstweilen nicht abzustellende
Erschwerung und mitunter wohl auch Gefdhrdung priesterlichen Gebetslebens ist
m. E. die pflichtméaBige Benutzung der lateinischen Sprache beim privaten Brevier-
gebet, zumindest in nichtromanischen Sprachgebieten. Ich muf} als eigene Erfahrung
bekennen, obwohl ich noch eine gute humanistische Ausbildung erhalten und als
Theologe viel Latein gelesen habe, dafl etwa beim Beten lateinischer Psalmen in der
Tiefe einfach nichts mitschwingt, auch wenn der Sinn verstanden wird. Das ist beim
Beten in der deutschen Muttersprache ganz anders. Diese Erfahrung wurde mir von



Die Frommighkeit des Weltpriesters 439

vielen Confratres bestitigt. Die Not muf} sicherlich noch grofler sein, wenn die
Kenntnisse und die Ubung im Lateinischen geringer sind, was seit Jahren in
Deutschland beim theologischen Nachwuchs zutrifft. Ich spreche nicht vom Entgehen
seclsorglichen Nutzens der deutschen Psalmenbeherrschung, vom Entgehen gedacht-
nismifigen Meditationsstoffs, sondern von der Schwierigkeit, das Brevier zu .,beten®,
Wenn es lange Zeit nur ,persolviert* wird, so bewirkt dies m. E. leicht eine habi-
tuelle Fehldisposition bei liturgischen Gebeten, vielleicht iiberhaupt beim Beten.

Vielfach auch sind Einkehrtage und Exerzitien nicht ertragreich, weil die priester-
lichen Exerzitanten kaum betend aktiv werden. Sie lassen nach einem Ausdruck von
Pater Sierp die Exerzitien ,iiber sich ergehen®.

Mitunter wird des Fehlen einer festen Tagesordnung im Gebetsleben ein Hinder-
nis sein, aber mitunter kann auch das Einhalten einer solchen Tagesordnung im
Gebet und ebenso die Haufung von religiosen Ubungen zu einer starren Fassade
fithren, die beruhigend iiber das Fehlen echter Hingabe an Gott, iber das Fehlen
der Liebe usw. hinwegtiuscht und eine Vertiefung durch echtes Beten verhindert.
Auch dies wurde bereits von anderem Ausgangspunkt aus behandelt. v

Als letzte These dieser Betrachtung iiber das Gebetsleben des Priesters méchte
ich den Satz aussprechen, dafl die priesterliche Aufgabe der Seelenfithrung im wei-
testen Sinne eine solche Fiigsamkeit des Priesters unter die providentielle Fithrung
der Menschen durch Gott zu verlangen scheint, dafl der Priester vor allen Laien ganz
unter der Fiihrung des Heiligen Geistes stehen mifite. Wenn jemand, so mifite er
ganz durchgearbeitet durch die Gaben des Heiligen Geistes sein.

Einige Gedanken zur Priestererziehung

Ich iibergehe vieles an sich Wichtige, wie die Rolle der Bufle im Leben des Prie-
sters, eucharistische und marianische Frommigkeit; dariiber ist oft genug gehandelt
worden. Ich will zum Schluf nur noch einige fir die Erziehung zu priesterlicher
Frommigkeit mir besonders wichtig erscheinende Momente hervorheben.

Zunachst mochte ich vor diesem Kreise anf eine Gefdhrdung firr die innere Echt-
heit der jungen Theologen hinweisen, die m. E. mit der Konvikiserziehung, wie sie
bei uns besteht, leicht gegeben sein kann. Wenn die Theologiestudenten vor dem
Empfang der Priesterweihe fiinf oder sechs Jahre in einem Lebensalter, in dem
wichtigste Ausreifungsprozesse der Personlichkeit stattfinden, sich stindig von
Oberen beobachtet wissen, deren Urteil iiber sie mafigebend dafiir ist, ob sie spater
fur geeignet oder fiir ungeeignet zum Priestertum beurteilt werden, so kann dies
bei einem nicht ganz kleinen Prozentsatz zu einer Haltung der Unechtheit, zu
Augendienerei, zu nicht ehrlichem Sichfiigen in innerer Opposition, die man nicht
auszusprechen wagt und auch nicht ehrlich verarbeitet, zur Zurickstellung oder
Unterdriickung mancher geistigen Reifungsaufgabe fuhren; viele heutige Studenten
sind ohnedies infantil in ihrem seetischen Entwicklungszustand. Die Konvikte, zumal
wenn sie 200 bis 300 Insassen haben, sind vielleicht nicht immer geeignet, zu einer
Reifung in Echtheitshaltung zu verhelfen. Unaufgearbeitete Infantilismen er-
geben leicht Neurosen. Dadurch aber werden die Gefahren zur Unechtheit perma-



440 T - " Herbert Doms

nent, und die Befolgung der erprobten aszetischen Ratschlige wird weitgehend zur
Unfruchtbarkeit verurteilt. Alle aszetischen Regeln setzen seelische Gesundheit vor-
aus. Die Besetzung aller Oberenposten in Konvikten mit reifen, vornehmen, weiten,
gelosten, psychologisch und charakterologisch geschulten, selbstverstindlich auch
frommen Priestern wird immer dringenderes Erfordernis. ,

Von ganz grofler Wichtigkeit scheint es mir zu sein, dafl der junge Theologe zu
einer echten, wirklichen, personlichen Christusliebe gelangt. Ich weifl, dafl dies sehr
schwierig ist. Ist doch fiir uns selbst die eucharistische Vereinigung mit dem Herrn
schon nach der sprachlichen Bezeichnung nicht die Kniipfung einer Gemeinschaft der
Christen untereinander in Christus, auch nicht die personliche Gemeinschaft mit dem
Herrn, was doch communio besagt, sondern das Empfangen der heiligen Kommunion,
eines sachlichen Gnadenmittels. Ich bin der Ansicht, dafl im Urchristentum dieses
Christusgehdren, die personliche Begegnung und Gemeinschaft mit ihm und eine Ge-
folgschafts-Haltung der Liebe zu ihm, wie etwa die Paulus- oder l1gnatiusbriefe, aber
nicht weniger deutlich die johanneischen Schriften zeigen, mit ganz anderer Selbst-
verstidndlichkeit als heute gelehrt, verstanden und gelebt worden sein muf. Von
solcher Haltung aus sieht alles sittliche Handeln ganz anders aus als in den Ent-
faltungen der Moraltheologie, die dabei durchaus wahr und fiir das Leben der Ge-
samtkirche notwendig sind. Es ist mir sehr verstandlich, dafl ein Johaunes Vianney,
der wohl schon als Knabe und Jingling den Weg personlicher Christusliebe ohne
viele ethische, moralisierende Gedankenginge gewandert sein diirfte, im theologi-
schen Studium gerade die Moraltheologie nicht begreifen und sich nicht merken
konnte, die nun einmal ethisches Denken der Stoa und des Aristoteles verchristlicht
in sich aufgenommen hat und Vianney wahrscheinlich noch mit vielen Gedanken der
'Aufkldrungszeit durchsetzt dargeboten worden sein wird.

Ich bin mir klar, daf die Hinfithrung der Theologen zu Christus und die Grund-
legung einer personlichen Liebeshaltung zu ihm nur dann gelingen wird, wenn sie
durch Maénner erfolgt, die selbst von dieser Haltung tief durchdrungen sind und
tiglich um sie ringen. Ich glaube aber, dafl diese schwere Erziehungsaufgabe auch
gerade von seiten der Moraltheologie unterstiitzt werden kann und unterstiitzt
werden mufl. Es ist eben etwas anderes, ob das Schwergewicht des Interesses auf
die sittliche Ordnung als solche verlegt wird oder auf das durch die Taufe ermaog-
lichte personliche Uerhdltnis zu dem Urheber und Garanten dieser Ordnung, der
einer von uns geworden ist und uns die ganze Gefédhrlichkeit, aber auch Schénheit
eines auf Gott ausgerichteten Lebens unter den Lebensbedingungen des gefallenen
Menschen vorgelebt hat, denen er sich in freiwilliger Erniedrigung unterwarf. Dieser
Christus muff mit einer einzigartigen Liebe erfafit werden. Mit ihm leben und in
der Eucharistie verkehren zu diirfen, muf Lebensinhalt und ganz klares und ein-
faches Licht des Lebens werden. Gelingt es nicht, Priester von hier aus in das Ver-
stdndnis ihrer ganz besonderen Christusdhnlichkeit, ihres Mit-Priesterseins und Mit-
-Sohnseins und der damit gegebenen Aufgabe, als Sohn den liebevollen Vater durch
liebenden Gehorsam sichtbar zu machen. viel starker heranzufiihren als es wohl
heute oft der Fall ist, dann werden die Priester auch in Zukunft mehr den Weg
der Gesetzeserfilllung und weniger den der Liebe gehen.



Die Frommigkeit des Weltpriesters 441

Alle Gesetzeserfiillung aber stellt das eigene Kénnen oder Nichtkonnen und das
Selbsterfiillen in den Vordergrund, und hier komme ich zu einem zweiten Anliegen,
zur Selbstverstindlichkeit des ,ans Gnade gerechtfertigt®. Nicht als ob dies nicht
von allen Priestern geglaubt wiirde. Es geht vielmehr um die Alternative: ist mein
Streben vorwiegend darauf ausgerichtet, mich in der mir gemédflen Ordnung zu be- -
wahren und zu vollenden, oder vorwiegend darauf, in erwidernder, mich selbst
schenkender Liebe auf Christus und den Vater hin zu leben und jede Situation da-
nach zu betrachten, was sie mir hierzu fiir Moglichkeiten bietet. Es geht darum, das
»aus Gnade gerechtfertigt” im Leben zu realisieren, zu wissen, dafl ich zuerst von
Gott geliebt und umworben bin und téglich umworben werde, damit ich diese
Liebe erwidere. So liebe, dafl ich nicht mal hier, mal da aus Liebe einzelne Akte
setze, sondern dafl ich ganz und gar ein Liebender sei; und zu wissen, daf ich dies
nur kann, weil ich selbst zuvor geliebt wurde bis zor Ganzhingabe des Herrn
am Kreuze und in der heiligen Eucharistie, nicht weil ohne diese Erweise gepredigt
worden wire, daf ich lieben soll mit psychologisch mehr oder weniger wirksamen
Einitbungen, aber doch meinem Bewufitsein nach aus eigener Kraft. Zu glauben an
den, der uns zuerst geliebt hat, und sich von seiner Liebe emporreifien lassen zur
Gegenliebe, das ist die Rechtfertigung, das ist auch die Erfiilllung des Gesetzes. Aber
das ist den heutigen Menschen, die als Kleinkinder getauft sind und in einer liebes-
kalten Welt leben, durchaus nicht lebendig eingingig, auch den meisten Priester-
tumskandidaten nicht. Wie es die Aufgabe Christi war, den Menschen die Liebe des
" himmlischen Vaters nicht nur zu verkiinden, sondern durch seine Erniedrigung bis
zum Kreuze und seine Menschenfreundlichkeit auch glaubhaft zu machen, so ist es
Aufgabe des Priesters, nicht nur die Liebe Christi und des Vaters zu verkiinden,
sondern sie durch seine Person glaubhaft zu machen, glaubhaft zu machen, daf} hier
eine Flamme an einer anderen Flamme angeziindet worden ist, die noch heller und
heifler brennt.

Die Liebe Christi ist Personenliebe zwischen Vater und Sohn und vom Sohn zu den
Menschen: Gleichwie mich der Vater geliebt hat, so habe auch ich euch geliebt (Joh
15,9), sie wird itber den Sohn den Menschen als Qualitit geschenkt (Joh 17, 26):
damit die Liebe, mit der du mich geliebt hast, in ihnen sei, und ich in ihnen. Diese
Liebe soll von den Menschen erwidert werden (Joh 14,21) und soll sich im Halten
der Gebote kundtun. Sie ist weiterzugeben an die noch im Finsteren Lebenden
(1 Joh 4,7-11; 19-21; 8,16-18), sie schafft Einheit unter den Jiingeren, aber auch .
mit dem Vater und dem Sohne, und diese Einheit ist vor der Welt der Erweis, daf
Jesus wahrhaft von Gott gesandt ist (Joh 17,20): Wie du, Vater, in mir bist und
ich in dir bin, so lasse sie in uns eins sein, damit die Welt es glaube, dafi du mich
gesandt hast . . . Ich in ihnen und du in mir, so lal anch sie vollkommen eins sein.
Dann wird dze Welt erkennen, dafy du mich gesandt und sie geliebt hast, gleu_hw1e
du mich geliebt hast (V. 23). :

Das ist etwas Neues: eine solche Liebe wie sie Christus uns vorgelebt hat, und dle
nichts anderes zu sein behauptet, als eine Auswirkung der Liebe des Vaters zu uns
iiber Jesus. Dies den Menschen zu vermitteln ist Berufsaufgabe und Amt des Prie-
sters. Und iiber die geheiligten, mit Christus durch Glaube und Liebe verbundenen



442 : Herbert Doms

Menschen sollen alle Kulturgebiete geheiligt werden, soll auch die ungeistige Krea-
tur einen Hauch der Heilandsnihe spiiren, denn auch sie liegt in Wehen und harrt
auf die Offenbarung der Kinder Gottes (R6m 8). Es wird nur ziinden, wenn der
Priester wirklich ganz ein Liebender ist, wenn seine Gesetzesbefolgung Auflerung
seiner Liebe zu Jesus und zum himmlischen Vater ist, das heiflt, wenn er in seiner
Haltung nicht ein Gesetzesmensch ist. Gewif}, er kann ein wiirdiger Priester auch
als Gesetzesmann sein, wenn er nur in der heiligmachenden Gnade steht. Aber zur
vollen, freien Auswirkung wird sein Priestertum erst kommen, wenn auch die Liebe
in ihm zur Herrschaft gekommen ist, und das Gesetz aus Liebe erfillt wird. Dann
erst wird cinigermaflen die auf Erden mogliche Harmonie von Gnade und Natur
erreicht und der gottliche Gedanke von diesem priesterlichen Menschen nicht durch
irgendwelche karikierende Ziige verunstaltet sein. Freilich, ein jeder Christ und
noch viel mehr ein jeder Priester, auch der frommste, bleibt hier au{ Erden zu klein.

Ich weifd. dies alles will Zeit zum Wachsen haben, sowohl im einzelnen Priester,
der meistens durch die Schule von Leid und Enttauschung von Gott gefithrt werden
muf, ehe er hellsichtig wird, wie auch im grofien Gang der Geschichte, wo den Zei-
ten des Erkaltens der Liebe stets auch wieder Zeiten des Aufstieges folgten. Dieser
Aufsticg mag mitunter durch Laien oder durch Ordensminner, die keine Priester
waren, und sogar durch Ordensfrauen eingeleitet worden sein, aber er fafit nur tief
und fest Wurzel siber die Weltpriester, die in langer kontinuierlicher Arbeit den Acker
Gottes tief aufreiflen und neu einsden. Es ist aber gut, wenn man fir die Belebung
spezifisch priesterlicher Frommigkeit den Kernpunkt der persénlichen Liebesverbin- -
dung mit Christus klar sieht und nicht an unpersénliche Regeln und Gesetzeserfil-
lung glaubt (wenn diese auch eine gewisse Hilfe bedeuten kénnen), sondern an den
von Jesus Christus gewiesenen Weg: an die Weitergabe der vom Throne des Drei-
faltigen Gottes auf die Erde herabgestiegenen Liebe, die im Glauben an Jesus
Christus erkannt und ergriffen wird, durch lebendig davon erfiillte, ziindende Per-
sonlichkeiten. Denn in uns allen steckt, solange wir in diesem Leben wandeln, noch
ein Stiick, ich will nicht sagen Finsternis, aber halbdurchlichtetes Grau, das noch fiir
das Licht Christi zu erobern ist, dem es sich bisher in Unentschiedenheit entzog.
Wenn der heilige Pius X. in seinem Rundschreiben ,Huerent animo® sagt, zwischen
einem Priester und einem gewohnlichen rechtschaffenen Menschen solle ein Unter-
schied sein wie zwischen Himmel und Erde, so kann dies nur dasselbe besagen wollen
_ wie die Mahnung an die Weihekandidaten bei der Priesterweihe: Ahmet nach, was
ihr vollzieht. Die Frommigkeit des Priesters in seinem Dienst vor Gott und an der
Welt wird aber am meisten ihrer Eigenart und ihrer Aufgabe gerecht werden, je
mehr sie von der Ehrfurcht vor Pflicht und Gesetz hindurchstoft zu dem, in dem
der Urgrund aller Heiligkeit uns offenbar und zu eigen geworden ist, in immer voll-
kommenerer Realisierung des Pauluswortes: Die Liebe Christi driangt uns; die
Liebe, die wir von Christus tiglich empfangen, und die wir nicht ungenutzt verklin-
gen lassen, sondern ihm und durch ihn dem Vater und Christi und unseren mensch-
lichen Briidern so vollstindig, wie es unserer Schwachheit gelingt, wiederschenken.





