
Furcht und Liebe 

Von Eugen Walter, Freiburg i. Br. 

Mit dem in den beiden Namen •Furcht und Liebe" umgriffenen Thema berühren 
wir ein Problem, das heute nicht mehr oft ausdrücklich behandelt wird. Von dem 
Interesse, das frühere Zeiten an ihm hatten, haben sich indes zahlreiche Spuren 
sowohl in unseren religiösen wie pädagogischen wie allgemeinmenschlichen Wer- 
fungen niedergeschlagen. So unbedenklich richtig bleiben diese Maximen jedoch 
nicht, wenn sie gänzlich aus ihrem eigentlichen Wurzelgrund gelöst sind. Selbst auf 
dem religiösen Gebiet bedarf die geläufige Gleichsetzung der alttestamentlichen 
Religion mit Furcht, der neutestamentlichen mit Liebe, einer erheblichen Korrektur. 

Hier stehen wir in jenem Feld, dem die Problematik von Furcht und Liebe ent- 
stammt und in dem sie durch Jahrhunderte hindurch lebendig blieb. Unsere Unter- 
suchung wird also zunächst schrifttheologisch vorgehen (I), die Hauptstimmen der 
Tradition dazu hören (II) und schließlich versuchen, einige in der Gegenwart wich- 
tige Aspekte der gewonnenen Erkenntnisse aufzuzeigen (III). 

I. 

Die Gottesfurcht oder Furcht Jahwes scheint als Zusammenfassung der religiösen 
Haltung des alttestamentlichen Frommen angesehen werden zu dürfen. Unzählige 
Male preist der Psalter das Glück und den Segen derer, die den Herrn fürchten1. 
Die ganze Weisheitsliteratur stimmt damit überein. Versucht man, sich darüber 
Rechenschaft zu geben, wo der Ursprung dieser so stark ausgeprägten Frömmigkeits- 
art liegt, so genügt es natürlich nicht, nur in den Pentateuch und bis zum Buch 
Genesis aufzusteigen, um festzustellen, wo etwa erstmalig der Begriff Furcht Gottes 
vorkommt. Die Erzählungsstücke müssen nach ihrer Art gewertet und das Begriffs- 
material muß nach dem Erlebniszusammenhang gesichtet werden. Dann stößt die 
Untersuchung oft dicht nebeneinander auf Gestein sehr unterschiedlicher Härte. 
Wird Abraham in Ägypten die Überlegung in den Mund gelegt: •Wenn an diesem 
Ort keine Gottesfurcht herrscht, wird man mich um meines Weibes willen umbrin- 
gen" (Gen 20,11), so hat hier zweifellos der Schreiber oder Redaktor im Sinn seiner 
Zeit gesprochen. Das gleiche mag gelten, wenn der den tödlichen Stoß auf den Kna- 
ben verhindernde Engel zu Abraham spricht: •Jetzt weiß ich, daß du gottesfürchtig 
bist und mir deinen Sohn nicht vorenthalten hast" (Gen 22,12). Anders dagegen 
ist es zu beurteilen, wenn Jakob in der Wüste sich plötzlich bewußt wird, an einem 
heiligen Ort der Offenbarung Gottes zu sein, so daß er erschreckt ausruft: •Wie 
furchtbar ist dieser Ort" (Gen 28,17). Hier genügt die Übersetzung nicht: •Voll 
Ehrfurcht fügte er bei: Wie ehrwürdig ist diese Stätte"; sondern hier ist der Schauer 
einer ursprünglichen Gotteserfahrung. Darum kann der Mensch davor zuerst nur 

1 Haags  Bibellexikon gibt die genaue Zahl mit 35 an; dieselbe Zahl für die Weis- 
heitsbücher. 



. 444 Eugen Walter 

erschrecken, so daß ihm nicht nur Hören und Sehen, sondern überhaupt das Sein- 
können vergeht. •Weh mir, ich bin verloren-': Das ist der Urausdruck dieser äußer- 
sten Erfahrung (Is 6,5). Darum ist von Seiten Gottes oder seines Engels immer das 
erste Wort, das den Menschen wieder standhalten läßt: •Fürchte dich nicht" (von 
Gen 15,1 bis Apk 1,17). Sooft Engel erscheinen im Alten oder im Neuen Bund, 
müssen sie immer zuerst dem Menschen, und wäre es Maria, diesen Stand gewähren. 

Am dichtesten in der Offenbarungsgeschichte ist diese religiöse Urerfahrung in 
der Sinai-Geschichte überliefert, Exodus 19 und 20. Einleitend zu der Gotteserschei- 
nung heißt es: •Hütet euch wohl, den Berg zu besteigen oder auch nur seinen Fuß 
zu berühren. Alles, was den Berg berührt, muß sterben" (19,12). •Als das ganze 
Volk die Donnerschläge, die Blitze, den Posaunenschall und den rauchenden Berg 
wahrnahm, fürchtete sich das Volk und zitterte und blieb in der Ferne stehen. Sie 
sagten zu Moses: Rede du mit uns, so wollen wir hören. Gott aber möge nicht mit 
uns sprechen, sonst sind wir des Todes. Moses antwortete dem Volk: Fürchtet euch 
nicht, denn um euch auf die Probe zu stellen, ist Gott gekommen, damit die Furcht 
vor ihm in euch bleibe und ihr nicht sündigt" (20,18 ff.). 

Was hier geschieht und geschildert wird (vgl. Dt 33), ist wohl einerseits die Theo- 
phanie des Alten Bundes schlechthin, eine Grunderfahrung Israels, steht aber ande- 
rerseits in einer Reihe mit anderen Gotteserscheinungen ähnlicher Art, die im Lichte 
dieser wichtigsten gesehen und mit ihren Farben geschildert werden, so daß es 
manchmal schwer ist, zu unterscheiden, ob hier eine eigene geschichtliche Erfahrung 
bezeugt ist oder nur die Vergegenwärtigung des Sinai-Erlebnisses erstrebt wird2. 
Warum sind solche Schilderungen gerade in die Psalmen aufgenommen worden? 
Aus keinem anderen Grund, als um Gottes Herrlichkeit zu preisen! Nirgendwo hat 
der alttestamentliche Mensch Gottes Größe herrlicher, überwältigender und darum 
beglückender erfahren als in Verbindung mit solchen •Natur"-Erscheinungen wie 
Erdbeben, Feuer, Sturm und Wetterstrahl . . . •Und in seinem Palast ruft alles: 
Herrlichkeit!" (Ps28,9). Diese spätere Auswirkung des Sinai-Erlebnisses wirft also 
ein Licht auf dieses selbst. Die numinosen Naturerscheinungen haben keineswegs 
Charakter und Zweck des Terrors! Sie wollen nicht bloß Furcht einjagen. Sie wollen 
dem Volk in der Stunde, in der seine Geschichte mit seinem Gott eigentlich beginnt, 
einen Begriff von der Gegenwart und Macht, von der Herrlichkeit und Majestät 
dieses Gottes geben. Schon hier ist mit dem Element des tremendum auch das fasci- 
nosum verknüpft, wie ja auch Jakob von dem Ort, der ihn erschreckte, nicht flieht, 
sondern an ihm das Denk-Mal der Gottesbegegnung errichtet und ihn zum •Haus 
Gottes" (Bethel) weiht3. 

Im deuteronomischen Schrifttum erscheint die Furcht schon in weit weniger ur- 
sprünglichen und elementaren, dafür in mehr ethischen und paränetischen Zusam- 
menhängen, und zwar auffallend oft gepaart mit Liebe. •Du sollst den Herrn, dei- 
nen Gott fürchten und alle seine Gesetze und Gebote halten . . . Höre Israel, der 
Herr, unser Gott ist der Herr allein: So liebe denn den Herrn, deinen Gott, mit gan- 

2 Siehe Ps 17 (18), 28 (29), 67 (68), 49 (50), 97 (98); Job 37. Zum Ganzen vgl. Rheolo- 
gie des Alten Testamentes" Band I von Gerhard v. Rad.S. 363ff. 

s Vgl. Joh. Hempel,  Gott und Mensch im Alten Testament, 1926, S. 3•27. 



Furcht und Liebe 445 

zem Herzen, mit ganzer Seele und allen deinen Kräften" (Dt 6,2 ff.). •Israel, was 
verlangt der Herr, dein Gott von dir? Nur, daß du den Herrn, deinen Gott, fürditest, 
auf allen seinen Wegen wandelst, ihn liebst und dem Herrn, deinem Gott, mit gan- 
zem Herzen und mit ganzer Seele dienst" (Dt 10,12). •So erkenne denn in deinem 
Herzen, daß dich der Herr, dein Gott, so erzieht, wie jemand sein Kind erzieht. Halte 
die Gebote des Herrn, deines Gottes, wandle auf seinen Wegen und fürchte ihn" 
(Dt 8,5 f.). Das Deuteronomium, das man mit Recht eine einzige große Predigt 
genannt hat, weil es wohl auch seinen •Sitz im Leben" in der Predigt hat, hat wie 
die Propheten Osee und Arnos in der Erwähliing des Volkes Jahwes Liebe erkannt 
und hat daraus diese beiden Motive der Paränese miteinander verbunden, Furcht 
und Liebe. So blieb denn auch der Sprachgebrauch durch viele Schriften des Alten 
Testamentes hindurch bis in die jüngsten Schichten der Weisheitsliteratur und bis 
in die neutestamentliche Zeit. •Furcht des Herrn ist höchste Erkenntnis; nur Toren 
verachten Weisheit und Zucht" (Prov 1,7). •Der Anfang der Weisheit ist die Furcht 
des Herrn" (Eccl 1,14). •Die Weisheitslehre besteht in der Furcht des Herrn" (Eccl 
1,27). Wenn es in dem berühmten Vers heißt, daß die Furcht des Herrn der Anfang 
der Weisheit sei, so darf in ihr doch nicht nur ein Teil gesehen werden. Im hebrä- 
ischen Sinn und Stil könnte es gut so weiter gehen: Und ihre Vollendung ist Furcht 
des Herrn. So wenig ist Gottesfurcht etwas Minderes, daß sie zur Amtsausstattung 
des Messias gehört (Is 11,2 f.), zweifellos nicht als die geringste und schwächste der 
sechs bzw. sieben Stücke, sondern gleichen Ranges mit ihnen. 

Aber wenn sich die Bedeutung der Gottesfurcht durchhält durch die ganze Ge- 
schichte der alttestamentlichen Frömmigkeit, so bedeutet es keineswegs, daß ihre 
Rolle immer die gleiche geblieben wäre. Wir sahen bereits, daß am Anfang der 
geschichtlichen Zeit religiöse Urerfahrungen stehen, denen eine echte Furcht ent- 
sprang, die in anderer Weise das ganze Glaubensleben tragen konnte, als dies spä- 
teren Geschlechtern möglich war. Dafür tritt diesen zur Furcht die vertrauende Liebe 
deutlicher komplementär hinzu. Völlig unproblematisch sehen wir sie in den 
deut. Texten nebeneinander stehen. Hier scheint es beinahe schon zuviel gesagt, 
wenn man Furcht und Liebe als die Pole des religiösen Lebens bezeichnen würde, 
als welche sie erst eine spätere Zeit erfaßt haben dürfte. Furcht und Liebe bilden 
zusammen so selbstverständlich die einheitliche Haltung des Frommen Jahwe gegen- 
über, wie sich in den Psalmen auch Furcht und Lobpreis miteinander verbinden 
(Ps 98,1). Späteres Denken sah sich darin eine Aufgabe gestellt. Das jüdische Den- 
ken der dem NT ungefähr zeitgenössischen Schriftgelehrten hat nicht gezögert, wenn 
schon die beiden Motive gegeneinander abzuwägen waren, der Liebe den Vorrang 
zuzuerkennen. So wurde die Frage gestellt, ob Job Gott aus Furcht oder aus Liebe 
gedient habe; die Antwort fiel verschieden aus4. Abraham gilt als Musterbeispiel 
für Gehorsam aus Liebe. Was die Liebe über die Furcht erhebt, ist das gänzliche 
Absehen von sich selbst, also auch ohne den Blick auf Lohn beim Halten der Gebote. 
Die Rabbinen sind zu keiner grundsätzlichen Klärung über das Verhältnis von 

4 Ausführliche Darstellung bei R. Sander, Furcht und Liebe im palästinensischen 
Judentum, 1935, S. 67•117. Vgl. auch Bonsirven, Le Judaisme Palestinien, II, S. 43 
bis 47. 



446 Eugen Walter 

Furcht und Liebe gelangt, obwohl manche vereinzelt zu erstaunlichen Erkenntnissen 

vordrangen5. 
Es wäre ungerecht und falsch, Religion und Frömmigkeit des Alten Bundes als 

: Furchtreligion auf Grund eigennütziger Berechnung und sklavenhafter Haltung an- 
zusehen. Der Neue Bund hat nicht nötig, auf Kosten des Alten Bundes erhoben zu 
werden. Leicht schadet auch dem NB, wer den Alten Bund meint herabsetzen zu 
sollen6. Die Gottesfurcht ist etwas Starkes, Positives, mit der Gottesliebe verträglich 
und verbunden. So haben wir es im AT gefunden. Wie ist es im Neuen Testament? 
Wie im AT tönt es uns entgegen: •Fürchte dich (oder fürchtet euch) nicht! Es sollen 
sich Zacharias (Lkl,13), Josef (Mt 1,20), Maria (Lk 1, 30), die Hirten auf dem 
Felde (Lk 2,10) nicht fürchten angesichts der ihnen unter so außerordentlichen Um- 
ständen angekündigten Geburt des Messias, Simon Petrus nicht angesichts des wun- 
derbaren Fischzugs, in dem ihm der Messias offenbar wird (Lk5,10), die Jünger 
nicht angesichts seiner Erscheinung mitten im Seesturm (Mk6,50) und nicht an- 
gesichts seiner Verklärung auf dem Berg (Mt 17,7), die Frauen am leeren Grab nicht 
angesichts seiner Auferstehung (Mt28,5,10), der Seher Johannes auf Patmos nicht 
angesichts seiner Erscheinung in der Herrlichkeit (Ap 1,17)". Diese Aufzählung bei 
K. B a r t h (Kirchl. Dogmatik II, 2,664) ist gewiß sehr eindrucksvoll; wenn sie aber 
die gänzliche Unverträglichkeit der Furcht mit dem Glauben beweisen soll, so über- 
sieht sie vollkommen den theophanen Charakter gerade aller dieser Geschehnisse! 
Nichts ist notwendiger, als daß in allen Situationen die Menschen so angeredet wer- 
den • aber nichts ist auch notwendiger, als daß sie zunächst •sich fürchten". Es wird 
sogar hinzuzufügen sein, daß auch die Ermutigung, sich nicht zu fürchten, das, was 
hier .Furcht' heißt, nicht völlig aufheben kann. Diese Furcht ist auf Seiten des Men- 
schen geradezu der Beweis dafür, daß nun der lebendige Gott sich wieder dem Men- 
schen genaht hat; der Beweis dafür, daß in Jesus die Begegnung zwischen Gott und 
dem Menschen sich fortsetzt, um sich zu vollenden7. 

Es gibt noch eine Furcht, die Jesus selbst nicht nur nicht widerrät oder verbietet, 
sondern direkt und positiv fordert: •Fürchtet euch nicht vor denen, die den Leib 
töten, die Seele aber nicht töten können. Fürchtet vielmehr den, der Leib und Seele 
in der Hölle verderben kann" (Mt 10.28 par). Dazu schreibt J o s. S c h m i d   mit 

6 •Der Einfluß der Buße auf die Tilgung der Absichtssünden ist nach ihrem Motiv ein 
verschiedener. Die Buße aus Liebe tilgt sie nicht nur völlig, wandelt sie vielmehr sogar in 
Verdienste um, die einen Anspruch auf Belohnung begründen. Die Buße aus Furcht besei- 
tigt sie dagegen nur teilweise; sie bleiben als Irrtumssünden bestehen, für die der Mensch 
durch Leiden noch zu büßen hat. Nur .vollkommene Buße, so daß des Menschen Herz in ihm 
entwurzelt ist', bewirkt Vergebung* (Sander  124f.). 

6 •Wer mit der Liebe beginnt, ohne zuvor die Furcht erfahren zu haben, liebt einen Göt- 
zen, den er sich zurechtgemacht hat. und den es leicht ist zu lieben, nicht aber den wirklichen 
Gott, der zunächst furchtbar und unverständlich ist. Merkt er es dann nachträglich, wie Hiob 
und Karamasow merken, daß Gott furchtbar und unverständlich ist, dann entsetzt er sich 
und verzweifelt an Gott und der Welt, wenn Gott sich seiner nicht, wie Hiobs, erbarmt und 
ihn dazubringt, ihn selber zu lieben" (M. B u b e r , Gottesßnsternis 46). 

7 Es ist also auch nicht richtig, wenn es im Bibellexikon von Haag heißt: •Der numi- 
nose Sinn fehlt völlig" • nämlich im ntl Begriff der Furcht; vielmehr liegt an den genann- 
ten Stellen eben dieser numinose Tatbestand vor. Die numinose Qualität des Vorgangs 
wird durch die Aufforderung, nicht zu fürchten, weder getadelt, noch geleugnet, noch abge- 
schwächt, es wird vielmehr der Mensch in den Stand gesetzt, durch die numinose Erfahrung 
hindurch Offenbarung zu vernehmen. 



Furcht und Liebe 447 

Recht: •Die große Bedeutung des Wortes Jesu liegt darin, daß es, ebenso wie die 
zahlreichen anderen Gerichtsworte, zeigt, daß neben der zum eigentlichen Wesen 
der christlichen Religion erhobenen Gottesliebe auch die Furcht vor Gott, der auch 
als der gütige Vater immer noch der Herr bleibt, ihre Geltung behält. Die Gottes- 
furcht ist es, welche nach diesem Wort die Furcht vor den Menschen und auch vor 
dem Martyrium überwindet". Es kommt natürlich auch gar nicht nur auf das Wort 
Furcht an. Das Furcht-Motiv ist viel häufiger anzutreffen. Der Sache nach gehören 
z. B. folgende Worte in denselben Motiv-Zusammenhang: •Denn es ist dir besser, 
eines deiner Glieder zu verlieren, als daß dein ganzer Leib in die Hölle geworfen 
wird" (Mt 5,29 f.). Auch alle Sprüche, die mit dem Gericht drohen, gehören hierher 
(Mt 5,21-26: 7,22 f., 25,12 ff.). 

Die Apostel lehren dieselbe Stellung zum Gericht: Das Vertrauen, gerechtfertigt 
zu werden, schließt die Sorge nicht aus und also auch nicht die Furcht. •Zwar bin 
ich mir nichts bewußt, aber damit bin ich noch nicht gerechtfertigt. Das Urteil über 
mich steht beim Herrn" (1 Kor 4,4). Trotz des Wissens darum, daß •die Heiligen die 
Welt richten werden" (6,2), ist für ihn das Gericht keineswegs überholt, sondern 
weiß er sich in der Möglichkeit, •nachdem ich anderen gepredigt, selbst verworfen 
zu werden" (9,27). •Wer also steht, sehe zu, daß er nicht falle" (10,12). 

Aber ist im ganzen die Botschaft des NT nicht doch viel eher eine Botschaft der 
Liebe als der Furcht? Das soll gewiß nicht geleugnet werden und bedarf hier auch 
keiner Beweise. Aber gegen allzu grobe Vereinfachungen muß Einspruch erhoben 
werden. Diese können sich allerdings scheinbar auf ein paar ntl Texte stützen, und 
diese sollen jetzt näher untersucht werden. 

1. lJoh4,17f. 

•Darin kommt die Liebe bei uns zur Vollendung, daß wir Freimut haben am Tage 
des Gerichts; denn so wie jener ist, sind auch wir in dieser Welt. Furcht gibt es 
nicht in der Liebe, vielmehr treibt die vollkommene Liebe die Furcht aus; denn die 
Furcht sieht die Bestrafung vor sich, der Sichfürchtende aber ist nicht vollendet in 
der Liebe." Die Liebe wird hier in der kritischsten Situation gemessen, der des 
Gerichts, in der jede irdische Sicherheit zergeht. Die göttliche Tugend der Liebe be- 
weist ihre schlechthinnige Überlegenheit darin, daß sie auch hier •Parresia" be- 
wahrt. Das nicht leicht zu übersetzende Wort bedeutet hier die Zuversicht, vor dem 
Richter zu bestehen. Sie scheint das genaue Gegenteil der Furcht, die also, wenn 
irgendwo, dann hier aufkommen kann. Aber der Blick eines in der Liebe Vollende- 
ten sieht so vollkommen von sich selber weg, daß er auch nicht an der Strafe hängen 
bleibt. Selbst wenn der Mensch ein Sünder wäre, braucht er nicht in dieser Sünde 
und ihren Straffolgen verstrickt zu bleiben, •denn wenn jemand sündigt, haben wir 
einen Fürsprecher beim Vater, Jesus Christus, den Gerechten" (1 Joh 2,1). Anderer- 
seits, wer sich an diesen Erlöser hält, wird auch nicht leicht sündigen. Johannes sagt 
ohne Einschränkung: sündigt nicht. •In ihm ist keine Sünde. Wer in ihm bleibt, der 
bleibt ohne Sünde. Wer aber sündigt, hat ihn nicht gesehen und nicht gekannt" 
(1 Joh 3,5 f.). Das ist die absolute Sprache des Apostels, die uns so schwer eingeht. 



448 , Eugen Walter .    ,' 

Sie stellt Licht und Finsternis, Glauben und Unglauben, Welt und Gott, Sünde 
und Gnade in schroffem Dualismus einander gegenüber und scheint keine Mög- 
lichkeit zu lassen, daß in Christen oft beides sich mischt. Er ist weit entfernt 
von dem bei uns so hoch geschätzten psychologischen Verständnis, das oft bis 
zur Aufweichung aller klaren Konturen, Begriffe und Wertungen führt. Er spricht 
absolut: Furcht gibt es nicht in der Liebe. Liebe • absolut genommen • und Furcht 
schließen sich aus. Das mag so sein. Wo aber gibt es d i e Liebe? Man wird zum 
mindesten sagen dürfen, daß es Liebe gibt, die mit der Furcht zusammen existiert, 
Liebe, die also nicht vollkommen ist8. Irgendeinen speziellen Hintergrund für dieses 
prononcierte Wort kann man nicht ausmachen. Wohl aber spricht es dafür, daß der 
Apostel die Diskussion um Furcht und Liebe als religiöse Motive gekannt hat. Er 
macht die Furcht nicht schlecht. Er hält sie nicht an einem Christen für tadelnswert. 
Er stellt aber die Liebe unvergleichlich höher9. Wir werden im II. Abschnitt sehen, 
wie Wesentliches hierzu der hl. Augustinus zu sagen hat. 

2. Rom 8,15 

•Ihr habt ja nicht den Geist der Knechtschaft empfangen, (der euch) wieder zur 
Furcht (zurückführen würde), sondern ihr habt den Geist der Kindschaft empfangen, 
in dem wir rufen: Abba • Vater." Was bei Johannes mit Parresia bezeichnet war, 
die besondere Offenheit, der freie und vertrauende Zugang zu Gott, ist hier in dem 
Abba-sagen ausgedrückt. Damit ist zugleich aufs genaueste der Grund und Stand 
des Christen Gott gegenüber angegeben: Es ist die Annahme an Sohnes-Statt, die 
Einsetzung in Sohnesrechte, deren objektive Bestätigung und subjektive Vergewis- 
serung für den Menschen der Geistempfang bzw. Geistantrieb ist, aus dem heraus 
das Abba-sagen geschieht. Diesem jetzigen Heilsstand ist gegenübergestellt der 
vorausgegangene Stand der Unerlöstheit, der von der jetzigen Heilserfahrung aus 
als ihre Umkehrung, ihr Negativ beschrieben wird: Knechtschaft bzw. Geist der 
Knechtschaft und Furcht. Ist damit nicht der atl Heilsstand gemeint: •Das ist der 
kürzeste und klarste Unterschied beider Testamente: Furcht und Liebe"? Diese 
folgenschwere Gleichsetzung Augustins enthält gewiß nicht seine höchste Einsicht. 
Die Antithese war zu verführerisch, um nicht auf sie hereinzufallen und sie gerade 
durch diese Stelle noch bestätigt zu finden. Unsere ganze Arbeit ist unternommen 
worden, um sie nachzuprüfen und in ihre Schranken zu weisen. Was ergibt die Prü- 
fung dieser Stelle? Der Kontext sowohl des 8. Kapitels wie des ganzen Römerbriefes 
zeigt, daß die Knechtschaft durch Sünde und Tod bestimmt ist. •Das Gesetz des 
Geistes des Lebens in Christus Jesus hat dich vom Gesetz der Sünde und des Todes 
befreit" (8,2). •Ihr wißt doch, wenn ihr euch bei jemandem in Dienst begebt als 
Sklaven, um ihm zu gehorchen, dann seid ihr Sklaven dessen, dem ihr gehorcht, • 
entweder der Sünde (und das führt) zum Tode oder des Gehorsams (und das führt) 

8 Vgl. Rudolf Schnackenburg in: Herders Theologischer Kommentar zum 
Neuen Testament, S. 219•222. 

9 Insofern verstehe ich Schnackenburgs Satz nicht: •Der Gedanke, alle Furcht 
energisch zu vertreiben, entstammt nicht der Reflexion, daß Liebe in der Frömmigkeitshal- 
tung höher als Furcht zu werten sei" (222). Ich meine vielmehr, daß ohne eine solche Re- 
flexion der Satz unverständlich bliebe. 



Furcht und Liebe 449 

zur Gerechtigkeit" (6,16). Darum ist mit Furcht hier nicht die atl Frömmigkeit 
charakterisiert, sondern der unerlöste Mensch der Sünde, er sei Jude oder Heide. 
So zeigt sich, daß die ganze erste Vershälfte nicht als genaue Parallele zur zweiten 
verstanden werden darf. •Die Christen haben nicht früher von Gott den Geist der 
Knechtschaft erhalten und erhalten jetzt einen Geist der Kindschaft" (Lagrange). 
Das Empfangen gilt im strengen Sinn nur für den christlichen Gnadenstand. 

3. Heb 12,18-28 

Der Hebräerbrief stellt fortlaufend den Alten und den Neuen Bund einander 
gegenüber, in ihren Opfern, in ihren Priestern, gegen Schluß des Briefes in einer 
besonders eindrucksvollen Stelle, wie es scheint, auch als den durch Furcht bestimm- 
ten Bund der Distanz gegen den Neuen Bund der Nähe. 

•Ihr seid doch nicht hingetreten zu einem Berge, der berührbar ist, und zu lodern- 
dem Feuer und Wolkendunkel und Finsternis und Sturm und Posaunenschall und 
dröhnendem Wort, bei dem die Hörenden baten, es möge die Rede nicht weiter- 
ergehen an sie, denn sie konnten das Gebot nicht ertragen: selbst wenn ein Tier den 
Berg berührt, soll es gesteinigt werden. Ja, so furchtbar war die Erscheinung, daß 
Moses sprach: Ich bin in Furcht und Zittern; • sondern ihr seid hingetreten zum 
Berge Sion und zur Stadt Gottes, des lebendigen, zum himmlischen Jerusalem und 
zu Zehntausenden von Engeln, zur Festversammlung und zur Gemeinde der Erst- 
geborenen, aufgeschrieben in den Himmeln, und zu Gott dem Richter aller und zu 
den Geistern der vollendeten Gerechten und zum Mittler eines Neuen Bundes, zu 
Jesus und zum Blute der Besprengung, das stärker redet als das des Abel". Aber 
der Gedankengang ist hier ja nicht abgeschlossen! Das, worauf es dem apostolischen 
Verfasser ankommt mit diesem Ansatz, folgt erst in den nächsten fünf Versen. 

•Sehet zu, daß ihr den nicht verschmäht, der da redet! Denn wenn jene nicht ent- 
kamen, als sie den verschmähten, der auf Erden sich kundtat, so noch viel weniger 
wir, wenn wir von dem uns abwenden, der vom Himmel her spricht; seine Stimme 
machte die Erde einst wanken, jetzt aber hat er verkündigt und spricht: Noch einmal 
will ich schütteln nicht nur die Erde, sondern auch den Himmel. Das .noch einmal' 
weist hin auf die Umwandlung dessen, was erschüttert wird, der geschaffenen Dinge, 
damit bleibe, was unerschütterlich ist. Darum laßt uns, die wir ein unerschütterliches 
Königtum empfangen, Dankbarkeit bezeigen, darin wir dienen wollen, Gott wohl- 
gefällig mit Furcht und Scheu; denn fürwahr, unser Gott ist ein verzehrendes Feuer". 

Der Vf. hat also nicht die geringste Hemmung, gerade mit diesem atl Wort von 
Gott, der verzehrendes Feuer ist, seine ganze Mahnung zu beschließen. Und wenn 
er empfiehlt, •mit Furcht und Scheu" Gott zu dienen, dann scheint er diesen Doppel- 
ausdruck ganz dem vorausgegangenen •Furcht und Zittern" nachgebildet zu haben, 
keineswegs als eine Abschwächung, sondern nur als eine andere und für griechisch 
empfindende Ohren vielleicht eingängigere Fassung. Das würde auch der neueren 
Auffassung von der leitenden Absicht des ganzen Briefes gut entsprechen, derzufolge 
die Gemeinde keineswegs in einer wirklichen Gefahr des Rückfalls ins Judentum 
steht, so daß ihr deshalb die Überlegenheit des Neuen Bundes vor Augen geführt 



450 Eugen Walter 

werden soll; vielmehr soll ihr Glaubenseifer und ihre Hoffnungsfreudigkeit auf dem 
vor ihr liegenden Weg mit atl Bildern und Motiven neu entfacht werden10. 

Was übrigens gerade diese Formel angeht, so verwendet sie der hl. Paulus vier- 
mal, wohl an jeder Stelle mehr oder minder formelhaft, aber nie abwertend! •Ihr 
Sklaven, gehorcht euren irdischen Herrn mit Furcht und Zittern, mit aufrichtigem 
Herzen wie Christus (Eph 6,5); •. . . wie ihrTitus mit Furcht und Zittern aufgenom- 
men habt" (2 Kor 7,15); •Ich trat bei euch auf mit Schwachheit und viel Furcht und 
Zittern" (1 Kor 2,3); •Wirket euer Heil mit Furcht und Zittern" (Phil 2,12). Der 
Ausdruck steht immer im Zusammenhang mit der Gehorsamsstellung von Sklaven. 
Aber diese ist auch einem Sohngewordenen nicht unangemessen. Der Christ ist zwar 
ein Freigelassener, aber seine Freiheit kann nur in der völligen Hingabe an den 

Herrn gelebt werden, dem er die Freiheit verdankt. 

Es gibt freilich einige Stellen bei Paulus, die stark in die Richtung einer Gleich- 
setzung Alter Bund = Knechtschaft drängen. Allein es geschieht dies nur in pole- 
misch sehr angeschärften Zusammenhängen: Gal 3 und 4 und 2 Kor 3. In diesen 
beiden Briefen erscheinen die beiden Bünde als gegensätzlich, einander nicht nur 
ablösende, sondern ausschließende Ordnung. Sie schließen einander so aus wie die 
beiden Söhne Abrahams, der der Magd und der der Freien. Es ist eine ungeheure 
polemische Zuspitzung, um nicht zu sagen Umkehrung, wenn der Alte Bund nicht 
mit Sara und ihrem Sohn Isaak, sondern mit Hagar und deren Sohn Ismael gleich- 
gesetzt wird, also zur Sklaverei gebiert (Gal 4,24). Noch schärfer sind die Formu- 
lierungen im 2. Korintherbrief, wo der Alte Bund als ein •Dienst des Buchstabens 
und des Todes" (3, 7) bezeichnet wird. Man muß sagen, daß diese Aussagen nicht 
mit dem Tenor der übrigen ntl Aussagen übereinstimmen und deshalb nur aus der 
polemischen Situation erklärt werden können, in der sich offenbar Paulus genötigt 
und ermächtigt sah, schärfstens zugespitzte Argumente zu gebrauchen. Auch hier ist 
es zunächst wichtig zu sehen, daß die abwertenden Formulierungen für den Alten 
Bund jeweils die Umkehrungen und die Negative von dem sind, was im Neuen 
Bund als Heilsgüter erfahren wird: Geist, Leben, Freiheit. Dann ist daraus eine 
wichtige hermeneutische Folgerung zu ziehen. Diese Aussagen wollen vor dem 
Rückfall, vor der Vermischung des Alten und des Neuen warnen. Wer vom Neuen 
abfällt in das Alte, der tauscht den Tod ein gegen das Leben, den tötenden Buch- 
staben gegen den lebenschaffenden Geist. Damit kann nicht gesagt sein, daß die- 
jenigen, die vordem unter dem Alten Bund gelebt haben, nur dem Tod gedient 
hätten, auch wenn es nach der dicht verschränkten Argumentation des Apostels so 
scheinen sollte. Hier zeigt sich auch, daß Paulus in dieser Polemik den Alten Bund 
mit dem Gesetz gleichsetzt, was in der polemischen Situation so begründet sein kann, 
wie es im ganzen unzutreffend ist. Er muß ja auch selber zugeben, daß auch dort 
•Herrlichkeit" war, und muß dann seine auf ausschließende Gegensätze zielende 
Argumentation vertauschen oder verschränken mit der schwächeren des a fortiori: 
um soviel mehr . . . (7-11). Diese beiden Stellen sind überhaupt charakterisiert durch 
eine vielfältige Verschränkung vieler Ebenen, die u. a. fortwährend die Charakteri- 

io Vgl.   F.   J.   S c h i e r s e   S J,   Verheißung  und  Heilsvollendung.   Zur  theologischen 
Grundfrage des Hebräerbriefes, München 1955. 



Furcht und Liebe 451 

sierung des Alten bzw. des Neuen Bundes bestimmt sein läßt durch die Polemik 
gegen diejenigen, die jetzt auf eine unlautere, nicht durch Parresia gekennzeichnete 
Weise das Alte und jetzt auch darum Tötende wieder einführen oder verkehrt fest- 
halten wollen. Man muß also zu dem Schluß kommen, daß von diesen beiden 
Kapiteln aus die Verhältnisbestimmung des Alten zum Neuen Bund bzw. des Neuen 
zum Alten Bund nicht vorgenommen werden kann. 

II. 

Es darf dahingestellt bleiben, ob unter den Vätern einer noch öfter zum Thema 
Furcht und Liebe gesprochen hat als Augustinus (etwa Origenes). Als sicher aber 
darf gelten, daß keiner mit seinen immer neuen Formulierungen nachhaltiger die 
geistliche Tradition des Abendlandes bestimmt und bereichert hat. 

•Das ist der kürzeste und klarste Unterschied beider Testamente: Furcht und 
Liebe" • diese allzu prägnante These hörten wir schon (Contra Adimantum). So 
undifferenziert, um nicht zu sagen unvorsichtig, spricht er zum Glück nicht oft. ^Oft 
und nachhaltig wird angezeigt, daß zum Alten Testament besonders die Furcht 
gehört, zum Neuen die Liebe • obgleich auch im Alten das Neue schon verborgen 
und im Neuen das Alte offen steht" (zu Ex 20,19). •Jenes Gesetz verdiente vom 
Apostel Paulus zu hören, daß es zur Knechtschaft gebiert, um derer willen, die auf 
das Fleischliche säen und solchen Lohn von Gott begehren und um der Dinge willen 
Gott verehren wollen, die dort versprochen werden . . .; wird das Gesetz aber geist- 
lich verstanden, dann ist es Evangelium" (S. 25,2). •Selig, die hungern und dürsten 
nach der Gerechtigkeit, denn sie werden gesättigt werden. Dahin also sollen über- 
gehen, die unter dem Gesetz sind, damit sie aus Knechten Söhne werden, nicht so 
fieilich, daß sie aufhören Knechte zu sein; sondern daß sie wie Söhne dem Herrn 
und Vater in Freiheit dienen, weil sie auch dies angenommen haben: Er gab ihnen 
Macht, Söhne Gottes zu werden" (De Sp. et lit. 56). 

Augustinus versucht also zu zeigen, daß man auch schon im AB unter dem alten 
Gesetz dieses geistlich verstehen und in der Liebe leben konnte. Er versucht es 
manchmal auf eine mehr platonische als heilsgeschichtlich richtige Weise, so wenn 
er beispielsweise von Moses sagt: •Dem fleischlichen Volk verkündete er das Alte, 
er selbst, der geistliche, erfaßte darin das Neue". Er bemüht sich zu Recht, ,alt' und 
,neu' existenziell geistlich zu verstehen: •Wegen der Schuld des alten Menschen . . . 
wird jenes Testament das Alte genannt und dieses das Neue wegen der Neuheit des 
Geistes, welche den neuen Menschen heilt vom Laster der Altheit" (De Sp. et lit. 35). 
Aber diesem Problem, wie unter dem AB das geistlich Neue zu verstehen ist, war er 
mit seinen Denkmitteln weniger gewachsen als dem entsprechenden seelsorgerlichen 
Problem im Neuen Bund, in dem ja auch nicht alle Christen sofort auf der vollen 
Höhe der Liebe stehen, wie er täglich deutlich genug sieht. •Liebe war dort, Liebe 
ist hier; dort aber verhülltere Liebe, enthülltere Furcht; hier offenbarere Liebe, 
geringere Furcht; denn im Maße die Liebe wächst, schwindet die Furcht" (bei Morin 
293). •Wenn der Mensch nicht aus Furcht anfängt, Gott zu dienen, wird er nicht zur 
Liebe gelangen. Anfang der Weisheit ist die Furcht des Herrn. Er beginnt also mit 



452 Eugen Walter 

den •eisernen Fesseln" und endet mit dem •goldenen Halsband" (Eccl 6,25 zu 
Psalm 149,15). •Die Furcht sei der Pädagoge. Er bleibe nicht in dir, sondern führe 
dich zur Liebe als dem Lehrmeister" (S. 349). Einmal wird sogar das dem Rhetor 
und Dialektiker so beliebte Zweier-Schema zugunsten eines Dreier-Schemas durch- 
brochen. •Es soll ein Christ fürchten, bevor die vollkommene Liebe die Furcht verjagt. 
Er glaube und erkenne, daß er fern vom Herrn pilgert, solange er im Leibe lebt, 
der hinfällt und die Seele beschwert. Um so geringer sei die Furcht, je näher wir 
dem Vaterland sind, dem wir zustreben. Größer muß die Furcht der Pilgernden 
sein, kleiner derer, die bereits nahekommen, keine mehr brauchen die Anlangenden. 
So führt auch die Furcht zur Liebe hin, und die vollkommene Liebe schickt die Furcht 
hinaus. Es soll aber ein Christ nicht diejenigen fürchten, die den Leib töten, dann 
aber nichts mehr antun können; sondern den, der Macht hat, Leib und Seele im 
Feuer der Hölle zu töten. Eine andere ist die Furcht des Herrn, die keusche, die in 
Ewigkeit bleibt (Ps 18,10). Diese schickt die vollkommene Liebe nicht hinaus, sonst 
würde sie ja nicht in Ewigkeit bleiben. Es ist auch nicht umsonst zu .Furcht des 
Herrn' hinzugefügt ,die keusche' und dann ,die bleibt in Ewigkeit' . . . Wenn die 
Seele besorgt ist, daß Gott sie nicht verlasse, dann ist es die keusche Furcht, die in 
Ewigkeit bleibt" (S. 348). 

Hier stoßen wir auf die wichtigste und hilfreichste Unterscheidung, die Augusti- 
nus wohl auch schon von Origenes übernommen, aber sozusagen klassisch gemacht 
hat und die, wie wir sehen werden, von der scholastischen Theologie voll und ganz 
übernommen wurde, darum auch jetzt noch eine Rolle spielt, wenngleich freilich 
nur noch in der aszetischen Literatur: die Unterscheidung der knechtischen Furcht 
von der kindlichen oder sohnhaften. Unzählige Male hat Augustinus davon gespro- 
chen. Es war ihm ein dauerndes sowohl exegetisches wie seelsorgerliches Anliegen; 
ein exegetisches, sofern er zweierlei Worte miteinander in Einklang zu bringen 
hatte: Von der Furcht, die in Ewigkeit bleibt (Ps 18,10), und ohne die keiner ge- 
rechtfertigt werden kann (Eccl 1,28), und andererseits von der vollkommenen Liebe, 
welche die Furcht austreibt. 

•Befragen wir beide Gottesworte. Es ist ein Geist, wenn auch zwei Bücher, wenn 
auch zwei Münder, zwei Sprachen. Denn dieses ist gesagt durch Johannes, jenes 
durch David; aber glaubt nicht, daß es ein anderer Geist sei. Wenn ein Hauch in 
zwei Flöten geblasen wird, kann dann nicht auch ein Geist zwei Herzen erfüllen und 
zwei Zungen bewegen? Wenn aber die durch einen Hauch erfüllten zwei Flöten 
zusammenstimmen, können dann zwei vom Geist Gottes erfüllte Zungen ausein- 

andertönen?" (in Joh Ep. IX, 5). 
Die Furcht, welche in Ewigkeit bleibt, heißt im lateinischen Psalter Augustins: 

timor castus (heute purus). Das gibt ihm Anlaß, diese reinere, höhere und mit der 
Liebe verträgliche Furcht abzuheben von einer Furcht, die den Menschen nur durch 

die zu erwartende Strafe vom Sündigen abhält. 
•Die eine Furcht nämlich dauert, die andere wird ausgeschlossen. Die Furcht, die 

ausgeschlossen wird, ist nicht die keusche; die aber bleibt, ist die keusche . . . Ihr 
vernahmt in der Lesung des Evangeliums: «Wo ihr Wurm nicht stirbt und ihr Feuer 
nicht erlischt». Das hören die Menschen, und weil es wahrhaft den Unfrommen be- 



Furcht und Liebe 453 

vorsteht, so fürchten sie und enthalten sich von Sünde. Sie fürchten zwar, aber sie 
lieben nicht die Gerechtigkeit. Während sie aber so aus Furcht sich von der Sünde 
freihalten, wächst die Gewohnheit der Gerechtigkeit, und was hart war, beginnt 
geliebt zu werden, und Gott beginnt süß zu werden, und schon fängt der Mensch 
an, gerecht zu leben, nicht weil er Strafen fürchtet, sondern weil er die Ewigkeit 
liebt. So ist also die Furcht durch die Liebe ausgeschlossen, und an ihre Stelle rückt 
die keusche Furcht. Was ist diese keusche Furcht? . . . Ich kann es vielleicht nicht 
anders erklären, als indem ich ein Gleichnis vorlege. Nimm eine keusche Frau, die 
ihren Mann fürchtet; nimm eine andere, ehebrecherische • auch sie fürchtet ihren 
Mann. Wie, wenn beide Männer abwesend sind? Die eine fürchtet, er möchte heim- 
kommen, die andere, er möchte verzögern. Abwesend ist gewissermaßen der, dem 
wir angetraut sind, abwesend ist, der uns durch sein Blut erkaufte, der Bräutigam ... 
Es frage sich die Braut, ob sie keusch sei. Es sehe jeder zu, welche Art von Furcht 
er hat. Willst du, daß er komme, oder willst du, daß er noch verzögere? Seht, Brü- 
der, ich habe an die Tür eurer Brust geklopft, die Stimme der Inwohnenden hat er 
gehört . . . also dies ist das Zeichen der keuschen Furcht, meine Brüder, sie kommt 
von der Liebe" (Zu Ps 127 • übers, nach U. v. Balthasar). 

Ist dieses von Augustinus oft ausgeführte Bild von den zwei Bräuten oder Frauen 
durch den Ausdruck •keusche Furcht" nahegelegt, so ist im ganzen für die Gegen- 
überstellung und heilsgeschichtliche Wertung noch brauchbarer die mit ihr zusam- 
menfallende Unterscheidung der Furcht in knechtische und kindliche bzw. sohn- 
hafte. Augustinus hat sie weniger breit in anschaulichem Bild durchgeführt, aber 
sie stellt einen außerordentlich glücklichen systematischen Griff dar, um das gesamte 
biblische Gut über Furcht und Hoffnung heilsgeschichtlich und individualgeschicht- 
lich einzuordnen. Zweierlei ist es hauptsächlich, was er damit klargestellt hat: 1. Die 
Furcht, sogar die knechtische, hat eine positive Funktion zum Heil, sie ist der An- 
fang des Heils für jeden Menschen. 2. Die keusche oder kindliche Furcht bleibt 
dauernd, denn sie ist selbst ein Ausdruck der Liebe. 

Damit hat Augustinus der Kirche für die Zukunft große Dienste erwiesen. Daß 
er, der Lehrer der Liebe, gleichwohl der Furcht so viel Gerechtigkeit widerfahren 
ließ und ihr Heimatrecht in der religiösen und sittlichen Motivwelt sicherte, hat es 
der Kirche durch die Jahrhunderte erleichtert, Rigorismen abzulehnen, die mit ihrer 
gottverliehenen inneren und äußeren Universalität in Widerspruch stehen11. 

Thomas von Aquin hat die augustinische Lehre von der Furcht und ihrem Ver- 
hältnis zur Liebe voll und ganz übernommen. Er behandelt die Furcht in der An- 
thropologie (als passio und affectus), in der Christologie und in der Tugendlehre 
(als donum), am ausführlichsten im letztgenannten Zusammenhang (2,2 qu 19 in 
12 Artikeln). 

11 Wenn Quesnel sich auch noch so viel auf Augustinus berief, so lassen sich die 8 von 
den 101 verurteilten Sätze, die sich mit der Furcht befassen, keineswegs mit Wortlaut und 
Geist der augustinischen Lehre von der Furcht gleichsetzen (Denz. 1410•1417). These 64: 
•Unter dem Fluch des Gesetzes geschieht niemals etwas Gutes; es wird gesündigt sowohl 
durch Tun des Bösen wie auch, wenn es nur aus Furcht unterlassen wird". •Knechtische 
Furcht stellt sich Gott nicht anders vor, denn als einen harten herrschsüchtigen, ungerech- 
ten und unzugänglichen Herrn" (67). •Wer sich vom Bösen enthält nur aus Furcht vor der 
Strafe, begeht es in seinem Herzen und ist schon schuldig vor Gott" (62). 



454 Eugen Walter 

III. 

Abgesehen von der Furcht im eigentlichen Sinn, von der man den Eindruck haben 
mag, sie spiele außerhalb der durch die Schrift uns aufgegebenen Fragen heute keine 
echte Rolle mehr, gibt es immerhin einige Gebiete, die mit ihr in so enger Verbin- 
dung stehen, daß von ihr her auch Licht auf sie fällt. Dazu gehört die Lehre vom 
Wert der unvollkommenen Reue. Vollkommen oder unvollkommen wird die Reue 
in der Theologie und Verkündigung nicht in Bezug auf ihre Intensität und Wirk- 
samkeit genannt, sondern nach ihrem bewegenden und bestimmenden Motiv. Jede 
Reue, die zu echter Bekehrung führt und zum Empfang des Bußsakramentes not- 
wendig ist, muß die schwere Sünde so ernsthaft verabscheuen, daß der Mensch sie 
um keinen Preis wieder begehen will. Dann besteht immer noch ein erheblicher 
Unterschied, ob diese Reue aus der begehrenden Liebe hervorgeht, die nun Gottes 
Strafe und alles damit verbundene Unheil fürchten muß, oder aus einer Liebe, die 
Gott um seiner selbst willen liebt und allein schon den Gott zugefügten Schmerz 
bitter beklagt. Weil es nichts Verkehrtes sein kann, das Glück der Vereinigung mit 
Gott zu erhoffen, darum kann auch der Schmerz darüber, dieses Glück verscherzt . 
zu haben, nichts Schlechtes sein. Und wenn diese die Reue tragende und bestim- 
mende Liebe auch noch unvollkommener, weil selbstbezogener als die andere ist, so 
ist sie darum nicht schlecht oder wertlos. Die unvollkommene Reue hat schon Be- 
ziehung zur Liebe, wie Augustin und Thomas gesehen haben: amor igitur est causa 
timoris (2,2 qu 53, a l)12. •Reue aus Furcht" heißt sie wohl hauptsächlich wegen des 
seit je bekannten Dualismus von Furcht und Liebe, obwohl in ihrem Akt nicht 
Furcht vorhanden sein muß, sondern eben die selbstbezogene begehrende Liebe. 
Weil die Reformatoren diese Lehre von der unvollkommenen Reue angegriffen 
hatten, mußte das Tridentinum sie in Schutz nehmen. •Von der unvollkommenen 
Reue, die man attritio nennt, erklärt sie (die Synode), daß sie meist aus der Er- 
wägung über die Häßlichkeit der Sünde oder aus der Furcht vor der Höllenstrafe 
und anderer Strafen hervorgeht; sie macht den Menschen, falls sie den Willen zur 
Sünde ausschließt und mit der Hoffnung auf Verzeihung verbunden ist, nicht zum 
Heuchler oder gar zum Sünder, sondern ist sogar ein Geschenk Gottes und ein An- 
trieb des Heiligen Geistes* (Denz. S98). 

Furcht und Hoffnung 

Es verdient sodann Beachtung, daß Furcht von Hoffnung, und Hoffnung von 
Furcht unzertrennlich ist. Beide charakterisieren den Menschen als viator, beide 
konstituieren nahezu den status viatoris, mit dem es gegeben ist, daß der Mensch 
sein Heil wie gewinnen, so auch verlieren kann. Hoffnung wie Furcht entspringen 
in der Liebe. Nur das geliebte Gut kann erhofft, nur der Verlust des geliebten Gutes 
kann gefürchtet werden. Es ist darum für den heutigen Menschen vielleicht über- 
raschend, im Grunde aber folgerichtig, daß der hl. Thomas die Furcht, das donum 
timoris im engsten Zusammenhang mit der Hoffnung behandelt (2,2 qu 19 und qu 
22). Nur bei Jesus Christus können nicht beide bestehen, und zwar ist bezeichnender- 

12 Siehe auch Schmaus' Dogmatik III, 2, S. 358f. 



Furcht und Liebe 455 

weise bei ihm die Hoffnung unmöglich, Furcht aber möglich; Hoffnung unmöglich, 
weil seine Seele vom ersten Augenblick ihrer Existenz an die Gottesschau hatte, mit 
der sich weder Glaube noch Hoffnung vertragen, Furcht aber möglich, wie es Hb 5, 7 
und Is 11,3 beweisen, welche Furcht als Geistesgabe freilich keine knechtische sein 
kann, um so mehr aber sohnhafte • •nicht als ob Christus das Übel der Trennung 
von Gott aus Schuld hätte fürchten können, sondern im Hinblick auf die göttliche 
Überragendheit, sofern also die Seele Christi durch einen gewissen Affekt der Ehr- 
furcht gegen Gott vom Heiligen Geist bewegt wurde" (III qu 7, a 4 und 6). Nur die 
Hoffnung ist freilich theologische Tugend, deren Formalobjekt Gott ist, aber auch 
die Furcht ist eine göttliche Gabe und hat besonderen Rang als Gabe des Heiligen 
Geistes13. 

Von der Ehrfurdit 

Nicht ebenso viel wie für die genannten beiden Gebiete ist theologisch vorgearbei- 
tet für eine Frage, die uns aber durch die gegenwärtige Situation um so nachhaltiger 
aufgedrängt wird, die Frage nach der Ehrfurcht. Man könnte zunächst denken, Ehr- 
furcht habe mit Furcht nur einen Wortanklang gemeinsam. Aber schon die Beobach- 
tung, daß es in unserer Zeit an beidem fehlt, muß einen wesentlicheren Zusammen- 
hang vermuten lassen. Erst recht wird diese Vermutung bestärkt, wenn wir den 
Ursachen für das Schwinden von Furcht und Ehrfurcht nachforschen. 

Es ist eine der schmerzlichsten Erfahrungen, die jeder machen wird, der mit der 
gegenwärtigen Jugend pädagogisch zu tun hat, daß sie in einem ungewöhnlichen 
Grad ehrfurchtslos geworden ist. Personen und Einrichtungen, die den früheren 
Geschlechtern gleichsam aus sich selbst heraus Ehrfurcht aufgenötigt hatten, steht sie 
abstandslos interessiert oder uninteressiert gegenüber. Entweder fragt sie in einer 
Weise danach, die schon als Frage den Raum zerstört, in dem eine Antwort möglich 
wäre, oder sie •fragt überhaupt nichts nach" Werten, die ohne eine besondere Be- 
gründung aus sich selbst heraus ehrwürdig sind. Dabei zeigt es sich, wie schwer es 
ist, jemand diese Voraussetzung wirklicher Begegnung zu geben, mit anderen Wor- 
ten also, jemand zur Ehrfurcht zu erziehen. 

Kann man zur Ehrfurcht erziehen? Ist Ehrfurcht ein Produkt der Erziehung? 
Nach Goethes bekanntem Wort ist Ehrfurcht das, was niemand mit auf die Welt 

bringt. Ob es aber auf dem Wege der .pädagogischen Provinz' anerziehbar ist, möch- 
ten wir in Frage stellen. Doch wollen wir zuerst den Faktoren nachgehen, die zu 
einem so katastrophalen Verlust an Ehrfurcht geführt haben, vor dem wir heute 
allenthalben stehen. Zweifellos haben die beiden Weltkriege mit ihren Methoden 
der totalen Vernichtung und der totalen Mißachtung aller moralischen Gesetze einen 
großen Anteil daran. Aber diese Art Kriegführung war vorbereitet durch einen 
Faktor und hat ihrerseits wiederum diesen Faktor beschleunigt ausgebreitet, der von 
längerem her der Ehrfurcht das Wasser abgegraben hat und ihr immer mehr das 
erforderliche Klima entzieht: die Technisierung. Sie macht es jedem Bauernburschen 
handgreiflich und augenfällig, daß der Mensch alles machen, alles anders machen, 

1S Vgl. Jos. Pieper, Über die Hoffnung. 



456 Eugen Walter 

alles besser machen kann. Sie erzieht jedes zeitgenössische Kind zu der Erwartung, 
daß das Heutige eigentlich schon überholt ist. Früher hatte das Kind vom Vater zu 
lernen, jetzt ist es dem Vater voraus und sagt ihm schon in jungen Jahren: Du 
kommst halt nicht mehr mit. Und auf dem technischen Gebiet läßt sich das nicht 
widerlegen. Das technische Gebiet aber ergreift täglich mehr Bereiche, so daß einem 
jungen Menschen die eigenen Grenzen kaum mehr sichtbar sind. 

Aber auch die Technik ist nicht die Erstursache dieser geistigen Folgen, vor denen 
wir heute stehen. Vielmehr liegen die Wurzeln für die Möglichkeit der Technisie- 
rung, des technischen Zeitalters und des technischen Zeitgeistes wiederum ein bis 
zwei Jahrhunderte weiter vorauf. Bevor der Mensch mit dem Instrument, das ihm 
die Technik ausarbeitete, die Welt in eigene Regie nahm und ihr mehr und mehr 
seine Gesetze aufzwang, hatte er schon das Prinzip proklamiert, daß er es seiner 
Vernunft schuldig sei, mit ihr allein alles zu erklären und sich nach ihr allein zu 
richten. Wo der Mensch bisher aus der Offenbarung die höchste Norm seines Glau- 
bens und Gewissens entgegengenommen hatte, setzte die Aufklärung • so heißt 
diese Epoche der Geistesgeschichte • den Menschen zum Mittelpunkt der Welt ein. 
Das war die Säkularisierung größten Ausmaßes. Denn jene nachher am Kirchen- 
eigentum durchgeführte war nur eine der nächsten Folgen auf Staats- und kirchen- 
rechtlichem Gebiet. Die Fortsetzung dieser Bewegung des Bürgertums, das seine 
individuellen Werte und Freiheiten durchaus hatte bewahren wollen, führte oder 
führt zu seiner völligen Abdankung, Auflösung und Überführung in die sozialisierte 
Gesellschaft. Die primitive Weise, wie im Sozialismus des 19. Jahrhunderts und in 
manchem Sozialismus bis heute der Darwinismus in Haeckelscher und ähnlicher 
Popularisierung den Offenbarungsglauben und die Autorität der Kirche systematisch 
zerstören sollte, und wie überhaupt eine pseudowissenschaftliche Gläubigkeit an 
Stelle des Offenbarungsglaubens gezüchtet wurde, erklärt des weiteren, daß nicht 
nur der Offenbarungsglaube selber, sondern auch sein natürliches Korrelat mensch- 
licher Geisteshaltung, die Ehrfurcht beinahe mit Stumpf und Stiel ausgerottet wurde. 

Will man einen Blick auf den heutigen Pegelstand der Ehrfurcht werfen, so ge- 
nügt es schon fast, jene erschreckende Hemmungslosigkeit, Rücksichtslosigkeit und 
Selbstverständlichkeit zu gewahren, mit der Kirchen und Heiligtümer unterschieds- 
los als Sehenswürdigkeiten von den Massen ab-gegangen oder ab-gefahren und ab- 
fotografiert werden. Zweifellos tun das nicht nur die Ungläubigen; auch das Ver- 
halten der Gläubigen wird im Strom der Besucher meist von denen bestimmt, welche 
distanzlos alles mit den Augen abweiden. Es hat auch in früheren Jahrhunderten 
das Bedürfnis gegeben, die Kostbarkeiten und die Heiligtümer zu sehen; aber es 
war nicht möglich, an einem Tag ein ganzes oder ein halbes Dutzend solcher Orte 
rasch nacheinander zu betreten, und es war auch nicht möglich, von den fernsten, 
verborgensten und verschwiegensten Gnadenbildern oder Ikonen Reproduktionen 
in jeder Menge und Größe zu haben. Die Weise, wie selbst gläubige Christen offene 
Ansichtspostkarten mit dem Bilde des Gekreuzigten vom Isenheimer Altar oder die 
Dreifaltigkeitsikone von Rublew mit irgendeiner kleinen privaten Mitteilung und 
einer Briefmarke versehen durch die Welt schicken, zeigt, wie weit wir abgesunken 
sind vom Ursprung heiliger Bilder und von der Möglichkeit, heilige Bilder zu haben. 



Furcht und Liebe 457 

Nimmt man die tägliche Indiskretion der Presse in Wort und Bild hinzu und die 
Steigerung dieser Indiskretion der Kamera ins Riesengroße auf der Leinwand, 
nimmt man ferner hinzu die rasch anschwellende Popularisierung der psychologi- 
schen Methoden und psychoanalytischen Ergebnisse, dann begreift jeder, wie schwer 
es der Mensch hat, trotz alledem noch Ehrfurcht zu bewahren. 

Als einer der ersten hat Nietzsche erkannt, was mit der Ehrfurcht im Abendland 
vor sich ging, als im 19. Jahrhundert noch alle Welt auf Fortschritt bedacht war. 
•An den sogenannten Gebildeten, an den Gläubigen der ,modernen Ideen (wirkt) 
vielleicht nichts so ekelerregend als ihr Mangel an Scham, ihre bequeme Frechheit 
des Auges und der Hand, mit der von ihnen an alles gerührt wird, geleckt, getastet 
wird; und es ist möglich, daß sich heute im Volke, im niederen Volke, namentlich 
unter Bauern, immer noch mehr relative Vornehmheit des Geschmacks und Takt 
der Ehrfurcht vorfindet als bei der zeitungslesenden Halbwelt des Geistes, den Ge- 
bildeten". •Die Art, mit der im ganzen bisher in Europa die Ehrfurcht vor der Bibel 
aufrecht erhalten worden ist, ist vielleicht das beste Stück Zucht und Verfeinerung 
der Sitte, das Europa dem Christentum verdankt". Unendlich viel bedeutet es, 
•wenn der großen Menge jenes Gefühl endlich angezüchtet ist, daß sie nicht an alles 
rühren dürfe; daß es heilige Erlebnisse gibt, vor denen sie die Schuhe auszuziehen 
und die unsaubere Hand fernzuhalten hat • es ist beinahe die höchste Steigerung 
der Menschlichkeit". .Gemein' nennt Nietzsche die Menschen, die keine Ehrfurcht 
mehr haben. •Plötzlich, wie schmutziges Wasser", spritzt diese Gemeinheit aus ihnen 
hervor, •wenn irgendein heiliges Gefäß, irgendeine Kostbarkeit aus verschlossenen 
Schreinen vorübergetragen wird". Umgekehrt gilt ihm Ehrfurcht als der •lebendige 
Prüfstein für den letzten Wert eines Menschen". 

Was aber ist Ehrfurcht? Nietzsche hat ihre Gebärde treffend beschrieben: •Ein 
unwillkürliches Verstummen, ein zögerndes Auge, ein Stillewerden aller Gebärden, 
worin sich ausspricht, daß eine Seele die Nähe des Verehrungswürdigen fühlt"14. 
Es fehlt auch nicht an Versuchen, in eine Art Definition zu fassen, was Ehrfurcht ist. 
•Die Ehrfurcht ist diejenige Grundhaltung, die gleichsam als Mutter alles sittlichen 
Lebens bezeichnet werden kann, weil in ihr der Mensch erst die Stellung der Welt 
gegenüber einnimmt, die ihn öffnet, die ihn wertsehend macht". Diese Bestimmung 
Dietrich von Hildebrands15 ist aber noch zu allgemein. Es fehlt darin die sehr eigen- 
tümliche Weise, mit der der ehrfürchtige Mensch den Werten zugewandt ist, und 
vielleicht auch nicht allen Werten in gleicher Weise zugewandt ist. Dieses durchaus 
Besondere der Ehrfurcht scheint in einer polaren Spannungseinheit zu bestehen, die 
zu den gesehenen Gegenständen zugleich hinzieht und in Distanz hält: •Das Span- 
nungsverhältnis von Entfernung und Annäherung" (A. Rademacher), •die Einheit 
von Abwehr und Hindrang, von frommer Scheu und beseligter Liebe" (P. Wust)18. 
Diese alle haben wohl schon Schelers Beschreibung gekannt17: •Ehrfurcht ist eine 

14 Th. Steinbüchel, Christliche Lebenshaltungen, S. 103 f. 
15 Dietrich von Hildebrand, in •Sittlidie Grundhaltungen", wo nach der 

Ehrfurcht noch Treue, Verantwortungsbewußtsein, Wahrhaftigkeit und Güte behandelt 
werden. [S. 66ff. 

16 bei P.   Wolff   in:  Päd. Lexikon; s. a. 0.   F.   B o 11 n o w,   Die Ehrfurcht,  1947. 
17 In den •Schriften aus dem Nachlaß", Band I, S. 80f. 



458 Eugen Walter 

Art der Furcht, deren Gegenstand unabhängig von seiner gefährdenden Seite zu- 
gleich Achtung, Liebe oder Verehrung genießt, auf alle Fälle aber als Träger eines 
hohen positiven Wertes gefühlt und gegeben ist. Diese Geteiltheit des Gemütes 
zwischen Verehrung und Furcht ist eine ganz analoge wie jene Geteiltheit von 
Anziehung und Abstoßung, wie sie auch der Scham zugrunde liegt". 

Die Nähe zur Scham, in der Scheler die Ehrfurcht sieht, ist deswegen besonders 
wichtig, weil dann zum mindesten eine ihrer Wurzeln zum Urbestand, zum unver- 
lierbaren Wesen des Menschen gehört. Die andere Komponente ist mehr geschicht- 
licher Art, das Ergebnis langer Erziehung und Bildung. Auch diese Wurzeln reichen 
in die geistliche Frühe der Menschheit hinauf oder tauchen vielmehr in ihre ge- 
schichtlichen Anfänge hinab. Gewisse Personen und Dinge waren tabu, unberühr- 
bar. An deren Stelle ist später die Erfahrung des Numinosen getreten. Immer war 
es etwas, das an Menschen und Dingen fromme Scheu hervorrief: Der König und 
Priester durch seine geistliche Macht, weise Frauen durch ihre Verbundenheit mit 
über- oder unterirdischen Mächten. Auf alle Fälle handelt es sich um Qualitäten 
oder Fähigkeiten, die nicht beliebig herstellbar, auswechselbar, erwerbbar sind, wie 
es sportliches Können, technische Leistung oder wirtschaftlicher Erfolg ihrem Wesen 
nach sein müssen. Die Fähigkeit, solche Qualität wahrzunehmen, gehört zum Men- 
schen, damit er auf Gottes Offenbarung aufmerksam werden, sie in Glauben und 
Gehorsam annehmen kann. Darum sehen wir, daß in der ganzen Heilsgeschichte 
solche Phänomene vorkommen, und daß die Kirche den ehrfürchtigen Sinn in ihrem 
Kult vor allem immer genährt hat. Natürlich sind noch Reste dieses • von uns aus 
gesehen • einmal ungeheuren Kapitals an Ehrfurcht vorhanden. Von diesen Resten 
zehrt auch noch der Versuch Albert Schweitzers, eine Ethik und eine kaum mehr 
stärker zu reduzierende Weltanschauung auf den Begriff •Ehrfurcht vor dem Leben" 
zu gründen. Er mag in der Tat geeignet sein, eine säkularisierte, aber noch von 
christlichen Resten lebende Gesellschaft anzusprechen. Nur wird man sich fragen, 
wie weit diese Ehrfurcht trägt. Ist dieser Lebensbegriff ausreichend, um alterndes, 
•lebensunwertes" Leben zu schützen? Ist jemand von daher genötigt, anderes Leben 
höher zu achten als sein eigenes? Man kann den Mut bewundern, mit dem 
Schweitzer jetzt noch18 auf die Humanität setzt. Teilen können wir ihn nicht. 
Wir möchten auch diejenigen fragen, die in Sachen der Ehrfurcht immer gern 
Goethes schöne Sätze aus Wilhelm Meister zitieren, ob sie nicht über der Schönheit 
dieser drei- oder vierfachen Ehrfurcht ihre völlige Wurzellosigkeit übersehen haben. 
Als erste Ehrfurcht wird bekanntlich in der pädagogischen Provinz die Ehrfurcht 
vor dem gelehrt, was über uns ist; als zweite die Ehrfurcht vor dem, was unter, als 
dritte die vor dem, was uns gleich ist; dann aber eine vierte, auf die alle anderen 
zurückgehen oder in der sie münden: die Ehrfurcht vor uns selbst! Die anthropozen- 
trische Gesamthaltung könnte nicht deutlicher ausgesprochen werden. Eine solche 
Ehrfurcht kann • in einem Raum, in dem noch christliche Reminiszenzen weben 
• gedichtet werden; sie wird als eine solche niemals geschichtliche Realität und 

Wirkkraft erlangen. 

18 •Kultur und Ethik" erschien in erster Auflage 1923, die 6. unveränderte 1947. 



Furcht und Liebe 459 

Die Ehrfurcht ist aus der religiösen Furcht erwachsen. Und überall, wo diese 
nicht mehr hinter ihr steht, ermangelt sie der lebendigen Wurzel. In der Bibel gibt 
es kein Wort für Ehrfurcht. Sie wäre auch Gott gegenüber zu wenig. Daß aber dieses 
deutsche Wort so gebildet wurde, nämlich als Zusammensetzung von Ehr' und 
Furcht, möchte uns heute als eine gute Fügung erscheinen19. Das bedeutet, gerade 
auch im Blick auf Schelers Zusammenstellung der Ehrfurcht mit der Scham, zwei 
wichtige Fingerzeige für die praktische Frage, die sich uns in Bezug auf die Ehrfurcht 
aufdrängt: Was kann geschehen, um die Ehrfurcht zu erhalten und wieder zu gewin- 
nen? Es gibt im wesentlichen zwei aufhaltende Mächte (wobei man sich an das 
•Aufhaltende" von 2 Thess 2,6 erinnern darf): 

1. Die katholische Kirche. Sie dürfte im ganzen die wichtigste reale Institution 
sein, die dem totalen Verlust der Ehrfurcht entgegensteht. Sie hat überhaupt noch 
den Mut, Menschen und Orte herauszuheben und mit allen Konsequenzen für Gott 
auszusondern. In ihr ist es noch möglich, dem .brennenden Dornbusch' zu begegnen, 
irdischen Erscheinungen, vor denen dem Menschen das Erlebnis der Distanz zuteil 
wird. Sie allein kann dem Menschen noch zurufen: Tu' die Schuhe von deinen Füßen! 
Ihr Kult ist eine immerwährende Erziehung zur Ehrfurcht. Solange katholische Kin- 
der noch gelehrt werden, daß man sich in Gottes Haus anders zu benehmen hat 
also sonstwo, wird der Sinn für Ehrfurcht wachgehalten. 

2. Die andere Macht ist die gesunde Familie, d. h. die Familie, in der Vater und 
Mutter noch eine einige und darum ungebrochene echte Autorität leben. Wohl ist 
Autorität für die Erfahrung des Kindes das Spätere. Grundlegender ist die Erfah- 
rung der Geborgenheit in der elterlichen Liebe. Aber Autorität ist nur ein Aspekt 
dieser Liebe, deren aufrichtende Kraft vom heranwachsenden Kind erfahren wird. 
Im Raum der Familie kann sowohl das Wachsen wie der Ausfall der Ehrfurcht ge- 
wissermaßen experimentell nachgewiesen werden. Das Nichterfahren der Geborgen- 
heit in der elterlichen Liebe führt notwendig dazu, daß das Kind vor nichts Ehr- 
furcht hat. Nur Gleichgültigkeit oder gieriges Ansichraffen werden in diesem liebe- 
leeren Raum •von selber". Die Frage, ob diese Erfahrung später nachgeholt werden 
kann, braucht nicht gerade verneint zu werden; aber man muß sofort hinzufügen, 
daß es nur um den viel teureren Preis eines an einen solchen Zukurzgekommenen 
sich opfernden Menschen möglich ist, und daß es deshalb meist zu dieser anderen 
Erschließung nicht kommt. (Die Schule ist heute kaum mehr ein Ort, an dem Ehr- 
furcht erweckt werden kann, da sie immer mehr zur reinen Wissensvermittlung 
wird.) 

Ob uns Ehrfurcht noch einmal ursprunghaft neu geschenkt wird? Wer kann es 
wissen? Wer kann es verneinen? Wenn es die Erneuerung der Familie gibt, so 
möchte man meinen, daß auch die Ehrfurcht neu begründet werden kann. Wo immer 
es aber Ehrfurcht gibt, wird sie aus diesen beiden Wurzeln ihre Kraft ziehen: aus 
der religiösen Furcht und aus der Liebe. 

'• Bei Melanchthon sei das Adjektiv .ehrfürchtig' nachzuweisen, das Substantiv aber erst 
seit Chr. Gryphius um 1700 • nach Kluge-Götze, Etymologisches Wörterbuch der 
deutschen Sprache. 




