Furcht und Liebe

Von Eugen Walter, Freiburgi. Br.

Mit dem in den beiden Namen ,Furcht und Liebe“ umgriffenen Thema beriihren
wir ein Problem, das heute nicht mehr oft ausdriicklich behandelt wird. Von dem
Interesse, das frithere Zeiten an ihm hatten, haben sich indes zahlreiche Spuren
sowohl in unseren religidsen wie padagogischen wie allgemeinmenschlichen Wer-
tungen niedergeschlagen. So unbedenklich richtig bleiben diese Maximen jedoch
nicht, wenn sie ginzlich aus ihrem eigentlichen Wurzelgrund geldst sind. Selbst auf
dem religiosen Gebiet bedarf die geldufige Gleichsetzung der alttestamentlichen
Religion mit Furcht, der neutestamentlichen mit Liebe, einer erheblichen Korrektur.
Hier stehen wir in jenem Feld, dem die Problematik von Furcht und Liebe ent-
stammt und in dem sie durch Jahrhunderte hindurch lebendig blieb. Unsere Unter-
suchung wird also zunichst schrifttheologisch vorgehen (I), die Hauptstimmen der
Tradition dazu héren (I1) und schlieBlich versuchen, einige in der Gegenwart wich-
tige Aspekte der gewonnenen Erkenntnisse aufzuzeigen (III).

I

Die Gottesfurcht oder Furcht Jahwes scheint als Zusammenfassung der religidsen
Haltung des alttestamentlichen Frommen angesehen werden zu diirfen. Unzihlige
Male preist der Psalter das Glick und den Segen derer, die den Herrn firchten!.
Die ganze Weisheitsliteratur stimmt damit dberein. Versucht man, sich dariber
Rechenschaft zu geben, wo der Ursprung dieser so stark ausgepragten Frommigkeits-
art liegt, so genigt es natiirlich nicht, nur in den Pentateuch und bis zum Buch
Genesis aufzusteigen, um festzustellen, wo etwa erstmalig der Begriff Furcht Gottes
vorkommt. Die Erzihlungsstiicke miissen nach ihrer Art gewertet und das Begriffs-
material muf} nach dem Erlebniszusammenhang gesichtet werden. Dann stofit die
Untersuchung oft dicht nebeneinander auf Gestein sehr unterschiedlicher Hirte,
Wird Abraham in Agypten die Uberlegung in den Mund gelegt: ,Wenn an diesem
Ort keine Gottesfurcht herrscht, wird man mich um meines Weibes willen umbrin-
gen“ (Gen 20,11), so hat hier zweifellos der Schreiber oder Redaktor im Sinn seiner
Zeit gesprochen. Das gleiche mag gelten, wenn der den tédlichen Stof auf den Kna-
ben verhindernde Engel zu Abraham spricht: , Jetzt weif ich, dafl du gottesfurchtig
bist und mir deinen Sohn nicht vorenthalten hast* (Gen 22,12). Anders dagegen
ist es zu beurteilen, wenn-Jakob in der Wiiste sich plotzlich bewuflt wird, an einem
heiligen Ort der Offenbarung Gottes zu sein, so dafl er erschreckt ausruft: ,Wie
furchtbar ist dieser Ort“ (Gen 28,17). Hier geniigt die Ubersetzung nicht: , Voll
Ehrfurcht figte er bei: Wie ehrwiirdig ist diese Stdtte®; sondern hier ist der Schauer
einer urspriinglichen Gotteserfahrung. Darum kann der Mensch davor zuerst nur

1 Haags Bibellexikon gibt die genaue Zahl mit 35 an; dieselbe Zahl fir die Weis-
heitsbiicher.



444 ' Eugen Walter

erschrecken, so dafl ihm nicht nur Horen und Sehen, sondern iiberhaupt das Sein-
konnen vergeht. ,Weh mir, ich bin verloren*: Das ist der Urausdruck dieser dufler- .
" sten Erfahrung (Is 6, 5). Darum ist von seiten Gottes oder seines Engels immer das
erste Wort, das den Menschen wieder standhalten 138¢t: ,Firchte dich nicht“ (von
Gen 15,1 bis Apk 1,17). Sooft Engel erscheinen im Alten oder im Neuen Bund,
miissen sie immer zuerst dem Menschen, und wire es Maria, diesen Stand gewahren.

Am dichtesten in der Offenbarungsgeschichte ist diese religiose Urerfahrung in
der Sinai-Geschichte iiberliefert, Exodus 19 und 20. Einleitend zu der Gotteserschei-
nung heifdt es: ,Hitet euch wohl, den Berg zu besteigen oder auch nur seinen Fuf}
zu beriihren. Alles, was den Berg berithrt, mufl sterben® (19,12). ,Als das ganze
Volk die Donnerschlédge, die Blitze, den Posaunenschall und den rauchenden Berg
wahrnahm, fiirchtete sich das Volk und zitterte und blieb in der Ferne stehen. Sie
sagten zu Moses: Rede du mit uns, so wollen wir horen. Gott aber mdge nicht mit
uns sprechen, sonst sind wir des Todes. Moses antwortete dem Volk: Fiirchtet euch
nicht, denn um euch auf die Probe zu stellen, ist Gott gekommen, damit die Furcht
vor ihm in euch bleibe und ihr nicht siindigt® (20, 18 ff.).

Was hier geschieht und geschildert wird (vgl. Dt 33), ist wohl einerseits die Theo-
phanie des Alten Bundes schlechthin, eine Grunderfahrung Israels, steht aber ande-
rerseits in einer Reihe mit anderen Gotteserscheinungen dhnlicher Art, die im Lichte
dieser wichtigsten gesehen und mit ihren Farben geschildert werden, so daf} es
manchmal schwer ist, zu unterscheiden, ob hier eine eigene geschichtliche Erfahrung
bezeugt ist oder nur die Vergegenwirtigung des Sinai-Erlebnisses erstrebt wird2.
Warum sind solche Schilderungen gerade in die Psalmen aufgenommen worden?
Aus keinem anderen Grund, als um Gottes Herrlichkeit zu preisen! Nirgendwo hat
der alttestamentliche Mensch Gottes Grofie herrlicher, iiberwéltigender und darum
begliickender erfahren als in Verbindung mit solchen ,Natur“-Erscheinungen wie
Erdbeben, Feuer, Sturm und Wetterstrahl . . . ,Und in seinem Palast ruft alles:
Herrlichkeit!* (Ps 28,9). Diese spitere Auswirkung des Sinai-Erlebnisses wirft also
ein Licht auf dieses selbst. Die numinosen Naturerscheinungen haben keineswegs
Charakter und Zweck des Terrors! Sie wollen nicht blo Furcht einjagen. Sie wollen
dem Volk in der Stunde, in der seine Geschichte mit seinem Gott eigentlich beginnt,
einen Begriff von der Gegenwart und Macht, von der Herrlichkeit und Majestit
dieses Gottes geben. Schon hier ist mit dem Element des tremendum auch das fasci-
nosum verkniipft, wie ja auch Jakob von dem Ort, der ihn erschreckte, nicht flieht,
sondern an ihm das Denk-Mal der Gottesbegegnung errichtet und ihn zum ,Haus
Gottes“ (Bethel) weihts.

Im deuteronomischen Schrifttum erscheint die Furcht schon in weit weniger ur-
spriinglichen und elementaren, dafiir in mehr ethischen und parinetischen Zusam-
menhingen, und zwar auffallend oft gepaart mit Liebe. ,Du sollst den Herrn, dei-
nen Gott fiirchien und alle seine Gesetze und Gebote halten . . . Hore Israel, der
Herr, unser Gott ist der Herr allein: So liebe denn den Herrn, deinen Gott, mit gan-

2 Siehe Ps 17 (18), 28 (29), 67 (68), 49 (50), 97 (98); Job 37. Zum Ganzen vgl. ,Theolo-
gie des Alten Testamentes“ Band Ivon Gerhard v.Rad, S. 363ff.
3Vgl. Joh. Hempel, Gott und Mensch im Alten Testament, 1926, S. 3—27.



Furcht und Liebe : 445"

. zem Herzen, mit ganzer Seele und allen deinen Kréften® (Dt 6,2 ff.). ,Israel, was
verlangt der Herr, dein Gott von dir? Nur, dafl du den Herrn, deinen Gott, fiirchtest,
auf allen seinen Wegen wandelst, ihn liebst und dem Herrn, deinem Gott, mit gan-
zem Herzen und mit ganzer Seele dienst“ (Dt 10,12). ,So erkenne denn in deinem
Herzen, daf} dich der Herr, dein Gott, so erzieht, wie jemand sein Kind erzieht. Halte
die Gebote des Herrn, deines Gottes, wandle auf seinen Wegen und fiirchte ihn*
(Dt 8,51.). Das Deuteronomium, das man mit Recht eine einzige grofle Predigt
genannt hat, weil es wohl auch seinen ,Sitz im Leben“ in der Predigt hat, hat wie
die Propheten Osee und Amos in der Erwéhlung des Volkes Jahwes Liebe erkannt
und hat daraus diese beiden Motive der Parinese miteinander verbunden, Furcht
und Liebe. So blieb denn auch der Sprachgebrauch durch viele Schriften des Alten
Testamentes hindurch bis in die jiingsten Schichten der Weisheitsliteratur und bis
in die neutestamentliche Zeit. ,Furcht des Herrn ist hochste Erkenntnis; nur Toren
verachten Weisheit und Zucht® (Prov 1,7). ,Der Anfang der Weisheit ist die Furcht
des Herrn“ (Eccl 1, 14). ,Die Weisheitslehre besteht in der Furcht des Herrn* (Eccl
1,27). Wenn es in dem beriihmten Vers heifit, dafl die Furcht des Herrn der Anfang
der Weisheit sei, so darf in ihr doch nicht nur ein Teil gesehen werden. Im hebri-
ischen Sinn und Stil kénnte es gut so weiter gehen: Und ihre Vollendung ist Furcht
des Herrn. So wenig ist Gottesfurcht etwas Minderes, daf} sie zur Amtsausstattung
des Messias gehort (Is 11,2 £.), zweifellos nicht als die geringste und schwichste der
sechs bzw. sieben Stiicke, sondern gleichen Ranges mit ihnen.

Aber wenn sidi die Bedeutung der Gottesfurcht durchhilt durch die ganze Ge-
schichte der alttestamentlichen Frommigkeit, so bedeutet es keineswegs, dafl ihre
Rolle immer die gleiche geblieben wire. Wir sahen bereits, dafl am Anfang der
geschichtlichen Zeit religiose Urerfahrungen stehen, denen eine echte Furcht ent-
sprang, die in anderer Weise das ganze Glaubensleben tragen konnte, als dies spa-
teren Geschlechtern moglich war. Dafir tritt diesen zur Furcht die vertraunende Liebe
deutlicher komplementdr hinzu. Vollig unproblematisch sehen wir sie in den
deut. Texten nebeneinander stehen. Hier scheint es beinahe schon zuviel gesagt,
wenn man Furcht und Liebe als die Pole des religiésen Lebens bezeichnen wiirde,
als welche sie erst eine spitere Zeit erfafit haben diirfte. Furcht und Liebe bilden
zusammen so selbstverstindlich die einheitliche Haltung des Frommen Jahwe gegen-
iiber, wie sich in den Psalmen auch Furcht und Lobpreis miteinander verbinden
(Ps 98,1). Spiteres Denken sah sich darin eine Aufgabe gestellt. Das jiidische Den-
ken der dem NT ungefdhr zeitgenossischen Schriftgelehrten hat nicht gezdgert, wenn
schon die beiden Motive gegeneinander abzuwagen waren, der Liebe den Vorrang
zuzuerkennen. So wurde die Frage gestellt, ob Job Gott aus Furcht oder aus Liebe
gedient habe; die Antwort fiel verschieden aust. Abraham gilt als Musterbeispiel

- fir Gehorsam aus Liebe. Was die Liebe iber die Furcht erhebt, ist das ginzliche
Absehen von sich selbst, also auch ohne den Blick auf Lohn beim Halten der Gebote.
Die Rabbinen sind zu keiner grundsitzlichen Klirung iber das Verhiltnis von

4 Ausfiihrliche Darstellung bei R. Sander, Furcht und Liebe im paldstinensischen
Judentum, 1935, S. 67—117. Vgl. auch Bonsirven, Le Judaisme Palestinien, 11, S. 43
bis 47.



'446 ' Eugen Walter

Furcht und Liebe gelangt, obwohl manche vereinzelt zu erstaunlichen Erkenntnissen
vordrangen3.

Es wire ungerecht und falsch, Religion und Frommigkeit des Alten Bundes als

. Furchtreligion auf Grund eigenniitziger Berechnung und sklavenhafter Haltung an-
zusehen. Der Neue Bund hat nicht nétig, auf Kosten des Alten Bundes erhoben zu
werden. Leicht schadet auch dem NB, wer den Alten Bund meint herabsetzen zu
sollens. Die Gottesfurcht ist etwas Starkes, Positives, mit der Gottesliebe vertraglich
und verbunden. So haben wir es im AT gefunden. Wie ist es im Neuen Testament?
Wie im AT tont es uns entgegen: ,Fiirchte dich (oder firchtet euch) nicht! Es sollen
sich Zacharias (Lk 1,13), Josef (Mt 1,20), Maria (Lk 1, 80), die Hirten auf dem
Felde (Lk 2,10) nicht firchten angesichts der ihnen unter so auflerordentlichen Um-
stinden angekiindigten Geburt des Messias, Simon Petrus nicht angesichts des wun-
derbaren Fischzugs, in dem ihm der Messias offenbar wird (Lk 5,10), die Jiinger
nicht angesichts seiner Erscheinung mitten im Seesturm (Mk 6,50) und nicht an-
gesichts seiner Verkldrung auf dem Berg (Mt 17,7), die Frauen am leeren Grab nicht
angesichts seiner Auferstehung (Mt 28,5,10), der Seher Johannes auf Patmos nicht
angesichts seiner Erscheinung in der Herrlichkeit (Ap 1,17)". Diese Aufzdhlung bei
K.Barth (Kirchl. Dogmatik 11, 2,664) ist gewif sehr eindrucksvoll; wenn sie aber
die ginzliche Unvertriglichkeit der Furcht mit dem Glauben beweisen soll, so iiber-
sieht sie vollkommen den theophanen Charakter gerade aller dieser Geschehnisse!
Nichts ist notwendiger, als daf in allen Situationen die Menschen so angeredet wer-
den — aber nichts ist auch notwendiger, als daf sie zunichst ,sich furchten®. Es wird
sogar hinzuzufiigen sein, daf auch die Ermutigung, sich nicht zu furchten, das, was
hier ,Furcht' heifit, nicht véllig aufheben kann. Diese Furcht ist auf seiten des Men-
schen geradezu der Beweis dafiir, dafl nun der lebendige Gott sich wieder dem Men-
schen genaht hat; der Beweis dafir. daf in Jesus die Begegnung zwischen Gott und
dem Menschen sich fortsetzt, um sich zu vollenden?.

Es gibt noch eine Furcht, die Jesus selbst nicht nur nicht widerrét oder verbietet,
sondern direkt und positiv fordert: ,Fiirchtet euch nicht vor denen, die den Leib
toten, die Seele aber nicht toten konnen. Fiirchtet vielmehr den, der Leib und Seele
in der Hélle verderben kann“ (Mt 10.28 par). Dazu schreibt Jos. Schmid mit

5 Der Einfluf der Bufie auf die Tilgung der Absichtssiinden ist nach ihrem Motiv ein
verschiedener. Die Bufle aus Liebe tilgt sie nicht nur véllig, wandelt sie vielmehr sogar in
Verdienste um, die einen Anspruch auf Belohnung begriinden. Die Bufle aus Furcht besei-
tigt sie dagegen nur teilweise; sie bleiben als Irrtumssiinden bestehen, fir die der Mensch
durch Leiden noch zu biiflen hat. Nur ,vollkommene Bufle, so dafl des Menschen Herz in ihm
entwurzelt ist', bewirkt Vergebung* (Sander 124f.).

¢ _Wer mit der Liebe beginnt, ohne zuvor die Furcht erfahren zu haben, liebt einen Got-
zen, den er sich zurechtgemacht hat. und den es leicht ist zn licben. nicht aber den wirklichen
Gott, der zunichst furchtbar und unverstindlich ist. Merkt er es dann nachtriglich, wie Hiob
und Karamasow merken, daff Gott furchtbar und unverstindlich ist, dann entsetzt er sich
und verzweifelt an Gott und der Welt, wenn Gott sich seiner nicht. wie Hiobs, erbarmt und
ihn dazubringt, ihn selber zu liecben* (M. Buber, Gottesfinsternis 46).

7 Es ist also auck nicht richtig, wenn es im Bibellexikon von Haag heifit: ,Der numi-
nose Sinn fehlt vollig® — ndmlich im ntl Begriff der Furcht: vielmehr liegt an den genann-
ten Stellen eben dieser numinose Tatbestand vor. Die numinose Qualitit des Vorgangs
wird durch die Aufforderung. nicht zu fiirchten, weder getadelt. noch geleugnet, noch abge-
schwiicht, es wird vielmehr der Mensch in den Stand gesetzt, durch die numinose Erfahrung
hindurch Offenbarung zu vernehmen.



" Furcht und Liebe 447

Recht: ,Die grofle Bedeutung des Wortes Jesu liegt darin, daf ‘es, ebenso wie die
zahlreichen anderen Gerichtsworte, zeigt, dal neben der zum eigentlichen Wesen
der christlichen Religion erhobenen Gottesliebe auch die Furcht vor Gott, der auch
als der giitige Vater immer noch der Herr bleibt, ihre Geltung behalt. Die Gottes-
furcht ist es, welche nach diesem Wort die Furcht vor den Menschen und auch vor
dem Martyrium dberwindet®. Es kommt natiirlich auch gar nicht nur auf das Wort
Furcht an. Das Furcht-Motiv ist viel haufiger anzutreffen. Der Sache nach gehoren
z. B. folgende Worte in denselben Motiv-Zusammenhang: ,Denn es ist dir besser,
eines deiner Glieder zu verlieren, als dafl dein ganzer Leib in die Holle geworfen
wird“ (Mt 5,29 £.). Auch alle Spriiche, die mit dem Gericht drohen, gehoren hierher
(Mt 5,21-26; 7,22 1., 25,12 {f.).

Die Apostel lehren dieselbe Stellung zum Gericht: Das Vertrauen, gerechtfertigt
zu werden, schlieBt die Sorge uicht aus und also auch nicht die Furcht. ,Zwar bin
ich mir nichts bewuf}t, aber damit bin ich noch nicht gerechtfertigt. Das Urteil diber
mich steht beim Herrn® (1 Kor 4,4). Trotz des Wissens darum, daf , die Heiligen die
Welt richten werden“ (6,2), ist fir ihn das Gericht keineswegs iiberholt, sondern
weild er sich in der Méglichkeit, ,nachdem ich anderen gepredigt, selbst verworfen
zu werden® (9,27). ,Wer also steht, sche zu, daf er nicht falle* (16, 12).

Aber ist im ganzen die Botschaft des NT nicht doch viel eher eine Botschaft der
Liebe als der Furcht? Das soll gewifl nicht geleugnet werden und bedarf hier auch
keiner Beweise. Aber gegen allzu grobe Vereinfachungen muf} Einspruch erhoben
werden. Diese konnen sich allerdings scheinbar auf ein paar ntl Texte stiitzen, und
diese sollen jetzt naher untersucht werden.

1. 1Joh4,17f.

»Darin kommt die Liebe bei uns zur Vollendung, daf wir Freimut haben am Tage
des Gerichts; denn so wie jener ist, sind auch wir in dieser Welt. Furcht gibt es
nicht in der Liebe, vielmehr treibt die vollkommene Liebe die Furcht aus; denn die
Furcht sieht die Bestrafung vor sich, der Sichfurchtende aber ist nicht vollendet in
der Liebe.“ Die Liebe wird hier in der kritischsten Situation gemessen, der des
Gerichts, in der jede irdische Sicherheit zergeht. Die gottliche Tugend der Liebe be-
weist ihre schlechthinnige Uberlegenheit darin, daff sie auch hier ,Parresia“ be-
wahrt. Das nicht leicht zu Gibersetzende Wort bedeutet hier die Zuversicht, vor dem
Richter zu bestehen. Sie scheint das genaue Gegenteil der Furcht, die also, wenn
irgendwo, dann hier aufkommen kann. Aber der Blick eines in der Liebe Vollende-
ten sieht so vollkommen von sich selber weg, daf er auch nicht an der Strafe hangen
bleibt. Selbst wenn der Mensch ein Siinder wére, braucht er nicht in dieser Siinde
und ihren Straffolgen verstrickt zu bleiben, ,denn wenn jemand siindigt, haben wir
einen Fiirsprecher beim Vater, Jesus Christus, den Gerechten (1 Joh 2,1). Anderer-
seits, wer sich an diesen Erloser halt, wird auch nicht leicht siindigen. Johannes sagi
ohne Einschridnkung: sindigt nicht. ,In ihm ist keine Stinde. Wer in ihm bleibt, der
bleibt ohne Stiinde. Wer aber siindigt, hat ihn nicht gesehen und nicht gekannt*
(1 Joh 3,5 f.). Das ist die absolute Sprache des Apostels, die uns so schwer eingeht.



448 - ' Eugen Walter

Sie stellt Licht und Finsternis, Glauben und Unglauben, Welt und Gott, Siinde
und Gnade in schroffem Dualismus einander gegeniiber und scheint keine Még-
lichkeit zu lassen, daf in Christen oft beides sich mischt. Er ist weit entfernt
von dem bei uns so hoch geschitzten psychologischen Verstdndnis, das oft bis
zur Aufweichung aller klaren Konturen, Begriffe und Wertungen fithrt. Er spricht
absolut: Furcht gibt es nicht in der Liebe. Liebe — absolut genommen — und Furcht
schlieflen sich aus. Das mag so sein. Wo aber gibt es die Liebe? Man wird zum
mindesten sagen diirfen, dafl es Liebe gibt, die mit der Furcht zusammen existiert,
Liebe, die also nicht vollkommen ist. Irgendeinen speziellen Hintergrund fir dieses
prononcierte Wort kann man nicht ausmachen. Wohl aber spricht es dafiir, dafi der
Apostel die Diskussion um Furcht und Liebe als religiose Motive gekannt hat. Er

. macht die Furcht nicht schlecht. Er hilt sie nicht an einem Christen fiir tadelnswert.
Er stellt aber die Liebe unvergleichlich hoher?. Wir werden im 11. Abschnitt sehen,
wie Wesentliches hierzu der hl. Augustinus zu sagen hat.

2. Rom 8,15

,Ihr habt ja nicht den Geist der Knechtschaft empfangen, (der euch) wieder zur
Furcht (zuriickfithren wiirde), sondern ihr habt den Geist der Kindschaft empfangen,
in dem wir rufen: Abba — Vater.“ Was bei Johannes mit Parresia bezeichnet war,
die besondere Offenheit, der freie und vertrauende Zugang zu Gott, ist hier in dem
Abba-sagen ausgedriickt. Damit ist zugleich aufs genaueste der Grund und Stand
des Christen Gott gegeniiber angegeben: Es ist die Annahme an Sohnes-Statt, die
Einsetzung in Sohnesrechte, deren objektive Bestitigung und subjektive Vergewis-
. serung fiir den Menschen der Geistempfang bzw. Geistantrieb ist, aus dem heraus

das Abba-sagen geschicht. Diesem jetzigen Heilsstand ist gegeniibergestellt der
vorausgegangene Stand der Unerléstheit, der von der jetzigen Heilserfahrung aus
als ihre Umkehrung, ihr Negativ beschrieben wird: Knechtschaft bzw. Geist der
Knechtschaft und Furcht. Ist damit nicht der atl Heilsstand gemeint: ,Das ist der
kiirzeste und klarste Unterschied beider Testamente: Furcht und Liebe“? Diese
folgenschwere Gleichsetzung Augustins enthalt gewifl nicht seine hochste Einsicht.
. Die Antithese war zu verfithrerisch, um nicht auf sie hereinzufallen und sie gerade
durch diese Stelle noch bestitigt zu finden. Unsere ganze Arbeit ist unternommen
worden, um sie nachzupriifen und in ihre Schranken zu weisen. Was ergibt die Pri-
fung dieser Stelle? Der Kontext sowohl des 8. Kapitels wie des ganzen Rémerbriefes
zeigt, dafl die Knechtschaft durch Sinde und Tod bestimmt ist. ,Das Gesetz des
Geistes des Lebens in Christus Jesus hat dich vom Gesetz der Siinde und des Todes
befreit* (8,2). ,Ihr wifit doch, wenn ihr euch bei jemandem in Dienst begebt als
Sklaven, um ihm zu gehorchen, dann seid ihr Sklaven dessen, dem ihr gehorcht, —
entweder der Siinde (und das fihrt) zum Tode oder des Gehorsams (und das fiihrt)
8 Vgl. Rudolf Schnackenburg in: Herders Theologischer Kommentar zum
Neuen Testament, S. 219—222.

% Insofern verstehe ich Schnackenburgs Satz nicht: ,Der Gedanke, alle Furcht

energisch zu vertreiben, entstammt nicht der Reflexion, daff Liebe in der Frommigkeitshal-

tung hoher als Furcht zu werten sei® (222). Ich meine vielmehr, dafl ohne eine solche Re-
flexion der Satz unverstindlich bliebe.



Furcht und Liebe 449

zur Gerechtigkeit® (6,16). Darum ist mit Furcht hier nicht die atl Frommigkeit
charakterisiert, sondern der unerléste Mensch der Siinde, er sei Jude oder Heide.
So zeigt sich, dafl die ganze erste Vershalfte nicht als genaue Parallele zur zweiten
verstanden werden darf. ,Die Christen haben nicht frither von Gott den Geist der
Knechtschaft erhalten und erhalten jetzt einen Geist der Kindschaft* (Lagrange).
Das Empfangen gilt im strengen Sinn nur fir den christlichen Gnadenstand.

3. Heb 12,18-28

Der Hebraerbrief stellt fortlaufend den Alten und den Neuen Bund einander
gegeniiber, in ihren Opfern, in ihren Priestern, gegen Schluff des Briefes in einer
besonders eindrucksvollen Stelle, wie es scheint, auch als den durch Furcht bestimm-
ten Bund der Distanz gegen den Neuen Bund der Nihe.

»1hr seid doch nicht hingetreten zu einem Berge, der beriihrbar ist, und zu lodern-
dem Feuer und Wolkendunkel und Finsternis und Sturm und Posaunenschall und
drohnendem Wort, bei dem die Hérenden baten, es mége die Rede nicht weiter-
ergehen an sie, denn sie konnten das Gebot nicht ertragen: selbst wenn ein Tier den
Berg beriihrt, soll es gesteinigt werden. Ja, so furchtbar war die Erscheinung. dafl
Moses sprach: Ich bin in Furcht und Zittern; — sondern ihr seid hingetreten zum
Berge Sion und zur Stadt Gottes, des lebendigen, zum himmlischen Jerusalem und
zu Zehntausenden von Engeln, zur Festversammlung und zur Gemeinde der Erst-
geborenen, aufgeschrieben in den Himmeln, und zu Gott dem Richter aller und zu
den Geistern der vollendeten Gerechten und zum Mittler eines Neuen Bundes, zu
Jesus und zum Blute der Besprengung, das stirker redet als das des Abel“. Aber
der Gedankengang ist hier ja nicht abgeschlossen! Das, worauf es dem apostolischen
Verfasser ankommt mit diesem Ansatz, folgt erst in den nichsten finf Versen.

»S¢het zu, daf ihr den nicht verschmaéht, der da redet! Denn wenn jene nicht ent-
kamen, als sie den verschmihten, der auf Erden sich kundtat, so noch viel weniger
wir, wenn wir von dem uns abwenden, der vom Himmel her spricht; seine Stimme
machte die Erde einst wanken, jetzt aber hat er verkiindigt und spricht: Noch einmal
will ich schiitteln nicht nur die Erde, sondern auch den Himmel. Das ,noch einmal’
weist hin auf die Umwandlung dessen, was erschiittert wird, der geschaffenen Dinge,
damit bleibe, was unerschitterlich ist. Darum lafit uns, die wir ein unerschiitterliches
Konigtum empfangen, Dankbarkeit bezeigen, darin wir dienen wollen, Gott wohl-
gefillig mit Furcht und Scheu; denn fisrwahr, unser Gott ist ein verzehrendes Feuer®.

Der V{. hat also nicht die geringste Hemmung, gerade mit diesem atl Wort von
Gott, der verzehrendes Feuer ist, seine ganze Mahnung zu beschliefen. Und wenn
er empfichlt, ,mit Furcht und Scheu® Gott zu dienen, dann scheint er diesen Doppel-
ausdruck ganz dem vorausgegangenen ,Furcht und Zittern“ nachgebildet zu haben,
keineswegs als eine Abschwichung, sondern nur als eine andere und fiir griechisch
empfindende Ohren vielleicht eingdngigere Fassung. Das wiirde auch der neueren
Auffassung von der leitenden Absicht des ganzen Briefes gut entsprechen, derzufolge
die Gemeinde keineswegs in einer wirklichen Gefahr des Riickfalls ins Judentum
steht, so dafl ihr deshalb die Uberlegenheit des Neuen Bundes vor Augen gefiihrt



450 ' Eugen Walter

werden soll; vielmehr soll ihr Glaubenseifer und ihre Hoffnungsfreudigkeit auf dem
vor ihr liegenden Weg mit atl Bildern und Motiven neu entfacht werden!®.

Was iibrigens gerade diese Formel angeht, so verwendet sie der hl. Paulus vier-
mal, wohl an jeder Stelle mehr oder minder formelhaft, aber nie abwertend! ,Ihr
Sklaven, gehorcht euren irdischen Herrn mit Furcht und Zittern, mit aufrichtigem
Herzen wie Christus (Eph 6,5); ,. . . wie ihr Titus mit Furcht und Zittern aufgenom-
men habt* (2 Kor 7,15); ,Ich trat bei euch auf mit Schwachheit und viel Furcht und
Zittern® (1 Kor 2, 8); ,Wirket euer Heil mit Furcht und Zittern“ (Phil 2,12). Der
Ausdruck stebt immer im Zusammenhang mit der Gehorsamsstellung von Sklaven. .
Aber diese ist auch einem Sohngewordenen nicht unangemessen. Der Christ ist zwar
ein Freigelassener, aber seine Freiheit kann nur in der vélligen Hingabe an den
Herrn gelebt werden, dem er die Freiheit verdankt.

Es gibt freilich einige Stellen bei Paulus, die stark in die Richtung einer Gleich-
setzung Alter Bund = Knechtschaft dringen. Allein es geschieht dies nur in pole-
misch sehr angeschirften Zusammenhangen: Gal 3 und 4 und 2 Kor 3. In diesen
beiden Briefen erscheinen die beiden Biinde als gegensitzlich, einander nicht nur
abldsende, sondern ausschlieBende Ordnung. Sie schlieflen einander so aus wie die
beiden Sohne Abrahams, der der Magd und der der Freien. Es ist cine ungeheure
polemische Zuspitzung, um nicht zu sagen Umkehrung, wenn der Alte Bund nicht
mit Sara und ihrem Sohn Isaak, sondern mit Hagar und deren Sohn Ismael gleich-
gesetzt wird, also zur Sklaverei gebiert (Gal 4,24). Noch schérfer sind die Formu-
licrungen im 2. Korintherbrief, wo der Alte Bund als ein ,Dienst des Buchstabens
und des Todes* (3,7) bezeichnet wird. Man muf} sagen, dafl diese Aussagen nicht
mit dem Tenor der iibrigen ntl Aussagen tibercinstimmen und deshalb nur aus der
polemischen Situation erklart werden kénnen, in der sich offenbar Paulus genétigt
und ermichtigt sah, schirfstens zugespitzte Argumente zu gebrauchen. Auch hier ist
es zunichst wichtig zu sehen, daff die abwertenden Formulierungen fiir den Alten
Bund jeweils die Umkehrungen und die Negative von dem sind, was im Neuen
Bund als Heilsgiiter erfahren wird: Geist, Leben, Freiheit. Dann ist daraus eine
wichtige hermenecutische Folgerung zu zichen. Diese Aussagen wollen vor dem
Riickfall, vor der Vermischung des Alten und des Neuen warnen. Wer vom Neuen
abfillt in das Alte, der tauscht den Tod ein gegen das Leben, den tétenden Buch-
staben gegen den lebenschaffenden Geist. Damit kann nicht gesagt sein, daf} die-
jenigen, die vordem unter dem Alten Bund gelebt haben, nur dem Tod gedient
hatten, auch wenn es nach der dicht verschrinkten Argumentation des Apostels so
scheinen sollte. Hier zeigt sich auch, dafl Paulus in dieser Polemik den Alten Bund
mit dem Gesetz gleichsetzt, was in der polemischen Situation so begriindet sein kann,
wie es im ganzen unzutreffend ist. Er muf ja auch selber zugeben, dafl auch dort
.Herrlichkeit“ war, und mufl dann seine auf ausschliefende Gegensitze zielende
Argumentation vertauschen oder verschrinken mit der schwécheren des a fortiori:
um soviel mehr . .. (7-11). Diese beiden Stellen sind iiberhaupt charakterisiert durch
eine vielfiltige Verschrankung vicler Ebenen, die u. a. fortwdhrend die Charakteri-

.1 Vgl F. J. Schierse S], Uerheifung und Heilsvollendung. Zur theo.logisdzen
Grundfrage des Hebrderbriefes, Miinchen 1955.



Furcht und Liebe 451

sierung des Alten bzw. des Neuen Bundes bestimmt sein 14t durch die Polemik
gegen diejenigen, die jetzt auf eine unlautere, nicht durch Parresia gekennzeichnete
Weise das Alte und jetzt auch darum T6tende wieder einfithren oder verkehrt fest-
halten wollen. Man muf} also zu dem Schlufl kommen, dafl von diesen beiden
Kapiteln aus die Verhiltnisbestimmung des Alten zum Neuen Bund bzw. des Neuen
zum Alten Bund nicht vorgenommen werden kann.

IL

Es darf dahingestellt bleiben, ob unter den Vitern einer noch 6fter zum Thema
Furcht und Liebe gesprochen hat als Augustinus (etwa Origenes). Als sicher aber
darf gelten, dafl keiner mit seinen immer neuen Formulierungen nachhaltiger die
geistliche Tradition des Abendlandes bestimmt und bereichert hat.

»Das ist der kiirzeste und klarste Unterschied beider Testamente: Furcht und
Liebe“ — diese allzu pragnante These horten wir schon (Contra Adimantum). So
undifferenziert, um nicht zu sagen unvorsichtig, spricht er zum Gliick nicht oft. ;Oft
und nachhaltig wird angezeigt, daf zum Alten Testament besonders die Furcht
gehort, zum Neuen die Liebe — obgleich auch im Alten das Neue schon verborgen
und im Neuen das Alte offen steht* (zu Ex 20,19). ,Jenes Gesetz verdiente vom
Apostel Paulus zu héren, dafl es zur Knechtschaft gebiert, um derer willen, die anf
das Fleischliche sden und solchen Lohn von Gott begebren und um der Dinge willen
Gott verehren wollen, die dort versprochen werden . . .; wird das Gesetz aber geist-
lich verstanden, dann ist es Evangelium® (S. 25,2). ,Selig, die hungern und dursten
‘nach der Gerechtigkeit, denn sie werden gesittigt werden. Dahin also sollen iiber-
gehen, die unter dem Gesetz sind, damit sie aus Knechten S6hne werden, nicht so
fieilich, daf sie aufhéren Knechte zu sein; sondern daf sie wie Sohne dem Herrn
und Vater in Freiheit dienen, weil sie auch dies angenommen haben: Er gab ihnen
Macht, Sohne Gottes zu werden® (De Sp. et lit. 56). ‘

Augustinus versucht also zu zeigen, dafl man auch schon im AB unter dem alten
Gesetz dieses geistlich verstehen und in der Liebe leben konnte. Er versucht es
manchmal auf eine mehr platonische als heilsgeschichtlich richtige Weise, so wenn .
er beispielsweise von Moses sagt: ,Dem fleischlichen Volk verkiindete er das Alte,
er selbst, der geistliche, erfalite darin das Neue“. Er bemitht sich zu Recht, ,alt’ und.
,neu’ existenziell geistlich zu verstehen: , Wegen der Schuld des alten Menschen . . .
wird jenes Testament das Alte genannt und dieses das Neue wegen der Neuheit des
Geistes, welche den neuen Menschen heilt vom Laster der Altheit” (De Sp. et lit. 35).
Aber diesem Problem, wie unter dem AB das geistlich Neue zu verstehen ist, war er
mit seinen Denkmitteln weniger gewachsen als dem entsprechenden seelsorgerlichen
Problem im Neuen Bund, in dem ja auch nicht alle Christen sofort auf der vollen
Héhe der Liebe stehen, wie er tiglich deutlich genug sieht. ,Liebe war dort, Liebe
ist hier; dort aber verhiilltere Liebe, enthiilltere Furcht; hier offenbarere Liebe,
geringere Furcht; denn im Mafle die Liebe wachst, schwindet die Furcht® (bei Morin
293). ,Wenn der Mensch nicht aus Furcht anfangt, Gott zu dienen, wird er nicht zur
Liebe gelangen. Anfang der Weisheit ist die Furcht des Herrn. Er beginnt also mit -



452 ‘ Eugen Walter

den ,eisernen Fesseln“ und endet mit dem ,goldenen Halsband“ (Eccl 6,25 zu
Psalm 149,15). ,Die Furcht sei der Pidagoge. Er bleibe nicht in dir, sondern fiithre
dich zur Liebe als dem Lehrmeister® (S. 849). Einmal wird sogar das dem Rhetor
und Dialektiker so beliebte Zweier-Schema zugunsten eines Dreier-Schemas durch-
brochen. , Es soll ein Christ fiirchten, bevor die vollkommene Liebe die Furcht verjagt.
Er glaube und erkenne, dafl er fern vom Herrn pilgert, solange er im Leibe lebt,
der hinfillt und die Seele beschwert. Um so geringer sei die Furcht, je ndher wir
dem Vaterland sind, dem wir zustreben. Grofler mul die Furcht der Pilgernden
sein, kleiner derer, die bereits nahekommen, keine mehr brauchen die Anlangenden.
So fithrt auch die Furcht zur Liebe hin, und die vollkommene Liebe schickt die Furcht
hinaus. Es soll aber ein Christ nicht diejenigen fiirchten, die den Leib toten, dann
aber nichts mehr antun konnen; sondern den, der Macht hat, Leib und Seele im
Feuer der Holle zu téten. Eine andere ist die Furcht des Herrn, die keusche, die in
Ewigkeit bleibt (Ps 18,10). Diese schickt die vollkommene Liebe nicht hinaus, sonst
wiirde sie ja nicht in Ewigkeit bleiben. Es ist auch nicht umsonst zu ,Furcht des
Herrn' hinzugefiigt ,die keusche' und dann ,die bleibt in Ewigkeit' . . . Wenn die
Seele besorgt ist, dal Gott sie nicht verlasse, dann ist es die keusche Furcht, die in
Ewigkeit bleibt” (S. 348).

Hier stoflen wir auf die wichtigste und hilfreichste Unterscheidung, die Augusti-
nus wohl auch schon von Origenes iibernommen, aber sozusagen klassisch gemacht
hat und die, wie wir sehen werden, von der scholastischen Theologie voll und ganz
ibernommen wurde, darum auch jetzt noch eine Rolle spielt, wenngleich freilich
nur noch in der aszetischen Literatur: die Unterscheidung der knechtischen Furcht
von der kindlichen oder sohnhaften. Unzihlige Male hat Augustinus davon gespro-
chen. Es war ihm ein dauerndes sowoh! exegetisches wie seelsorgerliches Anliegen;
c¢in exegetisches, sofern er zweierlei Worte miteinander in Einklang zu bringen
hatte: Von der Furcht, die in Ewigkeit bleibt (Ps 18,10), und ohne die keiner ge-
rechtfertigt werden kann (Eccl 1,28), und andererseits von der vollkommenen Liebe,
welche die Furcht austreibt.

»Befragen wir beide Gottesworte. Es ist ein Geist, wenn auch zwei Biicher, wenn
auch zwei Miinder, zwei Sprachen. Denn dieses ist gesagt durch Johannes, jenes
durch David; aber glaubt nicht, dafl es ein anderer Geist sei. Wenn ein Hauch in
zwei Floten geblasen wird, kann dann nicht auch ein Geist zwei Herzen erfiillen und
zwei Zungen bewegen? Wenn aber die durch einen Hauch erfillten zwei Fléten
zusammenstimmen, kénnen dann zwei vom Geist Gottes erfilllte Zungen ausein-
anderténen?” (in Joh Ep. IX, 5).

Die Furcht, welche in Ewigkeit bleibt, heiflt im lateinischen Psalter Augustins:
timor castus (hente purus). Das gibt ihm Anlaf, diese reinere, hohere und mit der
Liebe vertragliche Furcht abzuheben von einer Furcht, die den Menschen nur durch
die zu erwartende Strafe vom Siindigen abhailt.

.Die eine Furcht nimlich dauert, die andere wird ausgeschlossen. Die Furcht, die
ausgeschlossen wird, ist nicht die keusche; die aber bleibt, ist die kensche . . . Thr
vernahmt in der Lesung des Evangeliums: « Wo ihr Wurm nicht stirbt und ihr Feuer
nicht erlischt». Das horen die Menschen, und weil es wahrhaft den Unfrommen be-



Furcht und Liebe 453

vorsteht, so fiirchten sie und enthalten sich von Stinde. Sie fiirchten zwar, aber sie
lieben nicht die Gerechtigkeit. Wahrend sie aber so aus Furcht sich von der Siinde
freihalten, wachst die Gewohnheit der Gerechtigkeit, und was hart war, beginnt
geliebt zu werden, und Gott beginnt st} zu werden, und schon fangt der Mensch
an, gerecht zu leben, nicht weil er Strafen farchtet, sondern weil er die Ewigkeit
liebt. So ist also die Furcht durch die Liebe ausgeschlossen, und an ihre Stelle rickt
die keusche Furcht. Was ist diese keusche Furcht? . . . Ich kann es vielleicht nicht
anders erkldren, als indem ich ein Gleichnis vorlege. Nimm eine keusche Frau, die
ihren Mann fiirchtet; nimm eine andere, ehebrecherische — auch sie firchtet ihren
Mann. Wie, wenn beide Midnner abwesend sind? Die eine fiirchtet, er mochte heim-
kommen, die andere, er mochte verzégern. Abwesend ist gewissermafien der, dem
wir angetraut sind, abwesend ist, der uns durch sein Blut erkaufte, der Brautigam . ..
Es frage sich die Braut, ob sie keusch sei. Es sehe jeder zu, welche Art von Furcht
er hat. Willst du, dafl er komme, oder willst du, dafl er noch verzégere? Seht, Brii-
der, ich habe an die Tir eurer Brust geklopft, die Stimme der Inwohnenden hat er
gehort . .. also dies ist das Zeichen der keuschen Furcht, meine Brider, sie kommt
von der Liebe“ (Zu Ps 127 — tbers. nach U. v. Balthasar).

Ist dieses von Augustinus oft ausgefithrte Bild von den zwei Brauten oder Frauen
durch den Ausdruck ,keusche Furcht* nahegelegt, so ist im ganzen fir die Gegen-
tberstellung und heilsgeschichtliche Wertung noch brauchbarer die mit ihr zusam-
menfallende Unterscheidung der Furcht in knechtische und kindliche bzw. sohn-
hafte. Augustinus hat sie weniger breit in anschaulichem Bild durchgefihrt, aber
sie stellt einen auBerordentlich gliicklichen systematischen Griff dar, um das gesamte
biblische Gut tGber Furcht und Hoffnung heilsgeschichtlich und individualgeschicht-
lich einzuordnen. Zweierlei ist es hauptsdchlich, was er damit klargestellt hat: 1. Die
Furcht, sogar die knechtische, hat eine positive Funktion zum Heil, sie ist der An~
fang des Heils fiir jeden Menschen. 2. Die keusche oder kindliche Furcht bleibt
dauernd, denn sie ist selbst ein Ausdruck der Liebe.

Damit hat Augustinus der Kirche fiir die Zukunft grofie Dienste erwiesen. Daf}
er, der Lehrer der Liebe, gleichwohl der Furcht so viel Gerechtigkeit widerfahren
lief} und ihr Heimatrecht in der religiésen und sittlichen Motivwelt sicherte, hat es
der Kirche durch die Jahrhunderte erleichtert, Rigorismen abzulehnen, die mit ihrer
gottverlichenen inneren und dufleren Universalitit in Widerspruch stehen!l,

Thomas von Aquin hat die augustinische Lehre von der Furcht und ihrem Ver-
héltnis zur Liebe voll und ganz iibernommen. Er behandelt die Furcht in der An-
thropologie (als passio und affectus), in der Christologie und in der Tugendlehre
(als donum), am ausfiihrlichsten im letztgenannten Zusammenhang (2,2 qu 19 in
12 Artikeln).

11 Wenn Quesnel sich auch noch so viel auf Augustinus berief, so lassen sich die 8 von ~
den 101 verurteilten Sdtze, die sich mit der Furcht befassen, keineswegs mit Wortlaut und
Geist der augustinischen Lehre von der Furcht gleichsetzen (Denz. 1410—1417). These 64:
~Unter dem Fluch des Gesetzes geschieht niemals etwas Gutes; es wird gesiindigt sowohl
durch Tun des Bosen wie auch, wenn es nur aus Furcht unterlassen wird“. ,Knechtische
Furcht stellt sich Gott nicht anders vor, denn als einen harten herrschsiichtigen, ungerech-

ten und unzugdnglichen Herrn® (67). ,Wer sich vom Bésen enthilt nur aus Furcht vor der
Strafe, begeht es in seinem Herzen und ist schon schuldig vor Gott* (62).



454 ) Eugen Walter
II1.

Abgesehen von der Furcht im eigentlichen Sinn, von der man den Eindruck haben
mag, sie spiele auflerhalb der durch die Schrift uns aufgegebenen Fragen heute keine
echte Rolle mehr, gibt es immerhin einige Gebiete, die mit ihr in so enger Verbin-
dung stehen, dafl von ihr her auch Licht auf sie fallt. Dazu gehort die Lehre vom
Wert der unvollkommenen Reue. Vollkommen oder unvollkommen wird die Reue
in der Theologie und Verkiindigung nicht in Bezug auf ihre Intensitit und Wirk-
samkeit genannt, sondern nach ihrem bewegenden und bestimmenden Motiv. Jede
Reue, die zu echter Bekehrung fithrt und zum Empfang des Bufisakramentes not-
wendig ist, mufl die schwere Siinde so ernsthaft verabscheuen, dafl der Mensch sie
um keinen Preis wieder begehen will. Dann besteht immer noch ein erheblicher
Unterschied, ob diese Reue aus der begehrenden Liebe hervorgeht, die nun Gottes
Strafe und alles damit verbundene Unheil fiirchten mufl, oder aus einer Liebe, die
" Gott um seiner selbst willen liebt und allein schon den Gott zugefiigten Schmerz
bitter beklagt. Weil es nichts Verkehrtes sein kann, das Glick der Vereinigung mit
Gott zu erhoffen, darum kann auch der Schmerz dariiber, dieses Gliick verscherzt .
zu haben, nichts Schlechtes sein. Und wenn diese die Reue tragende und bestim-
mende Liebe auch noch unvollkommener, weil selbstbezogener als die andere ist, so
ist siec darum nicht schlecht oder wertlos. Die unvollkommene Reue hat schon Be-
zichung zur Liebe, wie Augustin und Thomas gesehen haben: amor igitur est causa
timoris (2,2 qu 53, a I)12. ,Reue aus Furcht* heifit sie wohl hauptséchlich wegen des
seit je bekannten Dualismus von Furcht und Liebe, obwohl in jhrem Akt nicht
Furcht vorhanden sein mufl, sondern eben die selbstbezogene begehrende Liebe.
Weil die Reformatoren diese Lehre von der unvollkommenen Reue angegriffen
hatten, mufite das Tridentinum sie in Schutz nehmen. ,Von der unvollkommenen
Reue, die man attritio nennt, erklirt sie (die Synode), dafl sie meist aus der Er-
wigung iiber die Haflichkeit der Siinde oder aus der Furcht vor der Héllenstrafe
und anderer Strafen hervorgeht; sie macht den Menschen, falls sie den Willen zur
Stinde ausschliet und mit der Hoffnung auf Verzeihung verbunden ist, nicht zum
Heuchler oder gar zum Siinder, sondern ist sogar ein Geschenk Gottes und ein An-
* trieb des Heiligen Geistes® (Denz. §98).

Furcht und Hoffnung

Es verdient sodann Beachtung, daf Furcht von Hoffnung, und Hoffnung von
Furcht unzertrennlich ist. Beide charakterisieren den Menschen als viator, beide
konstituieren nahezu den status viatoris, mit dem es gegeben ist, dafl der Mensch

sein Heil wie gewinnen. so auch verlieren kann. Hoffnung wie Furcht entspringen
" in der Liebe. Nur das geliebte Gut kann erhofft, nur der Verlust des geliebten Gutes
kann gefiirchtet werden. Es ist darum fiir den heutigen Menschen vielleicht {iber-
raschend, im Grunde aber folgerichtig, dal der hl. Thomas die Furcht, das donum
timoris im engsten Zusammenhang mit der Hoffnung behandelt (2,2 qu 19 und qu
292). Nur bei Jesus Christus kénnen nicht beide bestchen, und zwar ist bezeichnender-

7 12 Siehe auch Schmaus’ Dogmatik 111, 2, S. 358f.



Furcht und Liebe 455

* weise bei ihm die Hoffnung unmdglich, Furcht aber moglich; Hoffnung unméglich,
weil seine Seele vom ersten Augenblick ihrer Existenz an die Gottesschau hatte, mit
der sich weder Glaube noch Hoffnung vertragen, Furcht aber moglich, wie es Hb 5,7 -
und Is 11,3 beweisen, welche Furcht als Geistesgabe freilich keine knechtische sein
kann, um so mehr aber sohnhafte — ,nicht als ob Christus das Ubel der Trennung

“von Gott aus Schuld hitte fiirchten konnen, sondern im Hinblick auf die gottliche
Uberragendheit, sofern also die Seele Christi durch einen gewissen Affekt der Ehr-
furcht gegen Gott vom Heiligen Geist bewegt wurde* (111 qu 7, a 4 und 6). Nur die
Hoffnung ist freilich theologische Tugend, deren Formalobjekt Gott ist, aber auch
die Furcht ist eine gottliche Gabe und hat besonderen Rang als Gabe des Heiligen
Geistes!3,

Uon der Ehrfurcht

Nicht ebenso viel wie fiir die genannten beiden Gebiete ist theologisch vorgearbei--
tet fiir eine Frage, die uns aber durch die gegenwirtige Situation um so nachhaltiger
aufgedringt wird, die Frage nach der Ehrfurcht. Man konnte zunichst denken, Ehr-
furcht habe mit Furcht nur einen Wortanklang gemeinsam. Aber schon die Beobach-
tung, daf} es in unserer Zeit an beidem fehlt, mufl einen wesentlicheren Zusammen-
hang vermuten lassen. Erst recht wird diese Vermutung bestirkt, wenn wir den
Ursachen fiir das Schwinden von Furcht und Ehrfurcht nachforschen. .

Es ist eine der schmerzlichsten Erfahrungen, die jeder machen wird, der mit der.
gegenwirtigen Jugend pidagogisch zu tun hat, dafl sie in cinem ungewdhnlichen
Grad ehrfurchtslos geworden ist. Personen und Einrichtungen, die den fritheren
Geschlechtern gleichsam aus sich selbst heraus Ehrfurcht aufgenétigt hatten, steht sie
abstandslos interessiert oder uninteressiert gegeniiber. Entweder fragt sie in einer
Weise danach, die schon als Frage den Raum zerstort, in dem eine Antwort mdéglich
wire, oder sic ,fragt tiberhaupt nichts nach® Werten, die ohne cine besondere Be-
griindung aus sich selbst heraus ehrwiirdig sind. Dabei zeigt es sich, wie schwer es
ist, jemand diese Voraussetzung wirklicher Begegnung zu geben, mit anderen Wor-
ten also, jemand zur Ehrfurcht zu erziehen.

Kann man zur Ehrfurcht erziehen? Jst Ehrfurcht ein Produkt der Erziehung?

Nach Goethes bekanntem Wort ist Ehrfurcht das, was niemand mit auf die Welt
bringt. Ob es aber auf dem Wege der ,padagogischen Provinz‘ anerziehbar ist, méch-
ten wir in Frage stellen. Doch wollen wir zuerst den Faktoren nachgehen, die zu
einem so katastrophalen Verlust an Ehrfurcht gefiihrt haben, vor dem wir heute
allenthalben stehen. Zweifellos haben die beiden Weltkriege mit ihren Methoden
der totalen Vernichtung und der totalen Miflachtung aller moralischen Gesetze einen
groBen Anteil daran. Aber diese Art Kriegfihrung war vorbereitet durch einen
Faktor und hat ihrerseits wiederum diesen Faktor beschleunigt ausgebreitet, der von
langerem her der Ehrfurcht das Wasser abgegraben hat und ihr immer mehr das
erforderliche Klima entzicht: die Technisierung. Sie macht es jedem Bauernburschen
handgreiflich und augenfillig, dafl der Mensch alles machen, alles anders machen,

13 Vgl. Jos. Pieper, Uber die Hoffnung.



456 A Eugen Walter

alles besser machen kann. Sie erzieht jedes zeitgendssische Kind zu der Erwartung,
dafl das Heutige eigentlich schon iiberholt ist. Friher hatte das Kind vom Vater zu
lernen, jetzt ist es dem Vater voraus und sagt ihm schon in jungen Jahren: Du
kommst halt nicht mehr mit. Und auf dem technischen Gebiet a8t sich das nicht
widerlegen. Das technische Gebiet aber ergreift taglich mehr Bereiche, so dafl einem
jungen Menschen die eigenen Grenzen kaum mehr sichtbar sind.

Aber auch die Technik ist nicht die Erstursache dieser geistigen Folgen, vor denen
wir heute stehen. Vielmehr liegen die Wurzeln fir die Moglichkeit der Technisie-
rung, des technischen Zeitalters und des technischen Zeitgeistes wiederum ein bis
zwei Jahrhunderte weiter vorauf. Bevor der Mensch mit dem Instrument, das ihm
die Technik ausarbeitete, die Welt in eigene Regie nahm und ihr mehr und mehr
seine Gesetze aufzwang, hatte er schon das Prinzip proklamiert, daf} er es seiner
Vernunft schuldig sei, mit ihr allein alles zu erkldren und sich nach ihr allein zu
richten. Wo der Mensch bisher aus der Offenbarung die hochste Norm seines Glau-
bens und Gewissens entgegengenommen hatte, setzte die Aufklirung — so heifit
diese Epoche der Geistesgeschichte — den Menschen zum Mittelpunkt der Welt ein.
Das war die Sikularisierung grofiten Ausmafles. Denn jene nachher am Kirchen-
eigentum durchgefithrte war nur eine der néchsten Folgen auf staats- und kirchen-
rechtlichem Gebiet. Die Fortsetzung dieser Bewegung des Biurgertums, das seine
individuellen Werte und Freiheiten durchaus hatte bewahren wollen, fihrte oder
fahrt zu seiner volligen Abdankung, Auflésung und Uberfithrung in die sozialisierte
Gesellschaft. Die primitive Weise, wie im Sozialismus des 19. Jahrhunderts und in
manchem Sozialismus bis heute der Darwinismus in Haeckelscher und #hnlicher
Popularisierung den Offenbarungsglauben und die Autoritit der Kirche systematisch
zerstren sollte, und wie iberhaupt eine pseudowissenschaftliche Gldubigkeit an
Stelle des Offenbarungsglaubens geziichtet wurde, erklart des weiteren, dafl nicht
nur der Offenbarungsglaube selber, sondern auch sein naturliches Korrelat mensch-
licher Geisteshaltung, die Ehrfurcht beinahe mit Stumpf und Stiel ausgerottet wurde.

Will man einen Blick auf den heutigen Pegelstand der Ehrfurcht werfen, so ge-
niigt es schon fast, jene erschreckende Hemmungslosigkeit, Riicksichtslosigkeit und
Selbstverstandlichkeit zu gewahren, mit der Kirchen und Heiligtiimer unterschieds-
los als Sehenswiirdigkeiten von den Massen ab-gegangen oder ab-gefahren und ab-
fotografiert werden. Zweifellos tun das nicht nur die Ungldubigen; auch das Ver-
halten der Gldubigen wird im Strom der Besucher meist von denen bestimmt, welche
distanzlos alles mit den Augen abweiden. Es hat auch in fraheren Jahrhunderten
das Bedurfnis gegeben, die Kostbarkeiten und die Heiligtimer zu sehen; aber es
war nicht moglich, an einem Tag ein ganzes oder ein halbes Dutzend solcher Orte
rasch nacheinander zu betreten, und es war auch nicht moglich, von den fernsten,
verborgensten und verschwiegensten Gnadenbildern oder Ikonen Reproduktionen
in jeder Menge und Grofie zu haben. Die Weise, wie selbst glaubige Christen offene
Ansichtspostkarten mit dem Bilde des Gekreuzigten vom Isenheimer Altar oder die
Dreifaltigkeitsikone von Rublew mit irgendeiner kleinen privaten Mitteilung und
einer Briefmarke versehen durch die Welt schicken, zeigt, wie weit wir abgesunken
sind vom Ursprung heiliger Bilder und von der Moglichkeit. heilige Bilder zu haben.



Furcht und Liebe 457

Nimmt man die tdgliche Indiskretion der Presse in Wort und Bild hinzu und die
Steigerung dieser Indiskretion der Kamera ins Riesengrofle auf der Leinwand,
nimmt man ferner hinzu die rasch anschwellende Popularisierung der psychologi-
schen Methoden und psychoanalytischen Ergebnisse, dann begreift jeder, wie schwer
es der Mensch hat, trotz alledem noch Ehrfurcht zu bewahren.

Als ciner der ersten hat Nietzsche erkannt, was mit der Ehrfurcht im Abendland
vor sich ging, als im 19. Jahrhundert noch alle Welt auf Fortschritt bedacht war.
»An den sogenannten Gebildeten, an den Glaubigen der ,modernen Ideen’ (wirkt)
vielleicht nichts so ekelerregend als ihr Mangel an Scham, ihre bequeme Frechheit
des Auges und der Hand, mit der von ihnen an alles gerithrt wird, geleckt, getastet
wird; und es ist méglich, dafl sich heute im Volke, im niederen Volke, namentlich
unter Bauern, immer noch mehr relative Vornehmheit des Geschmacks und Takt
der Ehrfurcht vorfindet als bei der zeitungslesenden Halbwelt des Geistes, den Ge-
bildeten“. ,Die Art, mit der im ganzen bisher in Europa die Ehrfurcht vor der Bibel
aufrecht erhalten worden ist, ist vielleicht das beste Stiick Zucht und Verfeinerung
der Sitte, das Europa dem Christentum verdankt“. Unendlich viel bedeutet es,
»wenn der groflen Menge jenes Gefiihl endlich angeziichtet ist, dafl sie nicht an alles
rithren diirfe; daf es heilige Erlebnisse gibt, vor denen sie die Schube auszuziehen
und die unsaubere Hand fernzuhalten hat — es ist beinahe die hochste Steigerung
der Menschlichkeit“. ,Gemein‘ nennt Nietzsche die Menschen, die keine Ehrfurcht
mehr haben. ,Plétzlich, wie schmutziges Wasser, spritzt diese Gemeinheit aus ihnen
hervor, ,wenn irgendein heiliges Gefaf}, irgendeine Kostbarkeit aus verschlossenen
Schreinen vorubergetragen wird“. Umgekehrt gilt ihm Ehrfurcht als der ,lebendige
Priifstein fiir den letzten Wert eines Menschen®.

Was aber ist Ehrfurcht? Nietzsche hat ihre Gebédrde treffend beschrieben: ,Ein
unwillkiirliches Verstummen, ein zégerndes Auge, ein Stillewerden aller Gebarden,
worin sich ausspricht, dafi eine Seele die Nihe des Verehrungswiirdigen fiihlt*14,
Es fehlt auch nicht an Versuchen, in eine Art Definition zu fassen, was Ehrfurcht ist.
»Die Ehrfurcht ist diejenige Grundhaltung, die gleichsam als Mutter alles sittlichen
Lebens bezeichnet werden kann, weil in ihr der Mensch erst die Stellung der Welt
gegeniber einnimmt, die ihn 6ffnet, die ihn wertsehend macht. Diese Bestimmung
Dietrich von Hildebrands!s ist aber noch zu allgemein. Es fehlt darin die sehr eigen-
timliche Weise, mit der der ehrfiirchtige Mensch den Werten zugewandt ist, und
vielleicht auch nicht allen Werten in gleicher Weise zugewandt ist. Dieses durchaus
Besondere der Ehrfurcht scheint in einer polaren Spannungseinheit zu bestehen, die
zu den gesehenen Gegenstinden zugleich hinzieht und in Distanz hilt: ,Das Span-
nungsverhdltnis von Entfernung und Anniherung“ (A. Rademacher), ,dic Finheit
von Abwehr und Hindrang, von frommer Scheu und beseligter Liebe* (P. Wust)18.
Diese alle haben wohl schon Schelers Beschreibung gekannt!?: ,Ehrfurcht ist eine

¥ Th Steinbichel, Christliche Lebenshaltungen, S. 103f.
. B Dietrich von Hildebrand, in ,Sittliche Grundhaltungen®, wo nach der
Ehrfurcht noch Treue, VerantwortungsbewuBtsein, Wahrhaftigkeit und Giite beh~ndelt
werden. [S. 66ff.
18 bei P. Wolff in: Pid. Lexikon: s.a. O. F. Bollnow, Die Ehrfurcht, 1947.
17 In den ,.Schriften aus dem Nachlafi“, Band 1, S. 80f.



458 Eugen Walter

Art der Furcht, deren Gegenstand unabhingig von seiner gefihrdenden Seite zu-
gleich Achtung, Liebe oder Verehrung geniefit, auf alle Fille aber als Trager eines
hohen positiven Wertes gefiihlt und gegeben ist. Diese Geteiltheit des Gemiites
zwischen Verehrung und Furcht ist eine ganz analoge wie jene Geteiltheit von
Anziehung und Abstoflung, wie sie auch der Scham zugruude liegt®.

Die Nahe zur Scham, in der Scheler die Ehrfurcht sieht, ist deswegen besonders
wichtig, weil dann zum mindesten eine ihrer Wurzeln zum Urbestand, zum unver-
lierbaren Wesen des Menschen gehért. Die andere Komponente ist mehr geschicht-
licher Art, das Ergebnis langer Erziehung und Bildung. Auch diese Wurzeln reichen
in die geistliche Frithe der Menschheit hinauf oder tauchen vielmehr in ihre ge-
schichtlichen Anfinge hinab. Gewisse Personen und Dinge waren tabu, unberiihr-
bar. An deren Stelle ist spater die Erfahrung des Numinosen getreten. Immer war
es etwas, das an Menschen und Dingen fromme Scheu hervorrief: Der Kénig und
Priester durch seine geistliche Macht, weise Frauen durch ihre Verbundenheit mit
iiber- oder unterirdischen Michten. Auf alle Falle handelt es sich um Qualitdten
oder Fihigkeiten, die nicht beliebig herstellbar, auswechselbar, erwerbbar sind, wie
es sportliches Konnen, technische Leistung oder wirtschaftlicher Erfolg ihrem Wesen
nach sein missen. Die Fihigkeit, solche Qualitdt wahrzunehmen, gehdrt zum Men-
schen, damit er auf Gottes Offenbarung aufmerksam werden, sie in Glauben und
Gehorsam annehmen kann. Darum sehen wir, daf in der ganzen Heilsgeschichte
solche Phinomene vorkommen, und daf} die Kirche den ehrfiirchtigen Sinn in ihrem
Kult vor allem immer genihrt hat. Natiirlich sind noch Reste dieses — von uns aus
gesehen — einmal ungeheuren Kapitals an Ehrfurcht vorhanden. Von diesen Resten
zehrt auch noch der Versuch Albert Schweitzers, eine Ethik und eine kaum mehr
stirker zu reduzierende Weltanschauung auf den Begriff ,Ehrfurcht vor dem Leben*®
zu griinden. Er mag in der Tat geeignet sein, eine sikularisierte, aber noch von
christlichen Resten lebende Gesellschaft anzusprechen. Nur wird man sich {ragen,
wie weit diese Ehrfurcht trigt. Ist dieser Lebensbegriff ausreichend, um alterndes,
,lebensunwertes* Leben zu schiitzen? Ist jemand von daher gendtigt, anderes Leben
hoher zu achten als sein eigenes? Man kann den Mut bewundern, mit dem
Schweitzer jetzt noch!® auf die Humanitit setzt. Teilen konnen wir ihn nicht.
Wir méchten auch diejenigen fragen, die in Sachen der Ehrfurcht immer gern
‘Goethes schone Satze aus Wilhelm Meister zitieren, ob sie nicht iiber der Schonheit
dieser drei- oder vierfachen Ehrfurcht ihre vollige Wurzellosigkeit iibersehen haben.
Als erste Ehrfurcht wird bekanntlich in der pddagogischen Provinz die Ehrfurcht
vor dem gelehrt, was iiber uns ist; als zweite die Ehrfurcht vor dem, was unter, als
dritte die vor dem, was uns gleich ist; dann aber eine vierte, auf die alle anderen
zuriickgehen oder in der sie miinden: die Ehrfurcht vor uns selbst! Die anthropozen- .
trische Gesamthaltung konnte nicht deutlicher ausgesprochen werden. Eine solche
Ehrfurcht kann — in einem Raum, in dem noch christliche Reminiszenzen weben
— gedichtet werden; sie wird als eine solche niemals geschichtliche Realitdt und
Wirkkraft erlangen.

18 Kultur und Ethik“ erschien in erster Auflage 1923, die 6. unverdnderte 1947.



Furcht und Liebe . 459

Die Ehrfurcht ist aus der religidsen Furcht erwachsen. Und tiberall, wo diese
nicht mehr hinter ihr steht, ermangelt sie der lebendigen Wurzel. In der Bibel gibt
es kein Wort fiir Ehrfurcht. Sie wire auch Gott gegeniiber zu wenig. Dafl aber dieses
deutsche Wort so gebildet wurde, nimlich als Zusammensetzung von Ehr' und
Furcht, méchte uns heute als eine gute Fiigung erscheinen?®. Das bedeutet, gerade
auch im Blick auf Schelers Zusammenstellung der Ehrfurcht mit der Scham, zwei
wichtige Fingerzeige fir die praktische Frage, die sich uns in Bezug auf die Ehrfurcht
aufdringt: Was kann geschehen, um die Ehrfurcht zu erhalten und wieder zu gewin-
nen? Es gibt im wesentlichen zwei aufhaltende Machte (wobei man sich an das
»~Aufhaltende” von 2 Thess 2,6 erinnern darf):

1. Die katholische Kirche. Sie diirfte im ganzen die wichtigste reale Institution
sein, die dem totalen Verlust der Ehrfurcht entgegensteht. Sie hat iiberhaupt noch
den Mut, Menschen und Orte herauszuheben und mit allen Konsequenzen fir Gott
auszusondern. In ihr ist es noch méglich, dem ,brennenden Dornbusch’ zu begegnen,
irdischen Erscheinungen, vor denen dem Menschen das Erlebnis der Distanz zuteil
wird. Sie allein kann dem Menschen noch zurufen: Tu’ die Schuhe von deinen Fiflen!
Thr Kult ist eine immerwihrende Erziehung zur Ehrfurcht. Solange katholische Kin-
der noch gelehrt werden, dafl man sich in Gottes Haus anders zu benehmen hat
also sonstwo, wird der Sinn fiir Ehrfurcht wachgehalten.

2. Die andere Macht ist die gesunde Familie, d. h. die Familie, in der Vater und
Mutter noch eine einige und darum ungebrochene echte Autoritdt leben. Wohl ist
Autoritit fir die Erfahrung des Kindes das Spitere. Grundlegender ist die Erfah-
rung der Geborgenheit in der elterlichen Liebe. Aber Autoritit ist nur ein Aspekt
dieser Liebe, deren aufrichtende Kraft vom heranwachsenden Kind erfahren wird.
Im Raum der Familie kann sowohl das Wachsen wie der Ausfall der Ehrfurcht ge-
wissermaflen experimentell nachgewiesen werden. Das Nichterfahren der Geborgen-
heit in der elterlichen Liebe fihrt notwendig dazu, daf das Kind vor nichts Ehr-
furcht hat. Nur Gleichgiiltigkeit oder gieriges Ansichraffen werden in diesem liebe-
leeren Raum ,von selber®. Die Frage, ob diese Erfahrung spiter nachgeholt werden
kann, braucht nicht gerade verneint zu werden; aber man mufl sofort hinzuftugen, .
dafl es nur um den viel teureren Preis eines an einen solchen Zukurzgekominenen
sich opfernden Menschen moglich ist, und dafl es deshalb meist zu dieser anderen
ErschlieBung nicht kommt. (Die Schule ist heute kaum mehr ein Ort, an dem Ehr--
furcht erweckt werden kann, da sie immer mehr zur reinen Wissensvermittlung
wird.)

Ob uns Ehrfurcht noch einmal ursprunghaft neu geschenkt wird? Wer kann es
wissen? Wer kann es verneinen? Wenn es die Erneuerung der Familie gibt, so
mochte man meinen, dafl auch die Ehrfurcht neu begriindet werden kann. Wo immer
es aber Ehrfurcht gibt, wird sie aus diesen beiden Wurzeln ihre Kraft ziehen: aus
der religiésen Furcht und aus der Liebe.

19 Bei Melanchthon sei das Adjektiv ,ehrfiirchtig’ nachzuweisen, das Substantiv aber erst

seit Chr. Gryphius um 1700 — nach Kluge-Goétze, Etymologisches Wairterbuch der
deutschen Sprache.





