IM S PIEGEL D ER ZETIT

» Ménchsspiritualitit« ?

Auf der Suche nach einer arteigenen Spiritualitit der verschiedenen christlichen Stinde
begegnet man in den letzten Jahren immer hiufiger dem Begriff ,Mdnchsspiritnalitdt*’. Er
wird weniger von den Ménchen selbst, als von Weltpriestern und Laien gebraucht und
tancht fiir gewéhnlich dort auf, wo die Spiritualitit dieser beiden Stinde der des Ordensstan-
des gegeniibergestellt, von dieser abgegrenzt werden soll. Ménchsspiritualitit nnd Ordensspi-
ritnalitit sind also in diesem Verstidndnis das gleiche. Mitte und Kern dieser Spiritualitit sicht
man mit Recht in den drei evangelischen Riten, in Armut, Keuschheit und Gehorsam. IThr
Ziel ist nach dem gewdhnlichen Sprachgebrauch die christliche Vollkommenheit, die Heilig-
keit. Dabei kann man sich durchaus auf die kirchliche Tradition berufen. Das zielbewufite
Streben nach Vollkommenheit zeichnet nach dieser tatsichlich die Ordensleute aus; sie ist
gleichsam die Tugend ihres Standes. Dann aber erfolgt stillschweigend eine Unterstellung —
und sie ist schon zum Gemeinplatz geworden —, die einem nicht unerheblichen Irrtum Vor-
schub leisten kann. Wenn in Bezug auf den Ordensstand von Vollkommenheit, vom Streben
nach Vollkommenheit die Rede ist, dann wird sehr oft mit Betonung von der persénlichen
Vervollkommnung, von Selbstheiligung im Gegensatz zu einer mehr apostolischen oder iber-
haupt auf die Verwirklichung des Gebotes der Nichstenliebe ausgerichteten Spirituali-
tit gesprochen®. M. a. W, dem Streben nach Vollkommenheit, wie man sie den Ordens-
leuten zuschreibt, haftet nach weitverbreiteter Auffassung ein stark individualistischer Zug
an. Man beruft sich dabei gern auf das altchristliche oder auch frithmittelalterliche Ménch-
tum, das schon wegen seines beschaulichen Ideals auf die eigene Person beschrinkt geblie-
ben sei.

Was ist dazu zu sagen? Zunichst einmal ist die Gleichsetzung von Ménchtum und Ordens-
stand und dementsprechend von Méndhsspiritualitit und Ordensspiritualitit unstatthaft.
Zwar weifl man seit der wissenschaftlichen Erforschung des altkirchlichen Ménchtums in den
letzten 50 Jahren wieder, wie sehr alle katholische Frémmigkeit (und ihre Begrifflichkeit)
in dieser Hoch-Zeit des christlichen Enthusiasmus ihre genuinen Wurzeln hat. Insbesondere
haben geschichtliche Studien erwiesen, daff auch die spiteren Orden, angefangen von den
Mendikanten des 18. Jahrhunderts iiber den Jesuitenorden bis zu den neueren Kongregatio-
nen, das Erbe des Monchtums in sich tragen und von ihm leben. Dennoch verbindet sich
mit dem Begriff des Ménchtums eine ganz bestimmte Lebensform, verbinden sich Ideale,
die nicht einfach den Ordensstand als solchen kennzeichnen, zumal dieser Begriff meist mit
der konkreten geschichtlichen Wirklichkeit des altkirchlichen und (frith)mittelalterlichen
Ménchtums verkniipft wird. Hier allerdings, in der Frithzeit des Monchtums, scheint die
Behauptung, dem Vollkommenheitsideal des Ordensstandes hafte ein individualistischer
Zug an. die Sorge um das persénliche Heil sei eines der bestimmenden Momente fiir die Er-
wihlung des Standes der Askese gewesen, Recht zu haben. Man braucht nur an das Eremi-
tentum mit seiner Absonderung von jeglicher menschlicher Gemeinschaft oder auch an das
auf Klemens von Alexandrien zuriickgehende Ideal des vollkommenen Gnostikers zu den-
ken. Man hat auflerdem geniigend Zeugnisse, die ansdriicklich von der Sicherstellung des
personlichen Heils sprechen, das in der Welt und im Umgang mit Menschen durch vielerlei
Verlockungen gefahrdet sei. Aber wer dabei stehenbliebe, wire tiber eine oberfldchliche Sicht

1 Spiritualitit“ meint in erster Linie die geistige, religiés-ethische Haltung, ,Frommig-
keit“ mehr den konkreten religios-sittlichen Vollzug.

2 Vgl.z. B. Jacques Leclercq, Der Ordensberuf. 1dee und Gestaltung. Luzern-
Miinchen (Rex-Verlag) (1958), S. 200: ,Die Spiritnalitit des Priesters soll sich um das
Priestertum drehen, wahrend im Unterschied dazu, die Monchsspiritualitit um die eigene
Vervollkommnung kreist“. Seitdem die Orden auch das Apostolat in ihre Ziele einbezogen
haben, besteht nach dem Vf. eine stindige Spannung zwischen dem urspriinglichen Bemii-
hen um personliche Heiligkeit und der seelsorglichen oder karitativen Tatigkeit (S. 70£.).



Im Spiegel der Zeit 461

des Mondhtums. nicht hinausgekommen. Es kann heute kein Zweifel mehr dariiber sein,
daf der Ursprung der christlichen_Askese und damit des Monchtums in den auf die end-
giiltige Welt hinweisenden Geheimnissen des Neuen Testamentes (jungfriuliche Geburt,
Jungfraulichkeit und Armut Christi, Kreuz und Aufersteliung) liegt. Das Vollkommenheits-
ideal, das die Menschen in die Wiiste oder in die Zdnobien trieb, war trotz aller gnostischen
oder stoischen (und spiter manichiischen) Begriindungen, deren man sich gern bediente, im
tiefsten ein christliches: die Nachfolge Christi, der Kriegsdienst unter Christus, das mit
Christus und in der Gnade schon erméglichte engelgleiche Leben in Vereinigung mit Gott.
Und dieses christliche, neutestamentliche Ideal umfafite den ganzen Kosmos, umschlof die
ganze Menschheit, konnte aus seinem Wesen heraus die Gemeinschaft der Miterlsten gar
nicht entbehren. Kommt dazu, dafl sowohl den ersten christlichen Jahrhunderten wie auch
dem ganzen Mittelalter der neuzeitliche Individualismus véllig unbekannt war. Wenn man
daher auch zugeben muf}, dafl der soziale und speziell apostolische Charakter, der dem
christlichen Vollkommenheitsideal eignet, erst im Laufe der Jahrhunderte voll entfaltet
worden ist und erst heute ganz lebendig im Bewufltsein der Christenheit steht, so trifft doch
der Vorwurf, im Ordensstand gehe es in erster Linie um das eigene Heil, nicht den wahren
Sachverhalt. Dieser Vorwurf ist vielmehr ein Kind unserer Zeit. — Dazu einige Belege, die
zugleich stichwortartig die Entwicklung des Vollkommenheitsideals des Ordensstandes
nach seiner sozialen, apostolischen Seite aufzeigen.

Schon Pachomius, der Vater des zonobitischen Ménchtums und Verfasser der ersten
Monchsregel, weifl sich gesandt, ,dem Menschengeschlecht zu dienen, um es mit Gott zu
versohnen®, ,an den Menschenseelen zu arbeiten, um sie Gott ganz lauter darzustellen“s.
Zwar handelte es sich hierbei fiir ihn nicht um apostolische Arbeit nach draufien, sondern um
die Hingabe an die eigenen Briider, aber um so klarer geht daraus doch seine innere apo-
" stolische Haltung hervor, und diese Haltung war Gemeingut aller, die das Zénobium um-
schlofl. Das Gemeinschaftsleben als solches machte dies (gegeniiber der Isolierung des Ana-
choretentums) fir alle deutlich. ,Hinter dem Tun der Ménche stand nicht ,a selfish isolation,
merely to save their own souls’. Vielmehr beteten und stritten sie fir ihre Briider ,in der
Welt‘: ,They were . .. the shock troops of the Church Militant, whose prayers were an effec-
tive weapon in the long struggle against the Power of Darkness'“4. — Nicht anders ist es
bei Basilius. Er will von denen, die unter dem Kénig Christus Kriegsdienst leisten, dafl sie
»den bedrangten Briidern Erlosung erflehen”, um so ,fir die Glaubensgenossen und Jinger
der heiligen Liebe von dem Kénige die Mitteilung der Giiter zu erlangen“s. Er erinnert an -
Paulus, der ,selbst von Christus zu bitten wagte, statt der ihm dem Fleische nach ver-
wandten Briider ausgestofien zu werden (Rém 9, 3), denn er wollte nach dem Beispiel Chri-
sti selbst ein Lésegeld werden fiir die Rettung aller“®. Und auch fiir ihn ist das Gemein-
schaftsleben die grofle Schule der Nichstenliebe, das Abbild des geheimnisvollen Herrenlei-
bes?. — Wie schr Augustinus die Liebe in den Mittelpunkt seiner Kloster stellte, ist nur
zu bekannt. Ein kurzer Blick in seine Mdndhsregel bestitigt es®. — Benedikt hinwiederum,

3 Th.Lefort, LesUies coptes deS. Pachéme et de ses premiers successeurs, Lowen 1943,
61 ;fl; 5 (zitiert nach H. Bacht, Pakhdme — der Grofle Adler, in: Geist und Leben 22 [1949]
374f.).

4 H Bacht, Antonius und Pachomius. Uon der Anachorese zum Zénobitentum, in:
Studia Anselmiana 38, Antonius Magnus Eremita, Rom 1956, 66. — Das englische Zitat
stammt aus: H. 1. Bell, Egypt from Alexander the Great to the Arab Congquest, Oxford
1948, 109f.; u. a. heiflt es bei Bacht, ebda. 84: ,Auch wenn der Mdonch in seiner einsamen
Zelle der ,Meditation‘ oblag, wufite er sich in Christus allen seinen Briidern und vor al-
lem der himmlischen Kirche verbunden. Die Spannung von privater und 6ffentlicher Sphare
wurde noch gar nicht empfunden. Fir Menschen, welche in ithrem wachen Glaubenssinn die
jenseitige Welt Gottes und der Engel fiir ebenso real und nahe hielten wie die Dinge,
welche an die Sinne reichen, konnte es diese dem modernen Subjektivismus entspringende
Isolierung gar nicht geben®.

5 Praevia Institutio ascetica 8 (PG 31, 625); nach der Ubersetzung von V. Grone, in:
BdK!, Basilius, 2. Bd., 14.

¢ Regulae fus. tract., Responsio 3 Von der Nachstenliebe, BdK! 61 (PG 31, 918).

7 Reg. fus. tract., Resp. 7 Uber das Zusammenleben mit Gesinnungsgenossen, BdK? 68ff.

3 Die Regel des hl. Augustinus, Kp. 1: ,Vor allen Dingen, geliebteste Briider, soll Gott



462 Im Spiegel der Zeit

“der Vater des abendlindischen Ménchtums, fafit das Erbe des Ostens und des Westens zu-

sammen. Auch fiir ihn ist das Monasterium ,eine Schule, in der man dem Herrn dient®.
Ménche sind fiir ihn jene, die ,unter einer Regel und einem Abt kimpfen*!®, die .Christus,
dem Herrn. dem wahren Konig Kriegsdienst leisten“!. Das ,Opus Dei“, die im Kult und im
liturgischen Gebet sichtbar werdende Huldigung der erlésten Menschheit unter ihrem Haupt
Christus an den himmlischen Vater fithrt dem Einzelnen stiindlich vor Augen, in welcher
Gemeinschaft er steht und kimpft. Mit dem Wachsen des Standesbewufitseins wiachst auch
das BewuBtsein des einzelnen Ménchs von seiner stellvertretenden Funktion innerhalb der
Christenheit. Im stindisch denkenden Mittelalter wird dieser Gedanke unter dem pauli-
nischen Bild der Gliedschaft im Leibe Christi geradezu zu einem Gemeinplatz.

Inzwischen ist auch das dufere Apostolat in den Mdnchsorden heimisch geworden. Bei
den Mendikanten kommt diese Entwicklung zu einem ersten Abschluff. Die Tatsache als sol-
che ist nicht zu leugnen, aber man wendet ein, der neue apostolische Zug habe mit dem Or-
densideal der drei evangelischen Rite nichts za tun. da dies ja auf die Eigenheiligung ab-
ziele, sondern sei ein Ergebnis zeitbedingter Notwendigkeiten und tue nur die inzwischen
gewachsene Bedeutung des Priestertums in den Ordenkund. Mag nun auch die eigentliche Seel-
sorge vom Priestertum nicht zu trennen sein; die neu erwachte apostolische Grundhaltung
stammt nicht aus dem Priesterideal, sondern hingt mit der gnadenhaften Berufung zur
»apostolischen Lebensweise® zusammen, von der alle religiésen (Laien-)Bewegungen des
12. und 18. Jahrhunderts erfiillt waren. Das 148t sich bei Franziskus — anders bei Domini-
kus, bei dem das Priestertum von vornherein eine entscheidende Rolle spielte — ganz klar
nachweisen. Man lese nur das 14. Kapitel der nicht bestitigten Regel der Minderbriider
durch’2. in dem diese Lebensweise beschrieben wird. Sie besagt nichts anderes als die wort-
liche Nachfolge Christi, die Wiederaufnahme des Lebens der Apostel. . Wenn die Brider
durch die Welt ziehen, dann sollen sie nichts anf ihrem Weg mit sich fithren. .weder Beu-
tel noch Tasche, noch Brot, noch Geld, noch Stab‘ (Lk 9, 8). Und, wenn sie in ein Haus hinein-
gehen, sollen sie zuerst sprechen: Friede sei diesem Hause. Und sie konnen in dem betref-
fenden Hause dann bleiben und essen und trinken, was jene Leute haben' (Lk 10, 5—7).
Sie sollen dem Bésen keinen Widerstand leisten (Mt 5, 29), sondern, wenn sie einer auf die
eine Wange schligt, dem sollen sie auch noch die andere hinhalten; und wer ihnen den Man-
tel entreifit, dem sollen sie auch ihr Kleid nicht verweigern. Wer sie um etwas bittet, dem

" . sollen sie es gewidhren; und wer ihnen das Ihrige fortnimmt, von dem sollen sie es nicht

zuriickfordern (Lk 6,29—30)". Durch dieses Apostolat, das die Verkiindigung im Sinne
der Aussendnngsreden mit einschlof, hat der heilige Franz, der selbst nie Priester war;
seine Zeit aufs tiefste beeinflufit.

In dieser Traditionslinie ist auch Ignatius zu sehen. Auch sein apostolisches Ideal ist ur-
spriinglich kein priesterliches, obwohl doch auf ihn die neuzeitlichen Priesterorden zuriick-
gehen. Denn als er in Manresa seine .Exerzitien“ machte, dachte er noch nicht an das
Priestertum und hatte auch noch keine konkreten Vorstellungen von einer Gemeinschalt
Gleichgesinnter. Als er dann nach Jahren zum Priester geweiht worden war, da dauerte es
wiederum noch ein Jahr, ehe er die erste heilige Messe feierte. In all der Zeit vorher ist
er aber schon in eminent apostolischer Weise titig gewesen. Sein apostolischer Geist ist un-
16sbar mit seinem ,Ordensideal“, mit seiner Berufung zur Nachfolge Christi und zum Ra-
testand verbunden. Dariiber kann kein Zweifel sein. Dennoch hat vielleicht ein Wort seiner
Konstitutionen Anlafl zu einem Mifiverstindnis gegeben. Im sog. ,Examen generale“, man
kénnte sagen der ersten Regel des Jesuitenordens, wird das Ziel des Ordens folgenderma-

geliebt werden, sodann der Nichste ... Das ist es, was wir euch im Kloster gebieten. Das
erste Ziel eures gemeinschaftlichen Lebens ist, in Eintracht zusammenzuwohnen und ein
Ht)zrz und eine Seele in Gott zu haben... So lest ihr ja in der Apostelgeschichte (4, 32.
85)...

® Regula S. Ben., Prooemium.

10 Ebd. c. 1.

11 Ebd. Prooemium.

12 Die Schriften des hl. Franziskus von Assisi (Sammlung: Franziskanische Quellenschrif-
ten. Bd. 1), Werl 1951, 41.



Aus dem Leben der Kirche 463

flen beschrieben: ,Das Ziel der Gesellschaft verlangt, daf man mit dem Gnadenbeistand
Gottes am Heil und an der Heiligung der eigenen Seele arbeite und fiir das geistliche
Woh! und die Héherfiihrung des Néchsten mit allem Eifer wirke* (c. 2). Obwohl dies nicht
in der Intention des Heiligen gelegen hat. wird hier doch eine Zweiteilung vorgenommen, die
in der vereinfachten Form ,Selbstheiligung und Apostolat® der Meinung Vorschub leisten
konnte — und in einer Zeit des wachsenden Individualismus tatsichlich auch geleistet hat —,als
ob die erste und eigentliche Aufgabe des Ordensstandes die Selbstheiligung sei, das Apo-
stolat hingegen nur zusitzlich hinzutrete und darum eigens betont werden miisse. Soweit
es sich um &dufleres Apostolat, um Seelsorge handelt, trifft das wohl zu, nicht aber, wenn
jenes Apostolat damit gemeint ist, das dem christlichen Leben, der Nachfolge Christi notwen-
dig und wesentlich eignet. Die grundlegende christliche Wahrheit, dafl niemand fiir sich
selbst heilig werden kann, sondern christliches Leben im Da-sein fiir andere besteht, gerade
dieses hat Ignatius wie kein anderer bezeugt. Er hat damit fiir die neuzeitliche katholi-
sche Frommigkeit eine neue Phase eingeleitet. Schon fiir Teresa von Avila bestimmt der

Gedanke des Apostolats entscheidend das beschauliche 1deal des Karmel, von Therese von

Lisieux ist er gar nicht mehr wegzudenken. Wohl liegt in der konkreten Form des kirch-
lichen, vor allem des streng klausurierten Ordenslebens, wie iibrigens in jeder Gemein-
schaftsbildung, die Gefahr, zu sehr auf sich selbst zu schauen und das eigene Heil iiber Ge-
bithr zu bedenken. Aber das hat seinen Grund in der menschlichen Schwiche, nicht im ldeal
als solchen. Wer Christus, dem Herrn, in enger Weise folgt, muf8 sich mehr als die anderen
vergessen und verleugnen, um fiir andere sein Leben hingeben zu kénnen. Friedrich Walf S]

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Christliches Zeugnis in der Kirche Chinas

Ein Bericht iiber das Leben der katholischen Gemeinde von Schanghai
unter der kommunistischen Herrschaft

Unter den verfolgten Kirchen innerhalb des kommunistischen Machtbereiches zieht kaum
eine den Blick der ganzen Christenheit so sehr auf sich wie die Kirche in China. Dreimal
innerhalb weniger Jahre wandte sich Papst Pius XII. in einem allgemeinen Rundschreiben
an die Weltdffentlichkeit, um zu den christentumfeindlichen Vorgingen in China Stellung zu
nehmen!. Trotz der strengen Absperrung der Grenzen und der scharfen Zensur innerhalb
des Landes haben wir verbiirgte Nachrichten genug, um uns iiber das Ausmafl der Kirchen-
verfolgung und das Verhalten der katholischen Christen ein Bild zu machen. Einer der er-
schiitterndsten Dokumentarberichte liegt uns in dem schon in fiinfter Auflage erschienenen
Buch des Jesuiten Jean Lefeuvre S ] ,Les Enfants dans la Uille“® vor. Es enthilt
die Geschichte der katholischen Gemeinden von Schanghai in den Jahren 1949—1955 und
benutzt in der Hauptsache chinesische Quellen: Zeitungen, Zeitschriften, Briefe und miind-
liche Aussagen. Pater Lefeuvre war selbst von 1947 bis 1952 in China und wurde in Schang-
hai zum Priester geweiht. Wenn wir die Martyrerberichte der alten Kirche mit Redht hoch-
schitzen: hier haben wir ,Martyrerakten®, wie sie in dieser Ausfilhrlichkeit und Genauig-
keit kaum irgendwo sonst vorliegen und die wegen ihrer zeitlichen Nihe zu uns von be-
sonderer Eindringlichkeit sind. Wir geben im folgenden einige Dokumente dieses Buches

! Enzykl. ,Cupimus imprimis® v. 18. Jan. 1952 (AAS XLIV, p. 153 ss.); Enzykl. ,Ad
Sinarum Gentem*“ v. 7. Okt. 1954 (AAS XLVII [1955], p. 5 ss.);Enzykl. ,Ad Apostolorum
Principis“ v. 29. Juni 1958 (Osservatore Romano v. 8./9. Sept. 1958.





