
IM      SPIEGEL      DERZEIT 

»Mönchsspiritualilät« ? 

Auf der Sudie nadi einer arteigenen Spiritualität der verschiedenen christlichen Stände 
begegnet man in den letzten Jahren immer häufiger dem Begriff •Mönchsspiritualität"1. Er 
wird weniger von den Mönchen selbst, als von Weltpriestern und Laien gebraucht und 
taucht für gewöhnlich dort auf, wo die Spiritualität dieser beiden Stände der des Ordensstan- 
des gegenübergestellt, von dieser abgegrenzt werden soll. Mönchsspiritualität und Ordensspi- 
ritualität sind also in diesem Verständnis das gleiche. Mitte und Kern dieser Spiritualität sieht 
man mit Recht in den drei evangelischen Räten, in Armut, Keuschheit und Gehorsam. Ihr 
Ziel ist nach dem gewöhnlichen Sprachgebrauch die christliche Vollkommenheit, die Heilig- 
keit. Dabei kann man sich durchaus auf die kirchliche Tradition berufen. Das zielbewußte 
Streben nach Vollkommenheit zeichnet nach dieser tatsächlich die Ordensleute aus; sie ist 
gleichsam die Tugend ihres Standes. Dann aber erfolgt stillschweigend eine Unterstellung • 
und sie ist schon zum Gemeinplatz geworden •, die einem nicht unerheblichen Irrtum Vor- 
schub leisten kann. Wenn in Bezug auf den Ordensstand von Vollkommenheit, vom Streben 
nach Vollkommenheit die Rede ist, dann wird sehr oft mit Betonung von der persönlichen 
Vervollkommnung, von Selbsthe'digung im Gegensatz zu einer mehr apostolischen oder über- 
haupt auf die Verwirklichung des Gebotes der Nächstenliebe ausgerichteten Spirituali- 
tät gesprochen2. M. a. W., dem Streben nach Vollkommenheit, wie man sie den Ordens- 
leuten zuschreibt, haftet nach weitverbreiteter Auffassung ein stark individualistischer Zug 
an. Man beruft sich dabei gern auf das altchristliche oder auch frühmittelalterliche Mönch- 
tum, das schon wegen seines beschaulichen Ideals auf die eigene Person beschränkt geblie- 
ben sei. 

Was ist dazu zu sagen? Zunächst einmal ist die Gleichsetzung von Mönchtum und Ordens- 
stand und dementsprechend von Mönchsspiritualität und Ordensspiritualität unstatthaft. 
Zwar weiß man seit der wissenschaftlichen Erforschung des altkirchlichen Mönchtums in den 
letzten 50 Jahren wieder, wie sehr alle katholische Frömmigkeit (und ihre Begrifflichkeit) 
in dieser Hoch-Zeit des christlichen Enthusiasmus ihre genuinen Wurzeln hat. Insbesondere 
haben geschichtliche Studien erwiesen, daß auch die späteren Orden, angefangen von den 
Mendikanten des 13. Jahrhunderts über den Jesuitenorden bis zu den neueren Kongregatio- 
nen, das Erbe des Mönchtums in sich tragen und von ihm leben. Dennoch verbindet sich 
mit dem Begriff des Mönchtums eine ganz bestimmte Lebensform, verbinden sich Ideale, 
die nicht einfach den Ordensstand als solchen kennzeichnen, zumal dieser Begriff meist mit 
der konkreten geschichtlichen Wirklichkeit des altkirchlichen und (früh)mittelalterlichen 
Mönchtums verknüpft wird. Hier allerdings, in der Frühzeit des Mönchtums, scheint die 
Behauptung, dem Vollkommenheitsideal des Ordensstandes hafte ein individualistischer 
Zug an, die Sorge um das persönliche Heil sei eines der bestimmenden Momente für die Er- 
wählung des Standes der Askese gewesen, Recht zu haben. Man braucht nur an das Eremi- 
tentum mit seiner Absonderung von jeglicher menschlicher Gemeinschaft oder auch an das 
auf Klemens von Alexandrien zurückgehende Ideal des vollkommenen Gnostikers zu den- 
ken. Man hat außerdem genügend Zeusrnisse, die ausdrücklich von der Sicherstellung des 
persönlichen Heils sprechen, das in der Welt und im Umgang mit Menschen durch vielerlei 
Verlockungen gefährdet sei. Aber wer dabei stehenbliebe, wäre über eine oberflächliche Sicht 

1 •Spiritualität" meint in erster Linie die geistige, religiös-ethische Haltung, •Frömmig- 
keit" mehr den konkreten religiös-sittlichen Vollzug. 

2 Vgl. z. B. Jacques Leclercq, Der Ordensberuf. Idee und Gestaltung. Luzern- 
München (Rex-Verlag) (1958), S. 200: •Die Spiritualität des Priesters soll sich um das 
Priestertum drehen, während im Unterschied dazu, die Mönchsspiritualität um die eigene 
Vervollkommnung kreist". Seitdem die Orden auch das Apostolat in ihre Ziele einbezogen 
haben, besteht nach dem Vf. eine ständige Spannung zwischen dem ursprünglichen Bemü- 
hen um persönliche Heiligkeit und der seelsorglichen oder karitativen Tätigkeit (S. 70ff.). 



Im Spiegel der Zeit 461 

des Mönchtums. nicht hinausgekommen. Es kann heute kein Zweifel mehr darüber sein, 
daß der Ursprung der christlichen^ Askese und damit des Mönchtums in den auf die end- 
gültige Welt hinweisenden Geheimnissen des Neuen Testamentes (jungfräuliche Geburt, 
Jungfräulichkeit und Armut Christi, Kreuz und Auferstehung) liegt. Das Vollkommenheits- 
ideal, das die Menschen in die Wüste oder in die Zönobien trieb, war trotz aller gnostischen 
oder stoischen (und später manichäischen) Begründungen, deren man sich gern bediente, im 
tiefsten ein christliches: die Nachfolge Christi, der Kriegsdienst unter Christus, das mit 
Christus und in der Gnade schon ermöglichte engelgleiche Leben in Vereinigung mit Gott. 
Und dieses christliche, neutestamentliche Ideal umfaßte den ganzen Kosmos, umschloß die 
ganze Menschheit, konnte aus seinem Wesen heraus die Gemeinschaft der Miterlösten gar 
nicht entbehren. Kommt dazu, daß sowohl den ersten christlichen Jahrhunderten wie auch 
dem ganzen Mittelalter der neuzeitliche Individualismus völlig unbekannt war. Wenn man 
daher auch zugeben muß, daß der soziale und speziell apostolische Charakter, der dem 
christlichen Vollkommenheitsideal eignet, erst im Laufe der Jahrhunderte voll entfaltet 
worden ist und erst heute ganz lebendig im Bewußtsein der Christenheit steht, so trifft doch 
der Vorwurf, im Ordensstand gehe es in erster Linie um das eigene Heil, nicht den wahren 
Sachverhalt. Dieser Vorwurf ist vielmehr ein Kind unserer Zeit. • Dazu einige Belege, die 
zugleich stichwortartig die Entwicklung des Vollkommenheitsideals des Ordensstandes 
nach seiner sozialen, apostolischen Seite aufzeigen. 

Schon Pachomius, der Vater des zönobitischen Mönchtums und Verfasser der ersten 
Mönchsregel, weiß sich gesandt, •dem Menschengeschlecht zu dienen, um es mit Gott zu 
versöhnen", •an den Menschenseelen zu arbeiten, um sie Gott ganz lauter darzustellen"8. 
Zwar handelte es sich hierbei für ihn nicht um apostolische Arbeit nach draußen, sondern um 
die Hingabe an die eigenen Brüder, aber um so klarer geht daraus doch seine innere apo- 
stolische Haltung hervor, und diese Haltung war Gemeingut aller, die das Zönobium um- 
schloß. Das Gemeinschaftsleben als solches machte dies (gegenüber der Isolierung des Ana- 
choretentums) für alle deutlich. •Hinter dem Tun der Mönche stand nicht ,a selfish isolation, 
merely to save their own souls'. Vielmehr beteten und stritten sie für ihre Brüder ,in der 
Welt': ,They were . . . the shock troops of the Church Militant, whose prayers were an effec- 
tive weapon in the long struggle against the Power of Darkness'"4. • Nicht anders ist es 
bei Basilius. Er will von denen, die unter dem König Christus Kriegsdienst leisten, daß sie 
•den bedrängten Brüdern Erlösung erflehen", um so •für die Glaubensgenossen und Jünger 
der heiligen Liebe von dem Könige die Mitteilung der Güter zu erlangen"5. Er erinnert an 
Paulus, der •selbst von Christus zu bitten wagte, statt der ihm dem Fleische nach ver- 
wandten Brüder ausgestoßen zu werden (Rom 9, 3), denn er wollte nach dem Beispiel Chri- 
sti selbst ein Lösegeld werden für die Rettung aller"8. Und auch für ihn ist das Gemein- 
schaftsleben die große Schule der Nächstenliebe, das Abbild des geheimnisvollen Herrenlei- 
bes7. • Wie sehr Augustinus die Liebe in den Mittelpunkt seiner Klöster stellte, ist nur 
zu bekannt. Ein kurzer Blick in seine Mönchsregel bestätigt es8. • Benedikt hinwiederum, 

8 Th. L e f o r t, LesVies coptes deS.Pachome et de ses premiers successeurs, Löwen 1943, 
61; 1; 5 (zitiert nach H. Bacht, Pakhome • der Große Adler, in: Geist und Leben 22 [1949] 
374f.). 

4 H. Bacht, Antonius and Pachomius. Von der Anacliorese zum Zönobitentum, in: 
Studia Anselmiana 38, Antonius Magnus Eremita, Rom 1956, 66.• Das englische Zitat 
stammt aus: H. I. B e 11, Egypt from Alexander the Great to the Arab Conquest, Oxford 
1948, 109f.; u. a. heißt es bei Bacht, ebda. 84: •Auch wenn der Mönch in seiner einsamen 
Zelle der .Meditation' oblag, wußte er sich in Christus allen seinen Brüdern und vor al- 
lem der himmlischen Kirche verbunden. Die Spannung von privater und öffentlicher Sphäre 
wurde noch gar nicht empfunden. Für Menschen, welche in ihrem wachen Glaubenssinn die 
jenseitige Welt Gottes und der Engel für ebenso real und nahe hielten wie die Dinge, 
welche an die Sinne reichen, konnte es diese dem modernen Subjektivismus entspringende 
Isolierung gar nicht geben". 

5 Praevia Institutio ascetica 3 (PG 31,625); nach der Übersetzung von V. Gröne, in: 
BdK1, Basilius, 2. Bd., 14. 

6 Regulae fus. tract., Responsio 3 Von der Nächstenliebe, BdK1 61 (PG 31, 918). 
7 Reg. fus. tract., Resp. 7 Über das Zusammenleben mit Gesinnungsgenossen, BdK1 68ff. 
8 Die Regel des hl. Aiigustinus, Kp. 1: •Vor allen Dingen, geliebteste Brüder, soll Gott 



462 Im Spiegel der Zeit 

der Vater des abendländischen Mönchtums, faßt das Erbe des Ostens und des Westens zu- 
sammen. Audi für ihn ist das Monasterium •eine Schule, in der man dem Herrn dient*9. 
Mönche sind für ihn jene, die •unter einer Regel und einem Abt kämpfen"10, die •Christus, 
dem Herrn, dem wahren König Kriegsdienst leisten"11. Das •Opus Dei", die im Kult und im 
liturgischen Gebet sichtbar werdende Huldigung der erlösten Menschheit unter ihrem Haupt 
Christus an den himmlischen Vater führt dem Einzelnen stündlich vor Augen, in welcher 
Gemeinschaft er steht und kämpft. Mit dem Wachsen des Standesbewußtseins wächst auch 
das Bewußtsein des einzelnen Mönchs von seiner stellvertretenden Funktion innerhalb der 
Christenheit. Im ständisch denkenden Mittelalter wird dieser Gedanke unter dem pauli- 
nischen Bild der Gliedschaft im Leibe Christi geradezu zu einem Gemeinplatz. 

Inzwischen ist auch das äußere Apostolat in den Mönchsorden heimisch geworden. Bei 
den Mendikanten kommt diese Entwicklung zu einem ersten Abschluß. Die Tatsache als sol- 
che ist nicht zu leugnen, aber man wendet ein, der neue apostolische Zug habe mit dem Or- 
densideal der drei evangelischen Räte nichts zu tun. da dies ja auf die Eigenheiligung ab- 
ziele, sondern sei ein Ergebnis zeitbedingter Notwendigkeiten und tue nur die inzwischen 
gewachsene Bedeutung desPriestertums in den Orden kund. Mag nun auch die eigentliche Seel- 
sorge vom Priestertum nicht zu trennen sein; die neu erwachte apostolische Grundhaltung 
stammt nicht aus dem Priesterideal, sondern hängt mit der gnadenhaften Berufung zur 
•apostolischen Lebensweise" zusammen, von der alle religiösen (Laien-)Bewegungen des 
12. und 13. Jahrhunderts erfüllt waren. Das läßt sich bei Franziskus • anders bei Domini- 
kus, bei dem das Priestertum von vornherein eine entscheidende Rolle spielte • ganz klar 
nachweisen. Man lese nur das 14. Kapitel der nicht bestätigten Regel der Minderbrüder 
durch12, in dem diese Lebensweise beschrieben wird. Sie besagt nichts anderes als die wört- 
liche Nachfolge Christi, die Wiederaufnahme des Lebens der Apostel. •Wenn die Brüder 
durch die Welt ziehen, dann sollen sie nichts auf ihrem Weg mit sich führen, .weder Beu- 
tel noch Tasche, noch Brot, noch Geld, noch Stab' (Lk 9, 3). Und, wenn sie in ein Haus hinein- 
gehen, sollen sie zuerst sprechen: Friede sei diesem Hause. Und sie können in dem betref- 
fenden Hause dann bleiben und essen und trinken, was jene Leute haben* (Lk 10,5•7). 
Sie sollen dem Bösen keinen Widerstand leisten (Mt 5, 29), sondern, wenn sie einer auf die 
eine Wange schlägt, dem sollen sie auch noch die andere hinhalten; und wer ihnen den Man- 
tel entreißt, dem sollen sie auch ihr Kleid nicht verweigern. Wer sie um etwas bittet, dem 
sollen sie es gewähren; und wer ihnen das Ihrige fortnimmt, von dem sollen sie es nicht 
zurückfordern (Lk 6,29•30)". Durch dieses Apostolat, das die Verkündigung im Sinne 
der Aussendungsreden mit einschloß, hat der heilige Franz, der selbst nie Priester warv 

seine Zeit aufs tiefste beeinflußt. 
In dieser Traditionslinie ist auch Ignatius zu sehen. Auch sein apostolisches Ideal ist ur- 

sprünglich kein priesterliches, obwohl doch auf ihn die neuzeitlichen Priesterorden zurück- 
gehen. Denn als er in Manresa seine •Exerzitien" machte, dachte er noch nicht an das 
Priestertum und hatte auch noch keine konkreten Vorstellungen von einer Gemeinschaft 
Gleichgesinnter. Als er dann nach Jahren zum Priester geweiht worden war, da dauerte es 
wiederum noch ein Jahr, ehe er die erste heilige Messe feierte. In all der Zeit vorher ist 
er aber schon in eminent apostolischer Weise tätig gewesen. Sein apostolischer Geist ist un- 
lösbar mit seinem •Ordensideal", mit seiner Berufung zur Nachfolge Christi und zum Rä- 
testand verbunden. Darüber kann kein Zweifel sein. Dennoch hat vielleicht ein Wort seiner 
Konstitutionen Anlaß zu einem Mißverständnis gegeben. Im sog. •Examen generale", man 
könnte sagen der ersten Regel des Jesuitenordens, wird das Ziel des Ordens folgenderma- 

geliebt werden, sodann der Nächste ... Das ist es, was wir euch im Kloster gebieten. Das 
erste Ziel eures gemeinschaftlichen Lebens ist, in Eintracht zusammenzuwohnen und ein 
Herz und eine Seele in Gott zu haben ... So lest ihr ja in der Apostelgeschichte (4, 32, 
35) ...". 

9 Regula S. Ben., Prooemium. 
10 Ebd. c. 1. 
11 Ebd. Prooemium. 
12 Die Schriften des hl. Franziskus von Assist (Sammlung: Franziskanische Quellenschrif- 

ten. Bd. 1), Werl 1951, 41. 



Aus dem Leben der Kirche 463 

ßen beschrieben: •Das Ziel der Gesellschaft verlangt, daß man mit dem Gnadenbeistand 
Gottes am Heil und an der Heiligung der eigenen Seele arbeite und für das geistliche 
Wohl und die Höherführung des Nächsten mit allem Eifer wirke" (c. 2). Obwohl dies nicht 
in der Intention des Heiligen gelegen hat. wird hier doch eine Zweiteilung vorgenommen, die 
in der vereinfachten Form •Selbstheiligung und Apostolat" der Meinung Vorschub leisten 
konnte - und in einer Zeit des wachsenden Individualismus tatsächlich auch geleistet hat -, als 
ob die erste und eigentliche Aufgabe des Ordensstandes die Selbstheiligung sei, das Apo- 
stolat hingegen nur zusätzlich hinzutrete und darum eigens betont werden müsse. Soweit 
es sich um äußeres Apostolat, um Seelsorge handelt, trifft das wohl zu, nicht aber, wenn 
jenes Apostolat damit gemeint ist, das dem christlichen Leben, der Nachfolge Christi notwen- 
dig und wesentlich eignet. Die grundlegende christliche Wahrheit, daß niemand für sich 
selbst heilig werden kann, sondern christliches Leben im Da-sein für andere besteht, gerade 
dieses hat Ignatius wie kein anderer bezeugt. Er hat damit für die neuzeitliche katholi- 
sche Frömmigkeit eine neue Phase eingeleitet. Schon für Teresa von Avila bestimmt der 
Gedanke des Apostolats entscheidend das beschauliche Ideal des Karmel, von Therese von 
Lisieux ist er gar nicht mehr wegzudenken. Wohl liegt in der konkreten Form des kirch- 
lichen, vor allem des streng klausurierten Ordenslebens, wie übrigens in jeder Gemein- 
schaftsbildung, die Gefahr, zu sehr auf sich selbst zu schauen und das eigene Heil über Ge- 
bühr zu bedenken. Aber das hat seinen Grund in der menschlichen Schwäche, nicht im Ideal 
als solchen. Wer Christus, dem Herrn, in enger Weise folgt, muß sich mehr als die anderen 
vergessen und verleugnen, um für andere sein Leben hingeben zu können, p • J • 1, rn it QJ 

AUS    DEM    LEBEN    DER    KIRCHE 

Christliches Zeugnis in der Kirche Chinas 

Ein Bericht über das Leben der katholischen Gemeinde von Schanghai 
unter der kommunistischen Herrschaft 

Unter den verfolgten Kirchen innerhalb des kommunistischen Machtbereiches zieht kaum 
eine den Blick der ganzen Christenheit so sehr auf sich wie die Kirche in China. Dreimal 
innerhalb weniger Jahre wandte sich Papst Pius XII. in einem allgemeinen Rundschreiben 
an die Weltöffentlichkeit, um zu den christentumfeindlichen Vorgängen in China Stellung zu 
nehmen1. Trotz der strengen Absperrung der Grenzen und der scharfen Zensur innerhalb 
des Landes haben wir verbürgte Nachrichten genug, um uns über das Ausmaß der Kirchen- 
verfolgung und das Verhalten der katholischen Christen ein Bild zu machen. Einer der er- 
schütterndsten Dokumentarberichte liegt uns in dem schon in fünfter Auflage erschienenen 
Buch des Jesuiten Jean Lefeuvre SJ •Les Enfants dans la Ville"2 vor. Es enthält 
die Geschichte der katholischen Gemeinden von Schanghai in den Jahren 1949•1955 und 
benutzt in der Hauptsache chinesische Quellen: Zeitungen, Zeitschriften, Briefe und münd- 
liche Aussagen. Pater Lefeuvre war selbst von 1947 bis 1952 in China und wurde in Schang- 
hai zum Priester geweiht. Wenn wir die Martyrerberichte der alten Kirche mit Recht hoch- 
schätzen; hier haben wir •Martyrerakten", wie sie in dieser Ausführlichkeit und Genauig- 
keit kaum irgendwo sonst vorliegen und die wegen ihrer zeitlichen Nähe zu uns von be- 
sonderer Eindringlichkeit sind. Wir geben im folgenden einige Dokumente dieses Buches 

1 Enzykl. •Cupimus imprimis" v. 18. Jan. 1952 (AAS XLIV, p. 153 ss.); Enzykl. •Ad 
Sinarum Gentem" v. 7. Okt. 1954 (AAS XLVII [1955], p. 5 ss.);Enzykl. •Ad Apostolorum 
Principis" v. 29. Juni 1958 (Osservatore Romano v. 8./9. Sept. 1958. 




