BUCHBESPRECHUN‘GEN

Hl. Schrift

Schlier, Heinrich: Der Brief an
die Epheser. Ein Kommentar. Diis-
seldorf, Patmos-Uerlag, 1957. 315 §.,
DM 84,50.

Das bedeutende, urspriinglich fir den gro-
fen Mayerschen Kommentar zum NT, Gét-
tingen, geplante Werk ist lange erwartet wor-
den. Es sollte, trotz seiner Gelehrsamkeit und
seiner nicht immer leichten Diktion, nicht ein
Reservat der Exegeten bleiben, sondern auch
von maglichst vielen Seelsorgspriestern und
theologisch interessierten Laien studiert wer-
den. Ernstes Studium setzt es allerdings zum
Verstindnis vorans. Sowohl fiir die Verkiin-
digung wie auch fir die Vertiefung und Ho-
rizonterweiterung des geistlichen Lebens wa-
re die Frucht reich.

Daf es sich um eine, bis ins Einzelne ge-
hende, philologisch exakte Auslegung des
Schrifttextes handelt, braucht nicht eigens
gesagt zu werden; die dafiir jeweils heran-
gezogenen Belege aus dem kanonischen und
auflerkanonischen Schrifttum sind iberaus
zahlreich. Dariiber hinaus wird hier aber
eine Bibeltheologie vorgelegt, die weit iiber
das hinausgeht, was in den meisten (katho-
lischen) Schriftkommentaren zu finden ist.
Das Entscheidende und die Eigenart des
vorliegenden Kommentars ist dies: Schlier
gewinnt viele seiner theologischen Einsich-
ten aus der immer wieder von ihm begriin-
deten und durch reiche Belege (die eine au-
Berordentliche Literaturkenntnis bezeugen)
wahrscheinlich gemachten Annahme, daf} der
Epheserbrief (dessen Identitit mit dem Lao-
dizenerbrief [vgl. Kol4, 16] er nahe legt
[31f.]) im Hinblick auf gnostisierende Ten-
denzen in einigen phrygischen christlichen
Gemeinden geschrieben sei. Diese seien durch
judisch-hellenistische Kreise mit der Gnosis
und ihren kosmisch-religiésen Spekulatio-
nen bekannt geworden. Obwohl es schwer
sei, diese Gnosis systematisch zu fassen, weil
es sich mehr um eine bestimmte Vorstel-
lungswelt als um ein System handle, so kon-
ne man sich doch aus der uns hente einiger-
maflen bekannten jiidisch-hellenistischen und
christlich-hidretischen apokryphen Literatur
ein ziemlich genaues Bild von dieser Vor-
stellungswelt machen. Diese sei schon bei
Philo von Alexandrien anzutreffen und rei-
che herunter bis ins zweite nachchristliche
Jahrhundert. Die fiir den Epheserbrief rele-
vanten gnostischen Ideen betreffen nach dem

Vf. vor allem die Urmensch-Christus-Adam
Spekulation, die Auffassung von der Welt
als Zusammenhang unendlicher Himmel und
als Aufeinanderfolge unzihliger Aonen, als
Ort kosmisch-personaler Michte und Gewal-
ten (19) und den Erléser- Erlésungsmythos.
Um die geldhrdeten Christengemeinden bes-
ser zu erreichen, stelle Paulus die Heilsbot-
schaft in ihrer Sprache und ihrem Problem-
kreis dar. Er greife darum einzelne formale
Elemente der jiidisch-hellenistisch-christli-
chen Gnosis auf, um den gnostischen Mythos
als solchen durch seine Gegenthese zu zer-
storen. Das habe iberdies den grofen Vor-
teil, dafl er die Geheimnisse der Offenba-
rung, insbesondere das Christusmysterium,
in jene grofartige kosmische Weite stellen
kénne, die thnen tatsichlich auch zokomme.
Es ist hier nicht der Ort, die Thesen
Schliers im einzelnen zu untersuchen; das
muf} der Fachexegese iiberlassen bleiben, Im-
merhin: seine Ausfilhrungen etwa iber das
Pleroma Gottes (96ff.) oder iiber den Hieros
Gamos (264ff.) sind so einleuchtend, daf sie
kaum bestritten werden kénnen. Grundsitz-
lich jedenfalls ist die Methode Schliers fir
jeden katholischen Exegeten anwendbar und
sogar erforderlich. Um nur auf einiges auf-
merksam zu machen, was fiir die Spirituali-
tit und fir die Frommigkeit von grofiem
Interesse ist, so lese man die Zusammenfas-
sungen, die der V{. von den wichtigeren Be-
griffen gibt, z.B. S. 48 von t& Enovgdwia
(Eph 1, 3), S. 94f. von ,Leib Christi“, S. 99
von Pleroma (Ephl1,23), S. 275 von der
»Heiligen Hochzeit“. Auch einzelne Formu-
lierungen Schliers sind schon so prignant
und theologisch erhellend, daf sie eine Fiil-
le von Erkenntnissen und Anregungen ver-
mitteln, so iber die Kirche als ,das 6ffent-
liche Geheimnis des Kosmos“ (157) oder
die kurzen Ausfiihrungen iiber die Himmel-
fahrt Christi (139). Wir méchten wiinschen,
dafl der Vf. vieles, was in seinem Werk
steht, noch einmal einer groferen Leserschaft
zuginglich machen wird. Friedrich Wulf S]

Kremer, Jakob: Was an den Lei-
den Christi noch mangelt.
Eine Interpretationsgeschichte und exe-
getische Unlersuchung zu Kol 1,24 b
(Bonner Biblische Beitrige, Band 12).
Bonn, Peter-Hanstein-Uerlag, 1956.
XXII u. 207 §., brosch. 24,50 DM.



474

,Ich ersetze an meinem Fleische, was an
den Bedringnissen Christi noch mangelt.”
Diese Worte des Apostels (Kol 1, 24b) tber
seine Leiden in der rémischen Gefangen-
schaft haben im Laufe der Jahrhunderte
eine so verschiedenartige Deutung erfahren,
dafl fiir ihre interpretationsgeschichtliche
Untersuchung drei Viertel des vorliegenden
Buches benétigt werden, wihrend der Ver-
such einer neuen Exegese nur das letzte
Viertel in Anspruch nimmt.

An erster Stelle werden die Auslegungen
der Viter und Schriftsteller des griechischen
Ostens behandelt, vor allem die Aussagen
des hl.. Chrysostomus, die fiir die Stellung-
nahme Kremers wegweisend sind. Nach den
Gstlichen werden bis zum Ausgang des 6.
Jabrhunderts die Erklirungen der abend-
lindischen Kirchenviter und Schriftsteller
untersucht; besonders eingehend die Aus-
fihrungen des bl. Augustinus, die fir die
spiteren Generationen bestimmend blieben.
Es folgt die Sinndeutung unserer Stelle im
lateinischen Mittelalter, die Exegese der
Scholastiker, vornebmlich des hl. Thomas
von Aquin. Sehr stark humanistisch und an-
tilutherisch orientiert ist die katholische In-
terpretation in der Reformationszeit. im sae-
culum aureum der katholischen Schriftinter-
pretation (1550-1650) und zu Beginn der
Neuzeit. Die hier gegebenen Antworten der
katholischen Theologen auf die Vorwirfe
der Protestantcn setzen die Kenntnis der
protestantischen Schrifterklirer voraus. Thre
Eigenart und Entwicklung von den Anféin-
gen bis zur modernen Auslerung von Kol
l1), 24b wird von Kremer sorgfiltig beschrie-

en.

Aus dieser Interoretationsgeschichte erge-
ben sich fiir das richtige Verstindnis unserer
Stelle folgende Erkenntnisse:

1. Die katholischen Theologen haben an
der Vollkommenheit der Sthneleiden Chri-
sti zur Tilgung aller Siinden niemals gezwei-
felt. Darum kann Kol 1, 24b von ihnen nie
so gedeuntet werden, wie es noch in jiingster
Zeit von protestantischen Auslegern wie
Pfleiderer, Schweitzer, Windisch geschchen
ist. Aus der Vollkommenheit der satisfakto-
rischen Leiden Christi folgt aber nicht, dafl
Paulus nicht dennoch in einem wahren Sinn
von einem Mangel an den Erdenleiden Chri-
sti sprechen kann. Es sind die ,Bedridngnisse
Christi“ in Verbindung mit der Auferbau-
ung des Gottesreiches und der Verkiindi-
gung des Gotteswortes, die iddifikatorischen
Leiden, die noch Mangel leiden und durch
Pauli Gefangenschaftsleiden erginzt oder
ersetzt werden miissen. Dem Vélkerapostel
schwebt offenbar ein Ganzes vor, das noch
nicht da ist, so daBl notwendigerweise dem

Budhbesprechungen

vorhandenen Mafle an Leiden noch etwas
Gleichartiges hinzugefiigt werden muf}, wenn
es nach dem messianischen Heilswillen Jesu
erfilllt sein soll. Der Begriff der ,Bedrang-
nisse Christi“ darf darum nicht auf die von
Christus in seinem Erdenleben persénlich
ertragenen Leiden eingeschrankt werden. Es
umfafdt auch die missionarischen Leiden sei-
ner Stellvertreter, der Apostel und aller an-
deren Glaubensboten, die in seinem Namen
und seiner Vollmacht die frohe Botschaft
weitertragen.

2. Von dem oben genannten consensus
dogmaticus abgesehen, gehen anch die katho-
lischen Exegeten in der Einzelerkldrung un-
seres Pauluswortes so weit auseinander, daf§
von einer traditionell-verbindlichen Ausle-
gung nicht gesprochen werden kann. Die
Hauptschwierigkeit bildet der Begriff ,Be-
driangnisse Christi“. Grundvoraussetzung fir
ihr genuines Verstindnis ist nach dem Vf.
die Anerkennung, dafl die Leiden, die von
Paulus ersetzt werden, die Bedringnisse des
historischen Christus sind, nicht die ,Chri-~
stusleiden“ im Sinne der paulinischen Pas-
sionsmystik und auch nicht die Leiden der .
Kirche im Sinne der totus-Christus-Lehre
Augustins. Gewifl hitte der Vélkerapostel
auch unter diesen Gesichtspunkten von sei-
nen Leiden im Dienste des Evangeliums
sprechen kénnen. An unserer Stelle wollte
er sie aber als Ersatz-Leiden charakterisie-
ren, als eine Ergdnzung dessen, was Chri-
stus in seinem Fleische als Einzelperson er-
tragen hat. Das konnte er wagen, weil er
sich hewufit war, dafl Christus auf Erden
zwar alles erfillt hat, was ihm vom Vater
aufgetragen war. dafl aber seine messianische
Wirksamkeit értliche und zeitliche Grenzen
hatte und in dieser Weise unvollendet und
mangelhaft blieb. Wollte er sie als Haupt
der neuen Menschheit bis zum Ende der Zei-
ten fortsetzen und vollenden, brauchte er
Stellvertreter, die die Miihen und Lasten
des Weltapostolates auf sich nehmen und in
ihrer Person ersetzen, was an den von Chri-
stus auf Erden erlittenen Leiden noch man-
gelt.

Was diese Exegese Kremers empfiehlt, ist
nicht allein ihre Ubereinstimmung mit dem
ersten Eindruck, den Pauli Worte beim Le-
sen hinterlassen, sie ist auch eine etwas mo-
difizierte Fassung der Auslegung des hl.
Chrysostomus, die dem Sinn der Ausdriicke
des Urtextes philologisch gerecht und durch
die Geschichte seiner Interpretation nahe-
gelegt wird. Auch wenn sie nicht von allen
Fachgelehrten als alleingiiltig anerkannt
werden wird, bleibt sie ein Zeichen immen-
sen Fleifles und ein vorbildliches Zeugnis
exegetischer Wissenschaft.

H. Bleienstein S]



Budhbesprechungen

475

- Priestertum

Alzin, Josse: Gekommen tstdie
Stunde des Priesters. Deutsch
von Franz Schmal. Paderborn, Ferdi-
nand Schoningh, 1957. 267 S., DM 11,80.

Der Priester, den die Stunde fordert, ist
der heilige Seelsorger. Dieser Gedanke
durchzieht das Buch, das vor zehn Jahren in
franzosischer Sprache und seitdem in mehre-
ren fremdsprachlichen Ubertragungen er-
schienen ist. Der Ver{. verzichtet bewuflt auf
systematischen Aufbau des Stoffes. Vielmehr
bietet er die Friichte seiner Zwiesprache mit
Gott, die durch reiche seelsorgliche Erfah-
rung und tiefe Kenntnis des geistlichen Le-
bens ergidnzt wird. Gerade in dieser prak-
tisch-psychologischen Art der Darbietung
liegt der ansprechende und aufmunternde
Reiz des Budhes, das zur Erhaltung und Er-
neuerung priesterlichen Geistes einen we-
sentlichen Beitrag leisten kann. Dem Verlag
gebiihrt fiir die deutsche Herausgabe, dem
Ubersetzer fiir die sorgfiltige Ubertragung
der Dank der Leser. K. Hahn S]

Jiménez Duque, Baldomero: Suge -
rencias sacerdotales. Avilg,
Libreria del Seminario Diocesano Apar-
tado 24, 1957. 172 S.

»Anregungen fiir die Priester* nennt der
Vi., Rektor des Seminars von Avila, sein
Biichlein. Es enthilt, fortlaufend numeriert
von 1-497, kurze Abschnitte von etwa vier
bis fiinfzehn Zeilen. Die Gedanken sind
nicht stofflich geordnet, sondern sollen iber-
raschen. Am Ende findet sich ein alphabeti-
scher Index, beginnend mit abandano a Dios,
abnegacién, endigend mit voluntad de Dios.
Die Hauptstichworte sind: Hingabe an Gott,
Liebe, Vertrauen, Glaube, Messe, Gebet, An-
spruchslosigkeit, Verantwortungsbewuftsein,
Heiligung, Apostolische Arbeit.

Die einzelnen Absitze bestehen aus kurz
hingeworfenen Sitzen und Ausrufen: z. B.
Nr. 212: ,Priestersein verlangt von mir, daf§
ich mich dem Herrn ganz hingebe. Nicht nur
,meine Sachen‘, sondern mich. Da bin ich.
Gebe ich Ihm nicht mich, gebe ich Thm fast
nichts. Priestertum verlangt die totale Hin-
gabe seiner selbst, in Liebe und aus Liebe®.

Die Anregungen sind gut, modern in Spra-
che und Inhalt, zum Teil aggressiv: Wann
werden wir Priester auf Titel, farbige Réocke
und menschliche Ehrenstellen verzichten?
Oder: Wer hindert mich, mich meinem Bi-
schof ganz zur Verfiigung zu stellen, wenn
ich nach dem Kirchenrecht auch noch so amo-
vibel bin? — An die abrupte Sprache muff
man sich freilich erst gewdhnen, R. Goll §]

Jiménez Duque, Baldomero: Pro-
blemas actuales del sacer-
dote. Madrid, Coleccion Piscis, 1955.
218 S.

Das Biichlein ist eine Sammlung kleinerer
Arbeiten, deren groferer Teil schon in ver-
schiedenen Zeitschriften erschienen war; das
bewirkt einen Mangel an Einheitlichkeit, hat
aber den Vorteil, dafl jedes Kapitel in sich
geschlossen ist und unabhiingig vom ganzen
gelesen werden kann.

Der Vf. wendet sich an Didzesanpriester,
stellt ihre Probleme dar und will zu deren
Lésung anregen. Das geschieht im 1. Teil
in fiinf mehr grundsitzlichen Kapiteln iiber
die Vollkommenheit, die Spiritualitit, den
liturgischen Dienst, das Gebetsleben und das
Apostolat des Weltpriesters, Der 2. Teil
beleuchtet in kurzen praktischen Kapiteln
Leben und Seelsorgsaufgaben des Priesters:
Berufung, Ausbildung, “geistliche Fithrung,
Priestergemeinschaften, Bediirfnislosigkeit,
Zélibat, Gehorsam, Sendungsbewuftsein und
viterliche Haltung.

Die Uberlegungen sind kurz und knapp,
iiberzeugend und stellenweise erfrischend
radikal. Neben immer Giiltigem finden wir
manche beachtliche neue Akzente. Ein Prie-
ster, der seinen Mitbriiddern ins Gewissen

redet. R. Goll §]

James, E.O.: Das Priestertum.
Wesen und Funktion, eine vergleichende
und anthropologische Studie. Wiesba-
den, Rheinische Uerlagsanstalt (Samm-
lung Wissen und Leben), 1957. 388 S.,
DM 14,80.

James ist Professor fiir Religionsgeschichte
und Religionsphilosophie an der Universi-
tat London. Der Originaltitel seines Buches
lautet: The Nature and Function of Priest-
hood. London, Verlag Thames and Hudson -
(Deutsche Ubers. von Dr. August Fréschle-
Firnmann).

Eine Studie iiber Ursprung und Bedeutung
des Opfers im Alten Testament brachte den
Autor auf die Idee, eine ,sachliche anthro-
pologische und vergleichende Untersuchung
iber das Wesen und die Funktion der Ein-
richtung des Priestertums als ein zum Gan-
zen der Gesellschaftsstrukiur gehérendes Ele-
ment zu unternehmen® (S. 9), genauer ,iber
Wesen, Stellung und Funktion des Priester-
tums in der sozialen Ordnung und im Leben
des einzelnen® (S. 11). Als Religionsge-
schichtler spannt er sein Thema von den ,al-
ten Kulturen des nahen Orients bis zum



476

Hinduismus, Judaismus nnd Christentum®
(S. 9). Dabei will sich der Autor jedes Ur-
teils dber die Giiltigkeit der Bekenntnisse
“und Praktiken enthalten (S. 11).

Der Inhalt des Buches gliedert sich in neun
Kapitel: Magisch-religiose Praktiker in der
primitiven Gesellschalt; der Seher und Wahr-
sager; der Prophet und der Priester; Konig-
tum und Priestertum; Priestertum und Op-
fer; Priestertum und Absolution; Priestertum
und religioses Wissen; Priestertum und
Rechtsgewalt; das Wesen und die Wirksam-
keit des Priestertums.

Die innerweltliche Funktion des Priester-
tums, das soziale Leben zu beruhigen und
zu befestigen, arbeitet der Autor gut heraus.
Er schliefit mit dem Satz, der das Ergebnis
seiner Untersuchung ausspricht: ,Kurz, in
einer gefahrlichen, unvoranssehbaren und
bewegten Umwelt hat die Einrichtung des
Priestertums die kdmpfende Menschheit
befdhigt, anf der Pilgerschaft des Lebens in
Hoffnung nnd Vertrauen und einem Gefiihl
der Sicherheit voranzukommen, indem es sie
mit einer Kraft versah, die hilft und heilt,
erncuert und beruhigt, zusammenhalt und
bewahrt“ (S. 340).

Damit stellt der Autor zwar eine der in-
nerweltlichen Funktionen des Priestertums
dar, iiber die eigentlich religidsen Funktio-
nen referiert er auch noch, aber nur als Be-
ruhigungsmittel fiir den einzelnen und die
Massen, am Wesen des Priestertums geht er
vorbei.

Die religionsgeschichtlichen Angaben nach-
zupriifen bin ich nicht in der Lage; aber die

Budhbesprechungen -

Ungenauigkeit der Berichterstattung iiber
das katholische Christentum 138t befiirch-
ten, daR auch die anderen Angaben nur im
grofen und ganzen verlafilich sind. Z. B.
sind fiir den Autor Exorzisten Nicht-Kleri-
ker (S. 53); Besessene sind Personen, die an
geistigen oder nervésen Storungen leiden
(S. 53); von den Theophanien auf dem Ber-
ge Horeb und auf dem Sinai spricht der
Autor als von ,theophanischen Legenden®
(S. 78); vom Buflsakrament behauptet er:
»Bis nicht die Bufle auferlegt und entspre-
chend geleistet ist, wird die sakramentale
Gnade, obgleich die Absolution giiltig ist,
nicht wirksam*® (S. 218).

Dem Ubersetzer scheint die deutsche Spra-
che nicht ganz geliufig zu sein: er gebraucht
Wendungen wie ,,...ebenso wie oder mehr
als ein Hiuptling oder heiliger Mensch* (S.
316) oder iibersetzt z. B. territorial begrenzte
Beichtjurisdiktion mit ,einheimische* Juris-
diktion (S. 318). Auch an Sachkunde scheint
es dem Ubersetzer zu fehlen: S. 53 lafit er
das englische Wort ,energumens“ uniiber-
setzt stehen als wire es ein englischer Spe-
zialausdruck; Saul transskribiert er mit
sha’l, Samuel mit shmii’el (S. 85).

Im ganzen kann man wohl sagen: Dem
Religionsgeschichtler mag das Buch manche
interessante Einzelheiten bieten. Der Nicht-
fachmann ist eher verwirrt durch die Anein-
anderrethung von Tatsachen, die nur sehr
oberflichliche Ahnlichkeit miteinander ha-
ben, und der sidkularisierte Rationalismus
der Darstellung hinterlifit ihm den iiblen
Geschmack halber Wahrheiten.  R. Goll §]

Psychologie und Psychotherapie

Schaller, Jean-Pierre: Sécours de
la Grace et Sécours de la
M édecine. Brigge-Paris, Desclée de
Brouwer, 1955. 896 S., frb. 105.

Dafl der Mensch eine Leib-Seele-Einheit
ist, ist beinahe zum medizinischen Gemein-
platz geworden. Aber ob der Arzt bei dem
Wort Psyche oder psychisch auch ernsthaft
an das geistige Substrat denkt, dessen Be-
reich nicht nur ein natiirlicher, sondern auch
ein fibernatiirlicher sein kann und soll? Viel-
leicht nicht viel mehr, als viele Zeitgenossen
bei ,scelischen' Erkrankungen an jemand an-
dern als den Psychologen oder Psychothera-
peuten denken. Und doch nannte sich Chri-
stus selbst ,Arzt' und wurden seine Priester
Seelendrzte genannt, Jahrhunderte bevor
man Psychotherapeuten kannte.

DaBl der Spender der Sakramente auch
heute noch als solcher zu gelten habe und
anch vom Arzt und vom Patienten als solcher
zu schatzen sei, will dieses Buch dartun. Es

bemiiht sich um eine wirksame Zusammen-
arbeit von Arzt und Priester am Kranken-
bett unter ehrfurchtsvoller Respektierung der
beiderseitigen Grenzen. Begreiflicherweise
brauchte die Hilfe, die die Medizin dem see-
lisch kranken Menschen zu bieten hat, nicht
sehr weit ausgefithrt zu werden. Dafiir ge-
niigten einige Kapitel des ersten Teils (,See-
lenheilkunde und Gnade“). Weniger selbst-
verstdndlich ist es uns hentigen Menschen
geworden, dafl auch die Sakramente und das
Gebet firr die psychische und selbst die phy-
sische Gesundheit des Menschen von grofler
Bedeutung sein konnen. Das wird in den
drei weiteren Teilen des Buches dargetan
(Die Medizin und die Sakramente der Toten;
Die Medizin und die Sakramente der Leben-
den; Die Medizin und das Gebet). Insofern
scheint sich das Buch nur an den Arzt und
den Patienten zu wenden. Weil sich der
Autor aber bewuflt bemiiht, ,was schon ein-
mal gesagt und immer wieder gesagt worden
ist, nicht noch einmal zu wiederholen® (13),



Buchbesprechungen

diirften seine tatsidchlichen Ausfithrungen
auch fiir die meisten Priester Neues bieten
oder wenigstens zum Nachdenken anregen.

Es kann dem gewissenhaften Arzt nicht
gleichgilltig sein, so zeigt u. a. der zweite
Teil des Buches, ob sein Patient getauft und
wirklich glaubiger Christ ist oder nicht.

. Schon die Einstellung zum Leiden und da-
mit weithin die seelische Gesamtverfassung
wird eine andere sein. In der Beicht soll der
Priester immer das Sakrament, das Siinde
und Schuld tilgt, schen, nicht aber ein Mittel
seelischer Hygiene; der Arzt wiederum hat
sich nicht ohne weiteres an die Schuldfrage
einer Fehlhandlung heranzumachen. Der
Priester ist nicht Psychotherapent, er hat un-
ter Umstinden die Gewissenspflicht, ein
Beichtkind an einen Arzt zu verweisen. Mit
psychisch Kranken sei er besonders giitig,
verwechsle aber Giite nicht mit Naivitat. Lei-
der deuten die Kapitel iiber pathologische
Angst und Gewissensbisse mehr an als sie
ausfithren. Welcher Priester oder Arzt hat
sich schon iberlegt, dafl das Sakrament der
heiligen Eucharistie auch helfen kénnte bei
Uber- und Untertreibungen in der eigenen
Selbsteinschitzung? Dafl es beitragen konnte
zur Schaffung des gesunden Gleichgewichts
zwischen Ruhe und Aktivismus? Daf es vor
Minderwertigkeitskomplexen bewahren hilft?
Dafl es die heute grassierende Lebensunlust
verdringt, da es jedem Leben einen héch-
sten Sinn und Gehalt gibt? Eine andere Fra-
ge 1afit sich (und uns) der Vf. von verschie-
denen Autorititen der medizinischen Wis-
senschaft beantworten: Bringt das Halten des
Zglibats physische oder psychische Schiden
mit sich? Die Antwort lautet: Eher im Ge-
genteil. Allerdings nur unter der Voraus-
setzung, dafl das duflere Halten des Zsli-
bats verbunden ist mit einer echten inneren
Jungfraulichkeitshaltung. Aber natiirlich ist
nicht jeder fahig, den Zélibat verpflichtend
zu ibernehmen. Deshalb wird fiir die Be-
rufsberatung des angehenden Theologen die
Zusammenarbeit von Priester und Arzt be-
sonders dringlich verlangt. Wertvoll werden
manchem Leser schlieflich vor allem die Ge-
danken iiber das Verhiltnis von natiirlicher
und dbernatiirlicher Liebe zueinander in der
Ehe sein, die die Frage nach der Mdoglich-
keit, in der Ehe heilig zu werden, mit einem
iiberzeugenden Ja zu beantworten vermdgen.
Soll der nie zu unterschitzende Nutzen des
Gebets fiir die Gesundheit des Gesamtmen-
schen ganz zur Geltung kommen, so lehrt uns
der letzte Teil, so mufl es zunachst ein echtes
Beten sein, was es schon nicht mehr wire,
wenn ¢s um dieses Nutzens willen geschihe.
Seine Art mufl der individuellen Eigenart
entsprechend geformt werden, damit es um
so leichter auch den Betenden formen kann.

Jos. Grotz S]

477

Uogel, Gustav L.: Tiefenpsy-
chologie und Nichstenliebe.
Mainz,  Matthias-Griinewald-Uerlag,
1957.72 S., DM 8,20.

In dieser kleinen Schrift geht es um die
Frage, ob uns die Tiefenpsychologie Wissen
und Kenntnisse vermittelt, durch die wir das
Verhalten der Mitmenschen auf bessere und
nene Weise verstehen kénnen. Nachdem der
VI, in der Einleitung an diese Frage heran-
gefithrt hat, entwickelt er zunichst einmal,
was die Tiefenpsychologie an Hilfe fiir das
Verstehen des Nichsten bieten kann. Weiter-
hin befafit er sich mit dem ,Reich der Nich-
stenliebe* und kommt zuszmmenfassend zu
dem Ergebnis: ,Tiefenpsychologie fordert
die Nachstenliebe, aber sie fordert sie auch,
d. h. sie ist keine Konkurrenz fir die Nich-
stenliebe, sondern beide erginzen sich. Die
natiirliche Nachstenliebe ... erhialt durch sie
neue Kraft und lingeren Atem®, man-ver-
steht den anderen besser, kann thm leichter
verzeihen und seine Sonderbarkeiten besser be-
handeln. Fir die ibernatiirliche Nachsten-
liebe ist die Tiefenpsychologie nicht eigent-
lich eine Forderung, wohl aber eine Erleich-
terung. ,Denn die itbernatirliche Nichsten-
liebe ist nicht abhingig vom Verstehen des
Anderen.” Wir vergeben unserem Feinde,
aunch wenn wir nicht verstehen, wie er zu der
Bosheit uns gegeniiber kam. Sehr gut wird
heransgearbeitet, dafl die Psychotherapie
durch die ibernatiirliche Nachstenliebe die
Wiirde eines gottlichen Auftrages erlangt.
Durch diese Liebe wird sie auch ,geschiitzt
vor Unlanterkeit, Miflbrauch und Irrwegen,
vor Taktlosigkeit und Zudringlichkeit*. So
gesehen, erkennen wir in der Tiefenpsycho-
logie eine grofie Hilfe, die uns Gott in un-
serer Zeit geschenkt hat, fiir die wir dankbar
sein milssen, wenn sie uns durch die richtige

Hand zuteil wird. Ad. Rodewyk S]

Niessen, Bernhard: Menschen-
typen, Tugenden und La-
ster. Menschenbeurteilung, Menschen-
becinflussung und Menschenerkenninis
nach den Ergebnissen psychologischer
Forschung. 2. Aufl., Freiburg i. Br., Her-
der, 1956. 328 S., geb. DM 15,80.

Der VI. gibt im Vorwort selbst klar an,
was er in diesem Buche will und wie es auf-
gebant ist: ,Das tiefste Anliegen dieses Bu-
ches besteht in dem Nachweis, daf} Seelsorge
und Erziehung die verschieden-strukturierten
Menschen nach ihrer jeweiligen Artung wer-
ten und behandeln miissen, nicht aber nach



478

einem normativen Schema. In der psycholo-
gischen Grundlegung des I. Teiles werden
die Typenlehren Kretschmers, Jaenschs, des
Schweizers Jung, sowie Arbeiten der Hollan-
der Heymanns und Wiersma kurz dargelegt
und mit Pfahlers Lehre kritisch verglichen ...
Die Auswertung geschieht im umfassenderen
I1. Teil. Typische Haltungen der Menschen
werden untersucht im Bereich des Glaubens,
der Hoffnung, der Liebe, der Klugheit, der
Geredhtigkeit, des Starkmutes (Tapferkeit),
der Mafligung sowie im Bereich der entspre-
chenden éegensatzhaltungen und Laster.”
Kurz kénnte man sagen: Hier wird die Ty-
penlehre Pfahlers auf die gottlichen Tugen-
den und auf die Kardinaltugenden ange-
wandt.

Wichtig ist aber, wie es geschicht. Man
wird selten auf so kurzem Raum (S. 19—85)
die gesamte moderne Typenlehre so klar
dargestellt finden wie hier. Wenn Pfahlers
Lehre beherrschend in den Vordergrund ge-
stellt wird, so geschieht es mit guter Begrun-
dung und zugleich in der Weise, dafl immer
wieder das Gemeinsame mit den anderen
Systemen aufgezeigt wird. Es zeigt sich dann
bald, wie handlich fiir die seelsorgliche und
padagogische Praxis Pfahlers Lehre ist.

Ungemein aufschlufireich ist es im Lichte
dieser Theorie, wie ganz verschieden die
psydnlogische Struktur des Glaubens und
der Glaubensschwierigkeiten bei den einzel-
nen Menschen gelagert ist. Daraus ergibt sich
die padagogische Konsequenz fast von selbst.
Wertvoll ist, dafl hier nicht nur Behaup-
tungen aufgestellt werden, sondern dafl die
einzelnen Typen an groflen z. T. sehr aus-
fihrlich behandelten Beispielen auf Grund
guter Biographien erldutert werden. Beson-
ders aufschlufireich ist z. B. das, was tiber
Maria Le Hanne-Reichensperger und iber
Dr. Carl Sonnenschein gesagt wird. So lernt
man zugleich erkennen, welche charakterolo-
gischen Symptome hinter einzelnen Worten
oder Verhaltungsweisen stehen.

Mit der Sorgfalt und Prizision einer Dok-
torarbeit werden alle Begriffe erklart, Schritt
fir Schritt der Gedankenfortschritt aufge-
zeigt und bei jedem Kapitel die entsprechen-
de Literatur reichlich vermerkt. Das gibt dem
Werk grofle Klarheit, erleichtert das Nach-
prifen undleitetan, die Anwendungen inder
eigenen Praxis zu machen. Dem Leserkreis,
fiir den das Buch an erster Stelle gedacht ist,
den Priestern u. Lehrern, wird es eine will-
kommene Gabe sein, weil es einen gangbaren
Weg durch das in vielen Punkten noch un-
geklarte Gebiet der Charakterkunde zeigt.
Der Theologe wird hier vor allem deutlicher
als sonst erkennen, wo nun die Gnade bei
der Formung des rein natiirlichen Charak-

Budhbesprechungen

ters ansetzt und welche Hilfen oder auch
Widerstdnde sie schon rein natiirlich gesehen
im Menschen findet. Ad. Rodewyk S]

Daim,Wilfried: Tiefenpsycho-
logie und Erlosung. Wien, Uer-
lag Herold, 1954. 860 Seiten, 34 Abb.,
DM 19,80.

Zwei Begriffe stehen in der Thematik des
Buches nebeneinander. Tiefenpsychologie als
die wissenschaftliche Form menschlicher
Selbstbeobachtung ist dem Notschrei nach Er-
16sung als dem Ausdruck menschlicher Selbst-
erkenntnis zugesellt. Der Untersuchung des
tieferen Zusammenhanges dieser beiden
Worte gilt die Arbeit W. Daims.

Es ist wahr, der Mensch ist zum Leben be-
rufen. Ebenso ist es eine Erfahrungstatsache,
dafl es vieles gibt, was der Lebensentfaltung
die ,kalte Teufelsfaust“ entgegensetzt. Im
Schmerz dieser totenden Beschrankung sei-
nes Lebens und Wirkens wichst im Men-
schen ein unermefllicher Ruf nach Anderung
des entwiirdigenden Zustandes. Indem nun
diese Sehnsucht mit dem Wort ,Erlésungs-
bediirfnis“ bezeichnet wird, begegnet uns et-
was von der erfrischenden Selbstverstind-
lichkeit W. Daims. Offen wird durch die
Sprachentlehnung aus dem religiésen Wort-
schatz die tagliche Erfahrung der Psycholo-
gie, das Treffen auf eine Verbindung des
Menschen mit der Ubernatur, anerkannt.
Diese Anerkennung schliefit bewufit den Mut
ein, der bereit ist, der Wahrheit zu begeg-
nen, auch wenn sie als solche in ihrer art-
eigenen Klarheit nicht mehr jene schillernde
Kompliziertheit aufweisen kann, die leider
vor der breiten Masse so oft als ,typisch
wissenschaftlich“ erscheint. Unter Anwen-
dung der Methoden der grofien psychologi-
schen Schulen, der Phinomenologie, der ver-
stehenden Psychologie und der Tiefenpsy-
chologie wird zunichst einmal an Hand von
Material aus der Praxis der Therapeuten die
Erlésung als die Grundsehnsucht der Neuro-
se erkannt. Dabei wird deutlich, daf} die Be-
hinderung durch die ,Vergotzung®, die Ver-
absolutierung eines relativen Wertes ge-
schicht. Die Beseitigung der Neurose ist
also in jhrer letzten Aufgabe immer ein
Freimachen des Menschen auf das wahre Ab-
solute hin, ein Freimachen fiir Gott. Diese
Erkenntnis kann vom Autor deshalb gewon-
nen werden, weil er das Personzentrum,
das Herz, das Selbst des Menschen nicht mit
einem allgemeinen irgendwie héchsten Prin-
zip, mit einem ,Es“ konfrontiert, sondern
adidquat seiner personlichen Anlage als auf
die Begegnung mit einer Person ausgerichtet
erkennt, auf die Begegnung mit dem leben-



Buchbesprechungen

digen personlichen Gott. Mit der Anerken-

" nung dieser Tatsache ergibt sich in einer er-
staunlich ungetriibten Deutlichkeit ein iiber-
schaubarer Lésungsweg der Neurose. Es gilt,
den Neurotiker wieder zur persénlichen Be-
gegnung mit Gott zu fithren. Die Schwierig-
keit in der Durchfithrung dieser erlésenden
Begegnung liegt jedoch darin, dafl der Gétze
des menschlichen Herzens sich wehrt. Er tut
dies, indem er eine namenlose Angst vor
der unbekannten Freiheit im gottlichen Raum
erzeugt. Dieser Schmerz des Dunkels und
der Furcht muff mit einem mutigen Sich-Hin-
eingeben in das neue Leben, mit einem un-
begrenzten Vertrauen auf Gott iiberwunden
werden. Auf einem anderen Wege gelangt
man nicht zur Freiheit, die Besiegung des
Gotzen vollzieht sich im Leid. Dieser Zu-
stand des Ubergangs wird so peinigend emp-
funden, dafl er mit dem Ausdruck der ,in-
neren Holle* belegt wird, um seine Qual
in einem Wort zusammenzufassen. Exakt
theologisch wire jedoch der Ausdrudk ,Rei-
nigungsfeuer® (Fegefeuer) angebrachter, da
Holle einen unabanderlichen Zustand be-
zeichnet.

479

Fiir den aufgeschlossenen Leser zeigt sich
hier jedoch einmal in einer erschreckenden
Eindringlichkeit die Notwendigkeit und ver-
zehrende Kraft jenes priifenden Feuers, von
dem St. Paulus in 1 Kor 8, 18—17 spricht:
»- - - wie beschaffen eines jeden Werk ist, das
wird das Feuer erweisen®. Es zeigt sich aber
auch die heilschaffende Kraft des Leides, die
nach der Zerstérung des Gétzensystems den
Menschen in der Ruhe der Erschopfung frei
macht fiir das wahre Leben, firr die Begeg-
nung mit dem neuschaffenden, lichenden Ge-
geniber Gottes.

Und hier begegnen wir noch einmal der
Ehrlichkeit des Verfassers, die zwanglos ein-
gesteht, dal die Psychologie diese Begeg-
nung nicht vermitteln kann, wohl aber den
Menschen fiir seine Aufgabe frei macht, so
dafl sie letztlich als eine Teilerldsung in der
Totalerlosung der Menschheit durch das
Heilswerk Gottes steht. Abschliefend kann
gesagt werden, dafl das Buch in seiner Sach-
lichkeit und Niichternheit den Weg fiir eine
fruchtbare Zusammenarbeit zwischen Psy-
chotherapie und Seelsorge zu bereiten scheint.

G. Soballa §]

Gebethiicher

1. Wothe, Franz Josef: Minner
sprechen mit Gott Kevelaer,
Butzon & Bercker, 1957. 820 S., 5,40 DM.

2. Beck, Eleonore - Miller, Gabriele:
Frauen vor Gott. Kevelaer, But-
zon & Bercker, 1958. 852 S., 5,40 DM.

3. Ulrich, Therese: Dein Reich
komme. Gebete fiir junge Christén.
Nachwort v. Th. Kampmann. Wiirzburg,
Echter-Uerlag, 1957. 816 S., DM 7,50.

4. Schnitzler, Theodor: Im heili-
gen Dienst Gebet- und Gesangbuch
fir junge Minner. 2. Aufl., Wiirzburg,
Echter-Uerlag, 1958. 383 S., DM 5,40.

5. Beck, Eleonore - Miller, Gabriele:
Christus ist unser Lehrer.
Schulgebete. Wriirzburg, Edhter-Uerlag,
1957. 104 S., DM 8,—.

Die vorliegenden Gebetbiicher wenden
sich jeweils an ein bestimmtes Alter und
Geschlecht. Damit ist die Absicht der Her-
ausgeber schon grundsitzlich gekennzeich-
net: die Menschen in ihrer speziellen Situa-
tion zu treffen, ihnen eine Hilfe zu bieten
in der Formung ihrer personlichen Gebete.
Denn zu den selbstverstindlichen Erkennt-

nissen gehért heute die Einsicht, dafl gerade
das personliche Gebet in seinem sinnenfil-
ligen Ausdruck, der Sprachgestalt, sehr
stark dem Wandel der Zeit unterliegt. Da-
her bemitht man sich hier, dem modernen
Menschen das seiner Zeit entsprechende
sprachliche Riistzeug zu bieten und ihm auch
von dieser Seite her zu glaubwiirdigem Spre-
chen mit Gott zu verhelfen. So sind also un-
sere Erwartungen, die wir an die vorgeleg-
ten Gebetstexte stellen, in etwa umrissen:
Ist das Gesagte echt empfunden, glaubwiir-
dig? Bleibt es Literatur oder kann es per-
sonliches Gebet werden? Wie werden die
heute besonders akzentuierten Geheimnisse
christlichen Lebens behandelt?

1. und 2. Threr dufleren Erscheinung nach
folgen die beiden Biichlein dem bekannten
und erfolgreichen Gebetbuch ,Jugend vor
Gott“ von A. Pereira. Gut ausgewihlte Bild-
tafeln, der Zweifarbendruck und das dber-
sichtliche Schriftbild sind, wenn anchnochnicht
das eigentlich Gesuchte,sodoch schongeeigne-
te Elemente einer notwendigen Einstimmung.
Wothe hat in seinem Gebetbuch ans dem
Gebetsschatz der Kirche und aus freier,
schlichter Formulierung eine Auswahl zu-
sammengestellt, die dem Mann gute Anre-
gungen bietet und kaum eine Situation un-
serer Zeit aufer acht 1ift. Das Beste aber
an diesem Buch sind wohl die Kurzbetrach-
tungen zu allen Sonn- und Feiertagen. Es



480

ist dies ein gelungener Versuch, Briicken zu
schlagen von den vielfiltigen Problemen
des heutigen Lebens zum Glauben hin. —
An dem zweiten Biichlein haben mehrere
Frauen mitgearbeitet. Die verschiedenen Si-
tuationen und Aufgaben des Frauenlebens
(in Familie und Beruf) werden hauptsich-
lich in Uberlegungen (von etwa einer Sei-
te), die uber das Biichlein verstreut sind,
vom Glauben her erhellt. Lobenswerter
- Weise ist selbst der Ordensfraven gedacht
(ob das einzige Gebet einer Ordensfrau, das
aufgenommen wurde, allerdings typisch ist,
mochten wir bezweifeln). Sebr gut scheinen
uns vor allem die verschiedenen Beispiele
einer konkreten Beichte zu sein. Hin und
wieder trifft man auf Gebete, die zu sehr
erdacht und sprachlich zu gewollt sind. Ob
z. B. eine Grofimutter wirklich beten kann
(241): ,Lieber Gott, du weiflt, es ist mir als
ob ich auf einer einsamen Insel lebte“? Sie
mag das Empfinden wohl haben, driickt es
aber nicht so aus. Auch ein Gebet wie dieses:
~Allmichtiger Gott, dich sollen loben' die
Sonnen und die Sterne, die Monde und die
Raketen... die Fische und die Schiffe...
die Biiffel und die Kamele, Kiihe und Hiih-
ner, Traktoren und Motoren...“ hitte man
lieber vermifit. Aber im ganzen kann man
das Biichlein doch als sehr gelungen betrach-
ten.

3. Th. Ulrich stiitzt sich in ihrer Auswahl
vor allem auf biblisches Gebetsgut, auf den
Reichtum liturgischen Betens und die giil-
tigen Gebete der Volksfrommigkeit. Aufge-
schlossenheit und ausgeprigtes Stilempfin-
den charakterisieren die vielseitige und wohl-
abgewogene Zusammenstellung, die allen
Richtungen etwas bieten will. Abgesehen
von der Frage, ob nicht manches schon
zu sehr in die Sprache der Poesie hin-
iiberreicht, um noch natiirliches Beten des

" jungen Menschen unserer Zeit sein zu kon-
nen, kann man das Biichlein nur empfehlen.

4. Das heilige Mefopfer wird hier an den
Anfang gesetzt. Es ist die Quelle der Kraft
im Alltag. Der liturgische Dienst soll gleich-
sam hineinverlidngert werden in das Leben
des Christen. So erhilt das Biichlein vom of-
fiziellen Beten der Kirche her seine Prigung,
ist aber doch mit soviel Gespiir fiir unsere
Situation zusammengestellt, dafl es das per-
sonliche Gebet reich befruchten kann. Die
Hiilfte des Buches wird von Liedern einge-
nommen.

5. Im Vorwort erkliren die Herausgebe-
rinnen ibre Absicht: dem Lehrer aus der
Verlegenheit zu helfen, die Monotonie des
Schulgebetes zu durchbrechen, es lebendig zu
gestalten und dadurch zu einer echten Schu-
le der Personlichkeit werden zu lassen. In

sechs Abschnitten, die durch die schulische

Buchbesprechungen

Situation gegeben sind (Unterrichtsbeginn, .
-schluff, Dank, Bitte, Schuljahr etc.), wurden
hier so abwedhslungsreiche, anregende und-
auflockernde Gebetstexte zusammengelaflt,
daf man das Bachlein gern in der Hand un-
serer Erziecher wissen mochte.  B. Richter SJ

Maranatha, Adventsgebete
aus Ravenna. Ubers. u. eingel. v.
Wilhelm Schmidt. Wien, Uerlag Her-
der, 1958. 89 S., 5,80 DM.

Die Gebete entstammen dem ,Rotulus von
Ravenna®, einer erhalten gebliebenen Per-
gamenthandschrift aus dem 5. Jahrhundert.
Da der hl. Petrus Chrysologus in den Jah-
ren 433—451 Erzbischof von Ravenna war,
liegt die Vermutung nahe — besonders
durch Vergleiche mit seinen Homilien —,
daf diese Adventsrufe von ihm stammen
oder ithm zumindeset vertraut waren. Ur-
spriinglich mégen es wohl 40 Gebete gewe-
sen sein; davon sind, infolge Beschddigung
der Pergamentrolle, 39 erhalten geblieben.
So ist es durchaus moglich, dafl die Gebete
auf eine 40tagige Vorbereitungszeit auf das
Weihnachtsfest hinweisen. Die Texte wer-
den hier in der lateinischen Urfassung und
in deutscher Ubersetzung vorgelegt. Nach
Art der Orationen der Liturgie abgefafit,
spurt man aus der einfachen, gedanklich
dichten Sprache die lebendige Erwartung,
mit der die junge Christenheit auf die Wie-
derkunft des Herrn hofft. Ehrfurcht vor dem
Unfafibaren  géttlicher  Menschwerdung,
Sehnsucht nach unverlierbarem Heil und
vertrauensvolle Bitte um Festigkeit im Glau-
ben und Befestigung in der Gnade spricht
sich hier aus. Wer betrachtend in den Geist
dieser Gebete einzudringen sucht, der erfahrt
wiederum durch alle GewShnung hindurch
das Lebendig-Einmalige christlichen Glau- -
bens; es kann ihm neu bewufit werden —
wic es der jungen Kirche selbstverstandlich
war —, dafl Advent die Lebensform des
Christen ist.

Verglichen mit der ersten deutschen Uber-
setzung (H. Franke, Wartende Kirche, Pa-
derborn, Ferdinand Schéningh, 1937; vgl.
Ztschr. f. Aszese u. Mystik 13 [1938] 1581.),
die das dicht gedringte Latein mehr in hym-
nische Gesinge aufloste, ist hier — entspre-
chend dem bheutigen Empfinden — die
Dichte und Kraft desKirchengebetes gewahrt.
Man hitte nur gewiinscht, dafl, vielleicht
anstelle der Doppelseiten, noch der eine
oder andere Ausschnitt aus den Mosaiken
von Ravenna in dieses geschmackvoll aus-
gestattete Biichlein aufgenommen worden
wire, wie es auf dem Umschlagbild gesche-
ben ist. B. Richter S]





