Das Argernis des Kreuzes

Von Gebhard M. Behler OP, Montpellier

Jahr fir Jahr, vom Passionssonntag an, verhullt die Kirche das Kreuz des Erlosers
mit einem Schleier. Hat sie etwa die Absicht, die Schmach des Kreuzestodes, ,das
Argernis des Kreuzes“ (Gal 5,11), vor ihren Kindern zu verbergen? Keineswegs;
sie, die gerade durch wortlose Gebarden so laut und eindringlich zu sprechen weif},
will im Gegenteil nur noch wirksamer unsere liebende Aufmerksamkeit auf das
Geheimnis des Kreuzes hinlenken und uns einladen, im Schweigen uns inniger mit
dem zu vereinigen, der an das Kreuz genagelt ist, weil er uns bis zur Torheit geliebt
hat. Sie wiinscht, dafl wir uns aufschliefen zum Empfang der Liebesbotschaft, die
der Herr vom Kreuze aus verkiindet, im Schweigen zwar, aber auf unendlich bered-
tere und packendere Weise als je sein Wort es vermochte.

Assueta vilescunt, dies Wort des hl. Augustinus ist nur allzu wahr: was wir taglich
sehen, verliert an Wert und an Wucht, mag es in sich noch so heilig und erhaben
sein. Der Anblick des Kreuzes ist uns so zur Gewohnheit geworden, dafl wir gar nicht
mehr bedenken, was der Kreuzestod fiir Christus bedeutet hat, und was das
Kreuz fir uns bedeutet. Darum ist es heilsam, sich von Zeit zu Zeit darauf zu be-
sinnen, was das Kreuz war, bevor der Herr es geheiligt, und bevor sich jene Ent-
wicklung vollzogen, die ihresgleichen nicht kennt: die Entwicklung, kraft welcher das
schiandliche, grafiliche Marterholz zum Zeichen des Heiles, der Ehre und des Segens
geworden ist.

Wir wollen darum versuchen, zunidchst zu zeigen, wie der Mensch vom Kreuze
denkt und denken muf}, solange er sich einzig und allein vom Licht seiner natiirlichen
Vernunit leiten 1af8t. Die rein menschliche Auffassung kann nur ablehnend auf das
Kreuz reagieren: das Kreuz ist den Menschen ein Argernis. Heiden und Juden, ja
segar die noch nicht durch die Pfingstgnade erleuchteten Jinger Christi sind sich
darin einig. — Sodann soll dargetan werden, was Gott iiber das Kreuz denkt: es ist
in Wahrheit Gottes Kraft und Gottes Weisheit.

Der unverséhnliche Gegensatz zwischen beiden Auffassungen findet seinen klar-
sten Ausdruck in der Gegeniiberstellung zweier Ausspriiche, von Cicero und von
Paulus. Der heidnische Philosoph sagt kategorisch: Nomen ipsum crucis absit: Das
Wort ,Kreuz“ soll nicht einmal in den Mund genommen werden; das kithne Wort
des Heidenapostels lautet: Miki absit gloriari nisi in Cruce: Keinen anderen Ruhm
will ich kennen als den Ruhm im Kreuze . . .

1. Das Kreuz — den Menschen ein Argernis
(Nomen ipsum crucis absit . . .)

1. Cicero und das Kreuz

Cicero kommt an verschiedenen Stellen seiner Werke auf das Kreuz zu sprechen.
Der Kreuzestod ist nach ihm die ,grausamste und fiirchterlichste Todesstrafe fir



6 Gebhard M. Behler

Sklaven“l. ,Einen romischen Biirger fesseln ist eine Missetat; ihn geifleln ein Ver-
brechen; ihn toten beinahe ein Vatermord; ihn ans Kreuz schlagen — wie soll ich
etwas derartiges kennzeichnen? Kein Ausdruck ist stark genug, eine solche Schandtat
gebiihrend zu brandmarken“2.

Das Schirfste, was Cicero iiber das Kreuz gesagt hat, steht in seiner Rede fiir
Rabirius3: , Wenn es zu sterben gilt, so wollen wir doch wenigstens als freie Midnner
sterben. Aber der Henker, die das Haupt umhillende Binde (bei der Hinrichtung
durch das Beil) und das blofe Wort ,Kreuz' sollen fern sein nicht nur vom Kérper
romischer Biirger, sondern auch von ihren Gedanken, Augen und Ohren. Denn nicht
nur die tatsichliche Anwendung dieser Hinrichtungsweisen, sondern schon ihre Art,
die Aussicht darauf, ja ihre Erwihnung allein sind eines romischen Biirgers und
freien Mannes unwiirdig®.

Sobald Cicero auf den Tod durch Kreuzigung zu sprechen kommt, spiirt man, wie
die Empérung des stolzen Rémers sich steigert: Nomen ipsum crucis absit: der
blofe Name crux, ,Kreuz“, mufl ferngehalten werden vom Denken, vom Héren und
Schen eines freien Romers. In der guten romischen Gesellschaft seiner Zeit war es
geradezu verpént, verstieR es gegen Anstand und gute Sitte, das Wort ,Kreuz® in
den Mund zu nehmen. Die Bewohner Roms hatten nur zu oft Gelegenheit, gekreu-
zigte Verbrecher oder Sklaven in den fiirchterlichsten Qualen sterben zu sehen. Die
Kreuzesstrafe war die ,infernalischste Erfindung der antiken Justiz, die qualvollste
Marter, die Menschen durch menschliche Teufelei erleiden konnen“s.

Niemand wird Cicero fiir seine Auffassung vom Kreuz einen Vorwurf machen
wollen: wir konnen vielmehr nur feststellen, dafl er normalerweise so urteilen mufite.

Wenn aber das Kreuz eines rémischen Biirgers unwirdig war — wieviel mehr
mufte diese Todesart unwiirdig sein des Sohnes Gottes . . . Solange der gesund
denkende und fithlende Mensch iiber kein héheres Licht als das seiner natiirlichen
Vernunft verfiigt, muf er sich empéren gegen die Zumutung, der ,Herr der Herr-
lichkeit* (1 Kor 2,8) kénne sich kreuzigen lassen. Von Natur aus ist der Mensch ein
»Feind des Kreuzes Christi“ (Phil 3,18).

Die gleiche Einstellung gegeniiber dem Kreuz, der Cicero so energisch Ausdruck
verlichen hat; finden wir auch dort, wo es sich um das Kreuz Christi handelt: in der
Haltung der Jiinger, besonders des Simon Petrus, angesichts der ersten Leidens-
ankiindigung, und in der Art, wie das Judentum reagiert hat auf die VerheiBung
des leidenden Gottesknechtes.

2. Die Haltung des Petrus

Bei Césarea Philippi hatte Petrus, nicht durch menschliche Erwiagungen, sondern
durch géttliche Erleuchtung geleitet, feierlich die Gottheit Christi bekannt und die
Seligpreisung des Meisters vernommen: ,Selig bist du, Simon, Sohn des Jonas, denn

1 Actio in C. Uerrem secunda, 1ib. V, 66 (169).

2 Ebenda, 170.

3 Pro Rabirio, 5, 16.

41 FEthelbert Stauffer, Jerusalem und Rom (DALP-Taschenbiicher Nr. 331,
Francke Verlag, Bern 1957), 127.



Das Argernis des Kreuzes 7

Fleisch und Blut hat dir das nicht geoffenbart, sondern mein Vater im Himmel®
(Mt 16,17).

,Von da an begann Jesus seinen Jingern zu zeigen, er miisse nach Jerusalem
gehen und von den Altesten, von den Oberpriestern und Schriftgelehrten vieles
leiden, getdtet werden, aber am dritten Tage auferstehen. Da nahm ihn Petrus bei-
seite und fing an, es ihm zu verweisen: Das sei ferne von dir, Herr, das darf dir
nicht widerfahren! Er aber wandte sich um und sprach zu Petrus: Weg von mir,
Satan! Ein Argernis bist du mir, denn du hast nicht Gottes Gedanken im Sinn, son-
dern die der Menschen® (Mt 16,21-23).

Was Petrus zu diesem Einspruch bewog, war eine durchaus edle Gesinnung: er
wollte von seinem iiber alles geliebten und verehrten Meister jegliche Verdemiiti-
gung und jegliches Leiden fernhalten. Die lateinische Wiedergabe scines Ausrufes
erinnert an das oben angefiihrte Wort Ciceros: Absit a te, Domine! ,Das sei ferne
von dir, Herr!“

Jesus wufite sehr wohl um die gute Absicht, die dem Verhalten des Jingers zu-
grunde lag. Die auflergewdhnlich strenge Zurechiweisung soll dem zukiinftigen
Haupt der Kirche mit unerbittlicher Klarheit zum Bewufitsein bringen, daf} es, seit
der Sohn Gottes die Heilsgedanken des Vaters zu offenbaren gekommen ist, uns
nicht mehr freisteht, auf der Ebene rein menschlicher Auffassung zu verharren: es
gilt nunmehr, ,umzudenken® (metanoein: Mt 4,17; Mk 1, 15), sein Empfinden und
Trachten (phronein) umzuschalten von der menschlichen Ebene auf die Ebene Gottes,
das im Sinne zu haben, was Gottes, nicht das, was der Menschen ist (vgl. Mt 16,23).

LDenn meine Gedanken sind nicht eure Gedanken,

und eure Wege nicht meine Wege, spricht der Herr.
Sondern so hoch der Himmel iiber der Erde steht,

50 hoch sind meine Wege erhaben iiber eure Wege

und meine Gedanken iiber eure Gedanken® (Is 55, 8-9).

Nie aber, so diirfen wir hinzufiigen, waren Gottes Gedanken erhabener als da,
wo Er sich selbst erniedrigte nicht nur durch Annahme der Sklavengestali, sondern
vor allem durch seinen Gehorsam bis zum Tode am Kreuz (vgl. Phil 2,6-8).

Die zu sehr dem Menschlichen verhaftete Denkweise des Petrus kommt noch ein-
mal beim Letzten Abendmahl zum Durchbruch: er wehrt sich mit aller Kraft gegen
die Zumutung, sich von seinem Herrn und Meister den Sklavendienst der Fufi-
waschung erweisen zu lassen: ,Herr, du willst mir die Fiile waschen?“ (Joh 183, 6).
Jesus weist ihn — diesmal mit unendlicher Milde — zurecht: , Was ich tue, verstehst
du jetzt nicht, du wirst es aber spiter verstehen“. ,Nein“, entgegnet Petrus, ,in
Ewigkeit sollst du mir nicht die Fifle waschen!* (Joh 13, 7-8).

Nicht Hochmut redet aus dieser Weigerung, ,es ist vielmehr die menschliche Ge-
sinnung als solche, die das Heil nicht in der Niedrigkeit, die Gott nicht in der
Knechtsgestalt sehen will“s. Aber geschopfliche Weisheit kann nicht a priori fest-
legen, was des unendlich heiligen Gottes wiirdig, was seiner unwirdig ist: Gott

5 Rud.Bultmann, Das Evangelium des Jokannes '3 (Gottingen 1953), 357.



8 Gebhard M. Behler

allein weifl es, Er allein kann es offenbaren. Und nur die im iibernatiirlichen Glau-
bensakt eingeschlossene Demut vermag unsern Verstand zur Annahme der Demut
Gottes zu bewegen.

Dreimal und mit aller Klarheit hat Christus den Jiingern sein Leiden voraus-
gesagt. ,Wahrend aber alle iiber alles, was er tat, staunten, sagte er zu seinen Jiin-
gern: Nehmt euch diese Worte wohl zu Ohren: Der Menschensohn wird in die Hinde
der Menschen iiberliefert werden. Sie aber verstanden dies Wort nicht; es war vor
ihnen verhiillt, so daf sie es nicht erfafiten, und sie scheuten sich, ihn dariiber zu
fragen® (Lk 9,43-45). Der Evangelist betont zweimal die vollige Verstindnislosig-
keit der Jiinger gegeniiber dem so deutlich Gesagten: ,Sie verstanden nicht — es
war vor ihnen verhiillt, so dafl sie es nicht erfaften®. Der Ratschluf Gottes, dem
es in seiner souverinen Freiheit ,gefallen hatte, seinen Knecht durch Leiden zu zer-
malmen® (Is 53, 10), dieser wahrhaft gottliche Gedanke war allzu hoch iiber ihre
Fassungskraft erhaben: wie hitten sie ohne eine auflergewdhnliche Erleuchtung von
oben diesen so erstaunlichen Entschlufl verstehen kénnen? Sie wurde ihnen spiter
durch den Auferstandenen zuteil, der ihnen ,den Sinn fiir das Verstehen der Schrif-
ten erschlof“ (Lk 24,45).

8. Das vordhristliche Judentum

Lange vor Petrus finden wir bereits im Judentum die gleiche Einstellung gegen-
iber der Ankiindigung des leidenden Erlésers. Die erste klare Voraussage eines
durch Leiden zermalmten Messias ist auf dasselbe hartnickige Unverstindnis ge-
stoBen.

Wir besitzen ein historisches Denkmal, das auf geradezu erschitternde Weise von
diesem ablehnenden Unverstindnis des nachexilischen Judentums zeugt: den Tar-
gum zum Vierten Lied vom Gottesknecht (Is 52,18-58, 12)6. Aus ihm geht hervor,
dafl die vorchristlichen jiidischen Lehrer die messianische Bedeutung des Liedes sehr
wohl erkannt hatten. Denn den ersten Vers, der im Hebriischen lautet: ,Siehe, mein
Knecht wird Erfolg haben“ (Is 52,18), haben sie folgendermafien auf aramiisch -
tbersetzt und gedeutet: ,Siehe, mein Knecht, der Messias, wird Erfolg haben®. So-
lange von Erfolg die Rede war, pafite alles in das Wunschbild, das man sich vom
kommenden Messias als cinem glorreichen Kénig zu machen pflegte. Sobald aber
— und darin liegt das Uberraschende — Verdemiitigung und Leiden des Knechtes
vorausverkindet werden, deutet der Rabbine den Text auf seltsame Weise um, ja
verdreht ihn ins genaue Gegenteil: nicht der Knecht wird verdemiitigt, sondern seine
Feinde wird dies Los treffen.

Isaias 53,2 lautet im Urtext: ,(Der Knecht) hatte weder Gestalt noch Schonheit,
daf wir nach ihm geschaut hitten, kein Ansehen, daf} er uns gefallen hitte“. Der
Ubersetzer 1afit den Propheten das Gegenteil sagen von dem, was er in Wirklichkeit
verkiindet hat: ,Das Aussehen des Knechtes ist nicht alltiglich, und die Furcht, die

¢ Als die Masse des Volkes die hebriische Sprache der heiligen Biicher nicht mehr ver-
stand, begannen die jiidischen Schriftgelehrten die im Synagogengottesdienst zu verlesenden
hebriischen Perikopen in die aramiische Volkssprache zu tbersetzen. Diese aramiische
Ubertragung heifit , Targum®, d. h. Ubersetzung.



Das Argernis des Kreuzes 9

er einfloflt, nicht gewohnlich; sein Glanz ist ein heiliger Glanz. Wer ihn betrachtet,
betrachtet ihn mit Ehrfurcht“?.

Im hebraischen Text von Is 53, 3 lesen wir, dafl der Knecht Gottes ,verachtet sein
wird, von den Menschen verlassen, ein Mann der Schmerzen, mit Schwachheit ver-
traut“. Der Rabbine hat iibersetzt: ,Er wird zwar verachtet; und doch ist er es, der
dem Glanz der (heidnischen) Reiche ein Ende bereiten wird, und sie (die heidnischen
Konige) werden leidend und schwach sein wie ein mit Schmerzen und Krankheit
geschlagener Mensch®.

Der Mangel an Verstindnis fiir einen Messias, der zwar zu Erfolg und Herrlich-
keit gelangt, aber nur um den Preis der tiefsten Erniedrigung, um den Preis einer
qualvollen Passion, erreicht seinen Héhepunkt in der aramiischen Wiedergabe von
Vers 7. Dort hatte der Prophet vom leidenden Knecht gesagt:

~Man mifihandelt ihn, und er beugt sich;
er tut seinen Mund nicht auf,

Wie ein Lamm, das zur Schlachtbank gefiihrt wird,
wie ein Mutterschaf, das vor dem Scherer verstummdt,
so tut er seinen Mund nicht auf”.

Der Targum verkehrt wiederum den so klaren und eindeutigen Text ins Gegen-
teil: ,Die Méachtigen unter den Vélkern wird der Knecht wie Lammer zur Schlacht-
bank liefern, und niemand wird vor ihm den Mund auftun®.

Die prophetische Voraussage eines gedemiitigten, mit der Schuld der gesamten
Menschheit beladenen Messias war fiir die jtidischen Ubersetzer ein zu grofies Arger-
nis. Trotz der Klarheit und Eindringlichkeit des hebraischen Urtextes, der nicht
weniger als zwdlfmal das unerhért Neue der Botschaft, nimlich die stellvertretende
Sithne durch den persénlich ganz unschuldigen Knecht, wiederholt, haben die offi-
ziellen Vertreter des Judentums das gerade Gegenteil hineingelesen.

»Das Blut des Kreuzes“ (Kol 1,20) hat, so mdchte man sagen, die Synagoge ge-
blendet und verblendet, schon bevor es vergossen wurde. Bekannt sind die beiden
Meisterwerke gotischer Bildhauerkunst am Strafburger Miinster, die Kirche und die
Synagoge darstellend — weniger bekannt diirften die dazu gehérenden, in deutscher
Sprache abgefafiten Aufschriften sein. Die Kirche fingt in einem Kelch das kostbare
Blut des Erl6sers auf und spricht: ,Mit Christi Blut iberwind’ ich dich* (die Welt).
Die zarte Frauengestalt, die die Synagoge versinnbildet8, trigt eine Binde um die
Augen, und die Inschrift 1488t sie sprechen: ,Dasselbig’ Blut verblendet mich“. Eine
alte, im Dominikanerorden noch heute gesungene Weihnachtssequenz (Laetabundus
exsultet fidelis chorus . . .) enthidlt folgende Strophe, die sich zwar auf die durch
Isaias vorausverkiindete jungfriduliche Geburt Christi bezieht, die aber auch auf
Isaias 53 (die Passion des Messias) pafit:

7 Diese Targumstelle entnehmen wir dem Werke von Oscar Cullmann, Die Chri-
stologie des N. T. (Tiibingen 1957), 57f. — Die anderen Targumzitate sind direkt aus dem
Hebraischen der Rabbinerbibel tibersetzt.

8 Ein Gedicht von Ernst Stadler beschreibt sehr fein und anschaulich die Schénheit
dieses cinzigartigen Bildwerkes (vgl. Walter Urbanek, Deutsche Lyrik aus 12 Jahr-
hunderten. Ullstein-Biicher 93, Frankfurt a. M. 1956, Seite 166).



10 Gebhard M. Behler

Isaias cecinit, »Sang’s doch Isaii Mund,

Synagoga meminit, Juda's Uolke war es kund,

Numquam tamen desinit Dennoch ist es bis zur Stund’
esse caeca. blind geblieben”?.

Ubrigens hat der grofle Prophet, dem wir diese einzigartige Perikope vom Siih-
nenden Gottesknecht verdanken, selber den ungeheuren Anstoff vorausgeahnt, den
seine Botschaft den Hérern bereiten mufite:

»Wer hat dem geglaubt, was wir gehért?
und der Arm des Herrn, wem ward er offenbar?* (15 53,1).

Was uns durch géttliche Offenbarung mitgeteilt wurde, und was wir nun der
Menschheit verkiinden — wer wird das glauben? Und ,der Arm des Herrn®, d. h.
sein geheimnisvolles Walten im Leben seines Knechtes, wem ward es geoffenbart?
Wenige nur werden dieser so unerhorten Botschaft Glauben schenken. ,Dem Herrn
hat es gefallen, ihn durch Leiden zu zermalmen® (Is 53, 10). Wer kann das glauben?
Wie kann Gott es iiber sich bringen, dem Empfinden seiner Geschopfe derart ins
Gesicht zu schlagen?

Die Haltung des vordhristlichen Judentums, die Haltung eines Simon Petrus, die
vollige Verstindnislosigkeit der Apostel angesichts der Ankindigung des ge-
demitigten und durch Leid zermalmten Messias, all dies bleibt in der Linie des
Wortes von Cicero: Nomen ipsum crucis absit . . . Der romische Philosoph hat klar
das ausgesprochen, was der Mensch vor dem Kreuze empfindet: entriistete, emporte
Ablehnung. Der Gedanke, den Sohn Gottes mit dém infamen Marterholz in Ver-
bindung zu bringen, mufite natirlicherweise auf noch stirkere Ablehnung stofien.

Ein anderer R6mer mag uns nun sagen, was derjenige (iber das Kreuz denkt, des-
sen Gedanken nicht unsere Gedanken und dessen Wege nicht unsere Wege sind (vgl.
Is 55,8).

11. Das Kreuz — Kraft und Weisheit Gottes

(Mihi absit gloriari nisi in Cruce.. )

Paulus von Tharsus war zwar nicht wie Cicero italischer Abkunft, besaf} aber
das romische Biirgerrecht und war stolz darauf. Man hort diesen berechtigten Stolz
aus den wenigen Worten heraus, die er mit dem rémischen Hauptmann und dessen
Vorgesetzten wechselt (Apg 22,25-28; vgl. auch 16,37-39: Paulus im Gefingnis zu
Philippi). Paulus, von Geburt an rémischer Biirger, war seit der gnadenvollen Be-
gegnung mit Christus vor den Toren von Damaskus auch Biirger eines anderen Rei-
ches: ,Das Reich, zu dem wir als Biirger gehdren, ist in den Himmeln® (Phil 3, 20).
Seine Auffassung vom Kreuz stammt aus dieser himmlischen Stadt, nicht aus ,Fleisch
und Blut“. Paulus denkt iiber das Kreuz Christi so wie Gott selber dariiber denkt.
Der kithnste Ausspruch des Vilkerapostels iiber das Kreuz steht im Galaterbrief;

% Ubersetzt von P. Clemens M. Réhr. OP.



Das Argernis des Kreuzes 11

er ist dem Wort Ciceros diametral entgegengesetzt. ,Fern sei es von mir, mich zu
rithmen, aufler im Kreuze unseres Herrn Jesus Christus® (Gal 6,4).

Paulus war sich dabei sehr wohl bewufit, wie anstofierregend gerade das Kreuz
auf seine Zeitgenossen wirkte, spricht er doch in demselben Brief vom ,Argernis
des Kreuzes* (Gal 5,11). ,Die Juden fordern Zeichen, und die Griechen suchen
Weisheit; wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten: den Juden ein Argernis
und den Heiden eine Torheit* (1 Kor 1,22-28). Aber er wufite: , Was an Gott toricht
scheint, ist weiser als die Menschen, und was an Gott schwach erscheint, ist starker
als die Menschen® (V. 25). Die Weisheit des Kreuzes, die alle Weisheit eines Cicero
beschiimt, hat Paulus von keinem anderen gelernt als vom Gekreuzigten, nder uns
von Gott aus zur Wahrheit geworden ist, zur Gerechtigkeit, Heiligkeit und Er-
16sung“ (V. 30).

Das Kreuz Christi, einerseits der Stein des Anstofles, der starkste Einwand gegen
die christliche Religion, ist in Wirklichkeit ein unwiderleglicher Beweis nicht nur
fiir die Wahrheit eben dieser Religion, sondern auch fiir das Ubermafl der Liebe,
die Gott uns hat schenken wollen. Dafl der Sohn des lebendigen Gottes aus freiem
Willensentschlu fiir sich selber die entehrendste und qualvollste aller Todesarten
wihlen konnte — dieser Gedanke wire nie und nimmer einem menschlichen Hirn
entsprungen. Angenommen, es hitte jemand eine neue Religion erfinden wollen, so
hiitte er nie, auch nicht im duflersten Delirium, den wahren und eingeborenen Sohn
Gottes mit dem Schandholz des Kreuzes in Verbindung gebracht. Somit ist gerade
das Kreuz unseres Erlésers der sicherste Beweis fiir die Echtheit unseres Glaubens.

Es ist aber auch der Beweis einer Liebe, die alle menschlichen Mafistibe iibersteigt,
einer Liebe, die bis zur Torheit geht. Paulus spricht von der ,alles Erkennen tiber-
steigenden Liebe Christi“ (Eph 3, 19).

Es mag wie eine Listerung anmuten, wenn wir den unendlich weisen Gott mit
einem — Analphabeten in Zusammenhang setzen. Und doch ist es wahr, daf sie in
einem Punkte iibereinkommen: beide verwenden das Kreuz zur Unterschrift. Unter
das zu beglaubigende Schriftstiick setzte bereits im Altertum!® — und setzt noch
heute — der des Schreibens Unkundige ein Kreuz, das einfachste und leichteste Zei-
chen, das man sich denken kann. Auch Gott bedient sich zur Unterschrift keines
andern Zeichens: wo immer er scin eigenes Werk als echt und giiltig bestitigen will,
da unterzeichnet er mit dem Kreuz. Alles wirklich Gottliche tragt das Siegel des
Kreuzes.

Schon im Alten Bunde war das Kreuz das Zeichen des Heiles: in cruce salus. Bei
Ezechiel (9,4 ff.) lesen wir, daf} die jahwetreuen Einwohner Jerusalems durch einen
Engel mit dem Thau auf der Stirn gekennzeichnet werden. Das Thau, der letzte
Buchstabe des phonizischen und hebriischen Alphabets (das griechische und latei-
nische T), hatte urspriinglich die Form cines Kreuzes (f). Die so bezeichneten Israe-
liten stehen unter dem besonderen Schutze Gottes und entgehen dem drohenden
Strafgericht. Der Seher von Patmos deutet in der Geheimen Offenbarung dieses
Thau als ,das Siegel des lebendigen Gottes“: den Dienern Gottes, die vom Zorn-

K 10 Schon Job 381, 85 heifit es: ,Hier ist meine Unterschrift*, wortlich: ,mein Thau*®, mein
reuz.



12 Gebhard M. Behler

gericht verschont bleiben, wird von Engeln ,das Siegel des lebendigen Gottes“ (Geh
Offenb 7,2 ff.; 9,4) auf die Stirn gedriickt. Und wenn beim Auszug aus Agypten das
auf die Pfosten der Hauser gestrichene Blut des Osterlammes die Hebrier vor dem
Wiirgengel geschiitzt hat (Ex 12,7-18), so diirfen wir annehmen, daf jenes blutige
Erkennungs- und Rettungszeichen ebenfalls die Form eines Kreuzes hatte: »das Blut
des Kreuzes Christi“ (Kol 1,20), des ,geschlachteten Lammes*“ (Geh Offenhb 5,6. 12;
13,8), hat uns vom sicheren Untergang errettet.

So ist das Kreuz zum Zeichen des Heiles, des Segens geworden. Die Kirche voll-
zieht keine ihrer Segnungen ohne dies heilige Zeichen. Ohne Kreuz kein Segen: das
deutsche Zeitwort ,segnen“ kommt vom lateinischen signare, mit dem Zeichen
schlechthin, dem des Kreuzes, versehen.

Von Cicero bis Paulus ist eine ungeheure, unerhérte Umwilzung geschehen; und
diese Umwertung hat ihre Kreise immer weiter gezogen: das Kreuz ist zum Zeichen
der Ehre geworden. Die Hinrichtung durch das Kreuz wurde im Rémischen Reich
bis in die erste Halfte des vierten Jahrhunderts gehandhabt; erst der christliche
Kaiser Konstantin hat diese ,infernalischste Erfindung der antiken Justiz“ aus Ehr-
furcht vor dem Kreuze Christi abgeschafft. .Das Kreuz ist zum Zeichen des Ruhmes
geworden: einst Gegenstand des Spottes von seiten der Feinde, ziert es heute die
Stirn der Kénige. Es hat seine Kraft bewiesen: nicht das Eisen hat die Welt bezwun-
gen, sondern das Holz“1,

Man kann sich kaum einen unverséhnlicheren Gegensatz denken: Cicero will nicht
einmal, dafl der bloBe Name ,Kreuz® einem anstindigen rémischen Biirger in den
Sinn, ins Ohr oder auf die Lippen kommt; Paulus dagegen kennt keinen anderen
Ruhm, keinen anderen Stolz als den, der sich griindet auf das Kreuz seines Herrn.
Ein Abgrund klafft zwischen beiden Auffassungen.

Wem dieser Abgrund zum Bewufltsein kommt, der vermag — wenn auch nur
ganz leise, wie aus der Ferne — die unergriindliche Tiefe dieses Geheimmisses zu
erahnen. Menschliches Griibeln kann jedoch seine Tiefen nicht erschliefen: nur die
Gnade befihigt uns, immer besser die Botschaft zu verstehen, die das Kreuz, wort-
los zwar, aber doch so beredt — verkiindet. ,Mit ewiger Liebe habe ich dich geliebt*,
so spricht der ans Kreuz Geschlagene zu einem jeden von uns, ,darum habe ich aus
Erbarmen dich an mich gezogen“ (Jer 31,3), ,mit Banden der Menschlichkeit, mit
Stricken der Liebe“ (Osee 11,4). VerschlieBen wir uns dieser werbenden Botschaft
nicﬁt, offnen wir unser Herz ganz weit, sie aufzunehmen. Omnia vincit amor, et nos
" cedamus amori: dies schlichte und tiefe Wort des heidnischen Dichters'2 diirfen wir
»veredeln®, indem wir es im Ubernatiirlichen Sinne verstehen: ,Alles besieget die
Liebe — auch wir wollen weichen der Liebe“.

U Augustinus, Enarr. in Ps. 54, nr. 12; PL 36, 637. — Im monastischen. Offizinm
der Trappisten wird diese Stelle am Griindonnerstag (6. Lesung der Metten) verwendet.
12 Virgil, Bucolica X, 69.





