
Das Ärgernis des Kreuzes 

Von Gebhard M. B e h 1 e r OP, Montpellier 

Jahr für Jahr, vom Passionssonntag an, verhüllt die Kirche das Kreuz des Erlösers 
mit einem Schleier. Hat sie etwa die Absicht, die Schmach des Kreuzestodes, •das 
Ärgernis des Kreuzes" (Gal 5,11), vor ihren Kindern zu verbergen? Keineswegs; 
sie, die gerade durch wortlose Gebärden so laut und eindringlich zu sprechen weiß, 
will im Gegenteil nur noch wirksamer unsere liebende Aufmerksamkeit auf das 
Geheimnis des Kreuzes hinlenken und uns einladen, im Schweigen uns inniger mit 
dem zu vereinigen, der an das Kreuz genagelt ist, weil er uns bis zur Torheit geliebt 
hat. Sie wünscht, daß wir uns aufschließen zum Empfang der Liebesbotschaft, die 
der Herr vom Kreuze aus verkündet, im Schweigen zwar, aber auf unendlich bered- 
tere und packendere Weise als je sein Wort es vermochte. 

Assueta vilescunt, dies Wort des hl. Augustinus ist nur allzu wahr: was wir täglich 
sehen, verliert an Wert und an Wucht, mag es in sich noch so heilig und erhaben 
sein. Der Anblick des Kreuzes ist uns so zur Gewohnheit geworden, daß wir gar nicht 
mehr bedenken, was der Kreuzestod für Christus bedeutet hat, und was das 
Kreuz für uns bedeutet. Darum ist es heilsam, sich von Zeit zu Zeit darauf zu be- 
sinnen, was das Kreuz war, bevor der Herr es geheiligt, und bevor sich jene Ent- 
wicklung vollzogen, die ihresgleichen nicht kennt: die Entwicklung, kraft welcher das 
schändliche, gräßliche Marterholz zum Zeichen des Heiles, der Ehre und des Segens 
geworden ist. 

Wir wollen darum versuchen, zunächst zu zeigen, wie der Mensch vom Kreuze 
denkt und denken muß, solange er sich einzig und allein vom Licht seiner natürlichen 
Vernunft leiten läßt. Die rein menschliche Auffassung kann nur ablehnend auf das 
Kreuz reagieren: das Kreuz ist den Menschen ein Ärgernis. Heiden und Juden, ja 
sogar die noch nicht durch die Pfingstgnade erleuchteten Jünger Christi sind sich 
darin einig. • Sodann soll dargetan werden, was Gott über das Kreuz denkt: es ist 
in Wahrheit Gottes Kraft und Gottes Weisheit. 

Der unversöhnliche Gegensatz zwischen beiden Auffassungen findet seinen klar- 
sten Ausdruck in der Gegenüberstellung zweier Aussprüche, von Cicero und von 
Paulus. Der heidnische Philosoph sagt kategorisch: Nomen ipsum cruets absit: Das 
Wort •Kreuz" soll nicht einmal in den Mund genommen werden; das kühne Wort 
des Heidenapostels lautet: Mihi absit gloriari nisi in Cruce: Keinen anderen Ruhm 
will ich kennen als den Ruhm im Kreuze . . . 

/. Das Kreuz • den Menschen ein Ärgernis 
(Nomen ipsum crucis absit...) 

1.  Cicero und das Kreuz 

Cicero kommt an verschiedenen Stellen seiner Werke auf das Kreuz zu sprechen. 
Der Kreuzestod ist nach ihm die •grausamste und fürchterlichste Todesstrafe für 



6 Gebhard M. Behler 

Sklaven"1. »Einen römischen Bürger fesseln ist eine Missetat; ihn geißeln ein Ver- 
brechen; ihn töten beinahe ein Vatermord; ihn ans Kreuz schlagen • wie soll ich 
etwas derartiges kennzeichnen? Kein Ausdruck ist stark genug, eine solche Schandtat 

gebührend zu brandmarken"2. 
Das Schärfste, was Cicero über das Kreuz gesagt hat, steht in seiner Rede für 

Rabirius3: •Wenn es zu sterben gilt, so wollen wir doch wenigstens als freie Männer 
sterben. Aber der Henker, die das Haupt umhüllende Binde (bei der Hinrichtung 
durch das Beil) und das bloße Wort ,Kreuz' sollen fern sein nicht nur vom Körper 
römischer Bürger, sondern auch von ihren Gedanken, Augen und Ohren. Denn nicht 
nur die tatsächliche Anwendung dieser Hinrichtungsweisen, sondern schon ihre Art, 
die Aussicht darauf, ja ihre Erwähnung allein sind eines römischen Bürgers und 

freien Mannes unwürdig". 
Sobald Cicero auf den Tod durch Kreuzigung zu sprechen kommt, spürt man, wie 

die Empörung des stolzen Römers sich steigert: Nomen ipsum crucis absit: der 
bloße Name crux, •Kreuz", muß ferngehalten werden vom Denken, vom Hören und 
Sehen eines freien Römers. In der guten römischen Gesellschaft seiner Zeit war es 
geradezu verpönt, verstieß es gegen Anstand und gute Sitte, das Wort •Kreuz" in 
den Mund zu nehmen. Die Bewohner Roms hatten nur zu oft Gelegenheit, gekreu- 
zigte Verbrecher oder Sklaven in den fürchterlichsten Qualen sterben zu sehen. Die 
Kreuzesstrafe war die •infernalischste Erfindung der antiken Justiz, die qualvollste 
Marter, die Menschen durch menschliche Teufelei erleiden können"4. 

Niemand wird Cicero für seine Auffassung vom Kreuz einen Vorwurf machen 
wollen: wir können vielmehr nur feststellen, daß er normalerweise so urteilen mußte. 

Wenn aber das Kreuz eines römischen Bürgers unwürdig war • wieviel mehr 
mußte diese Todesart unwürdig sein des Sohnes Gottes . . . Solange der gesund 
denkende und fühlende Mensch über kein höheres Licht als das seiner natürlichen 
Vernunft verfügt, muß er sich empören gegen die Zumutung, der •Herr der Herr- 
lichkeit" (1 Kor 2,8) könne sich kreuzigen lassen. Von Natur aus ist der Mensch ein 
•Feind des Kreuzes Christi" (Phil 3,18). 

Die gleiche Einstellung gegenüber dem Kreuz, der Cicero so energisch Ausdruck 
verliehen hat, finden wir auch dort, wo es sich um das Kreuz Christi handelt: in der 
Haltung der Jünger, besonders des Simon Petrus, angesichts der ersten Leidens- 
ankündigung, und in der Art, wie das Judentum reagiert hat auf die Verheißung 
des leidenden Gottesknechtes. 

2. Die Haltung des Petrus 

Bei Cäsarea Philippi hatte Petrus, nicht durch menschliche Erwägungen, sondern 
durch göttliche Erleuchtung geleitet, feierlich die Gottheit Christi bekannt und die 
Seligpreisung des Meisters vernommen: •Selig bist du, Simon, Sohn des Jonas, denn 

1 Actio in C. Verrem secunda, üb. V, 66 (169). 
2 Ebenda, 170. 
3 Pro Rabirio, 5, 16. 
4Ethelbert   Stauffer,   Jerusalem   und  Rom   (DALP-Tasdienbüdier   Nr.   331, 

Frandce Verlag, Bern 1957), 127. 



Das Ärgernis des Kreuzes 7 

Fleisch und Blut hat dir das nicht geoffenbart, sondern mein Vater im Himmel" 
(Mtl6,17). 

•Von da an begann Jesus seinen Jüngern zu zeigen, er müsse nach Jerusalem 
gehen und von den Ältesten, von den Oberpriestern und Schriftgelehrten vieles 
leiden, getötet werden, aber am dritten Tage auferstehen. Da nahm ihn Petrus bei- 
seite und fing an, es ihm zu verweisen: Das sei ferne von dir, Herr, das darf dir 
nicht widerfahren! Er aber wandte sich um und sprach zu Petrus: Weg von mir, 
Satan! Ein Ärgernis bist du mir, denn du hast nicht Gottes Gedanken im Sinn, son- 
dern die der Menschen" (Mt 16,21-23). 

Was Petrus zu diesem Einspruch bewog, war eine durchaus edle Gesinnung: er 
wollte von seinem über alles geliebten und verehrten Meister jegliche Verdemüti- 
gung und jegliches Leiden fernhalten. Die lateinische Wiedergabe seines Ausrufes 
erinnert an das oben angeführte Wort Ciceros: Absit a te, Domine! •Das sei ferne 
von dir, Herr!" 

Jesus wußte sehr wohl um die gute Absicht, die dem Verhalten des Jüngers zu- 
grunde lag. Die außergewöhnlich strenge Zurechtweisung soll dem zukünftigen 
Haupt der Kirche mit unerbittlicher Klarheit zum Bewußtsein bringen, daß es, seit 
der Sohn Gottes die Heilsgedanken des Vaters zu offenbaren gekommen ist, uns 
nicht mehr freisteht, auf der Ebene rein menschlicher Auffassung zu verharren: es 
gilt nunmehr, •umzudenken" (metanoein: Mt4,17; Mk 1,15), sein Empfinden und 
Trachten (phronein) umzuschalten von der menschlichen Ebene auf die Ebene Gottes, 
das im Sinne zu haben, was Gottes, nicht das, was der Menschen ist (vgl. Mt 16,23). 

•Denn meine Gedanken sind nicht eure Gedanken, 
und eure Wege nicht meine Wege, spricht der Herr. 

Sondern so hoch der Himmel über der Erde steht, 
so hoch sind meine Wege erhaben über eure Wege 
und meine Gedanken über eure Gedanken" (Is 55,8-9). 

Nie aber, so dürfen wir hinzufügen, waren Gottes Gedanken erhabener als da, 
wo Er sich selbst erniedrigte nicht nur durch Annahme der Sklavengestalt, sondern 
vor allem durch seinen Gehorsam bis zum Tode am Kreuz (vgl. Phil 2,6-8). 

Die zu sehr dem Menschlichen verhaftete Denkweise des Petrus kommt noch ein- 
mal beim Letzten Abendmahl zum Durchbruch: er wehrt sich mit aller Kraft gegen 
die Zumutung, sich von seinem Herrn und Meister den Sklavendienst der Fuß- 
waschung erweisen zu lassen: •Herr, du willst mir die Füße waschen?" (Joh 13,6). 
Jesus weist ihn • diesmal mit unendlicher Milde • zurecht: •Was ich tue, verstehst 
du jetzt nicht, du wirst es aber später verstehen". •Nein", entgegnet Petrus, •in 
Ewigkeit sollst du mir nicht die Füße waschen!" (Joh 13, 7-8). 

Nicht Hochmut redet aus dieser Weigerung, •es ist vielmehr die menschliche Ge- 
sinnung als solche, die das Heil nicht in der Niedrigkeit, die Gott nicht in der 
Knechtsgestalt sehen will"5. Aber geschöpfliehe Weisheit kann nicht a priori fest- 
legen,  was des unendlich heiligen Gottes würdig, was seiner unwürdig ist:   Gott 

5 Rud. Bultmann, Das Evangelium des Johannes ls (Göttingen 1953), 357. 



8 Gebhard M. Behler 

allein weiß es, Er allein kann es offenbaren. Und nur die im übernatürlidien Glau- 
bensakt eingeschlossene Demut vermag unsern Verstand zur Annahme der Demut 
Gottes zu bewegen. 

Dreimal und mit aller Klarheit hat Christus den Jüngern sein Leiden voraus- 
gesagt. •Während aber alle über alles, was er tat, staunten, sagte er zu seinen Jün- 
gern: Nehmt euch diese Worte wohl zu Ohren: Der Menschensohn wird in die Hände 
der Menschen überliefert werden. Sie aber verstanden dies Wort nicht; es war vor 
ihnen verhüllt, so daß sie es nicht erfaßten, und sie scheuten sich, ihn darüber zu 
fragen" (Lk 9,43-45). Der Evangelist betont zweimal die völlige Verständnislosig- 
keit der Jünger gegenüber dem so deutlich Gesagten: •Sie verstanden nicht • es 
war vor ihnen verhüllt, so daß sie es nicht erfaßten". Der Ratschluß Gottes, dem 
es in seiner souveränen Freiheit •gefallen hatte, seinen Knecht durch Leiden zu zer- 
malmen" (Is 53,10), dieser wahrhaft göttliche Gedanke war allzu hoch über ihre 
Fassungskraft erhaben: wie hätten sie ohne eine außergewöhnliche Erleuchtung von 
oben diesen so erstaunlichen Entschluß verstehen können? Sie wurde ihnen später 
durch den Auferstandenen zuteil, der ihnen •den Sinn für das Verstehen der Schrif- 
ten erschloß" (Lk 24,45). 

3. Das vorchristliche Judentum 

Lange vor Petrus finden wir bereits im Judentum die gleiche Einstellung gegen- 
über der Ankündigung des leidenden Erlösers. Die erste klare Voraussage eines 
durch Leiden zermalmten Messias ist auf dasselbe hartnäckige Unverständnis ge- 
stoßen. 

Wir besitzen ein historisches Denkmal, das auf geradezu erschütternde Weise von 
diesem ablehnenden Unverständnis des nachexilischen Judentums zeugt: den Tar- 
gum zum Vierten Lied vom Gottesknecht (Is 52,13-53,12)8. Aus ihm geht hervor, 
daß die vorchristlichen jüdischen Lehrer die messianische Bedeutung des Liedes sehr 
wohl erkannt hatten. Denn den ersten Vers, der im Hebräischen lautet: •Siehe, mein 
Knecht wird Erfolg haben" (Is 52,13), haben sie folgendermaßen auf aramäisch 
übersetzt und gedeutet: •Siehe, mein Knecht, der Messias, wird Erfolg haben". So- 
lange von Erfolg die Rede war, paßte alles in das Wunschbild, das man sich vom 
kommenden Messias als einem glorreichen König zu machen pflegte. Sobald aber 
• und darin liegt das Überraschende • Verdemütigung und Leiden des Knechtes 
vorausverkündet werden, deutet der Rabbine den Text auf seltsame Weise um, ja 
verdreht ihn ins genaue Gegenteil: nicht der Knecht wird verdemütigt, sondern seine 
Feinde wird dies Los treffen. 

Isaias 53,2 lautet im Urtext: •(Der Knecht) hatte weder Gestalt noch Schönheit, 
daß wir nach ihm geschaut hätten, kein Ansehen, daß er uns gefallen hätte". Der 
Übersetzer läßt den Propheten das Gegenteil sagen von dem, was er in Wirklichkeit 
verkündet hat: •Das Aussehen des Knechtes ist nicht alltäglich, und die Furcht, die 

6 Als die Masse des Volkes die hebräische Sprache der heiligen Bücher nicht mehr ver- 
stand, begannen die jüdischen Schriftgelehrten die im Synagogengottesdienst zu verlesenden 
hebräischen Perikopen in die aramäische Volkssprache zu übersetzen. Diese aramäische 
Übertragung heißt •Targum", d. h. Übersetzung. 



Das Ärgernis des Kreuzes 9 

er einflößt, nicht gewöhnlich; sein Glanz ist ein heiliger Glanz. Wer ihn betrachtet, 
betrachtet ihn mit Ehrfurcht"7. 

Im hebräischen Text von Is 53,3 lesen wir, daß der Knecht Gottes •verachtet sein 
wird, von den Menschen verlassen, ein Mann der Schmerzen, mit Schwachheit ver- 
traut". Der Rabbine hat übersetzt: •Er wird zwar verachtet; und doch ist er es, der 
dem Glanz der (heidnischen) Reiche ein Ende bereiten wird, und sie (die heidnischen 
Könige) werden leidend und schwach sein wie ein mit Schmerzen und Krankheit 
geschlagener Mensch". 

Der Mangel an Verständnis für einen Messias, der zwar zu Erfolg und Herrlich- 
keit gelangt, aber nur um den Preis der tiefsten Erniedrigung, um den Preis einer 
qualvollen Passion, erreicht seinen Höhepunkt in der aramäischen Wiedergabe von 
Vers 7. Dort hatte der Prophet vom leidenden Knecht gesagt: 

•Man mißhandelt ihn, und er beugt sich; 
er tut seinen Mund nicht auf, 

Wie ein Lamm, das zur Schlachtbank geführt wird, 
wie ein Mutterschaf, das vor dem Scherer verstummt, 
so tut er seinen Mund nicht auf. 

Der Targum verkehrt wiederum den so klaren und eindeutigen Text ins Gegen- 
teil: •Die Mächtigen unter den Völkern wird der Knecht wie Lämmer zur Schlacht- 
bank liefern, und niemand wird vor ihm den Mund auftun". 

Die prophetische Voraussage eines gedemütigten, mit der Schuld der gesamten 
Menschheit beladenen Messias war für die jüdischen Übersetzer ein zu großes Ärger- 
nis. Trotz der Klarheit und Eindringlichkeit des hebräischen Urtextes, der nicht 
weniger als zwölfmal das unerhört Neue der Botschaft, nämlich die stellvertretende 
Sühne durch den persönlich ganz unschuldigen Knecht, wiederholt, haben die offi- 
ziellen Vertreter des Judentums das gerade Gegenteil hineingelesen. 

•Das Blut des Kreuzes" (Kol 1,20) hat, so möchte man sagen, die Synagoge ge- 
blendet und verblendet, schon bevor es vergossen wurde. Bekannt sind die beiden 
Meisterwerke gotischer Bildhauerkunst am Straßburger Münster, die Kirche und die 
Synagoge darstellend • weniger bekannt dürften die dazu gehörenden, in deutscher 
Sprache abgefaßten Aufschriften sein. Die Kirche fängt in einem Kelch das kostbare 
Blut des Erlösers auf und spricht: •Mit Christi Blut überwind' ich dich" (die Welt). 
Die zarte Frauengestalt, die die Synagoge versinnbildet8, trägt eine Binde um die 
Augen, und die Inschrift läßt sie sprechen: •Dasselbig' Blut verblendet mich". Eine 
alte, im Dominikanerorden noch heute gesungene Weihnachtssequenz (Laetabundus 
exsultet fidelis chorus . . .) enthält folgende Strophe, die sich zwar auf die durch 
Isaias vorausverkündete jungfräuliche Geburt Christi bezieht, die aber auch auf 
Isaias 53 (die Passion des Messias) paßt: 

7 Diese Targumstelle entnehmen wir dem Werke von Oscar Cullmann, Die Chri- 
stologie des N. T. (Tübingen 1957), 57f. • Die anderen Targumzitate sind direkt aus dem 
Hebräischen der Rabbinerbibel übersetzt. 

8 Ein Gedicht von Ernst Stadler beschreibt sehr fein und anschaulich die Schönheit 
dieses einzigartigen Bildwerkes (vgl. Walter Urbanek, Deutsche Lyrik aus 12 Jahr- 
hunderten. Ullstein-Bücher 93, Frankfurt a. M. 1956, Seite 166). 



10 Gebhard M. Behler 

Isaias cecinit, •Sang's doch Isaiä Mund, 
Synagoga meminit, Judas Volke war es kund, 
Numquam tarnen desinit Dennoch ist es bis zur Stund' 

esse caeca. blind geblieben"9. 

Übrigens hat der große Prophet, dem wir diese einzigartige Perikope vom Süh- 
nenden Gottesknecht verdanken, selber den ungeheuren Anstoß vorausgeahnt, den 
seine Botschaft den Hörern bereiten mußte: 

•Wer hat dem geglaubt, was wir gehört? 
und der Arm des Herrn, wem ward er offenbar?" (Is 53,1). 

Was uns durch göttliche Offenbarung mitgeteilt wurde, und was wir nun der 
Menschheit verkünden • wer wird das glauben? Und •der Arm des Herrn", d. h. 
sein geheimnisvolles Walten im Leben seines Knechtes, wem ward es geoffenbart? 
Wenige nur werden dieser so unerhörten Botschaft Glauben schenken. •Dem Herrn 
hat es gefallen, ihn durch Leiden zu zermalmen" (Is 53,10). Wer kann das glauben? 
Wie kann Gott es über sich bringen, dem Empfinden seiner Geschöpfe derart ins 
Gesicht zu schlagen? 

Die Haltung des vorchristlichen Judentums, die Haltung eines Simon Petrus, die 
völlige Verständnislosigkeit der Apostel angesichts der Ankündigung des ge- 
demütigten und durch Leid zermalmten Messias, all dies bleibt in der Linie des 
Wortes von Cicero: Nomen ipsum crucis absit. . . Der römische Philosoph hat klar 
das ausgesprochen, was der Mensch vor dem Kreuze empfindet: entrüstete, empörte 
Ablehnung. Der Gedanke, den Sohn Gottes mit dem infamen Marterholz in Ver- 
bindung zu bringen, mußte natürlicherweise auf noch stärkere Ablehnung stoßen. 

Ein anderer Römer mag uns nun sagen, was derjenige über das Kreuz denkt, des- 
sen Gedanken nicht unsere Gedanken und dessen Wege nicht unsere Wege sind (vgl. 
Is 55,8). 

//. Das Kreuz • Kraft und Weisheit Gottes 
(Mihi absit gloriari nisi in Cruce .. .) 

Paulus von Tharsus war zwar nicht wie Cicero italischer Abkunft, besaß aber 
das römische Bürgerrecht und war stolz darauf. Man hört diesen berechtigten Stolz 
aus den wenigen Worten heraus, die er mit dem römischen Hauptmann und dessen 
Vorgesetzten wechselt (Apg 22,25-28; vgl. auch 16,37-39: Paulus im Gefängnis zu 
Philippi). Paulus, von Geburt an römischer Bürger, war seit der gnadenvollen Be- 
gegnung mit Christus vor den Toren von Damaskus auch Bürger eines anderen Rei- 
ches: •Das Reich, zu dem wir als Bürger gehören, ist in den Himmeln" (Phil 3,20). 
Seine Auffassung vom Kreuz stammt aus dieser himmlischen Stadt, nicht aus •Fleisch 
und Blut". Paulus denkt über das Kreuz Christi so wie Gott selber darüber denkt. 
Der kühnste Ausspruch des Völkerapostels über das Kreuz steht im Galaterbrief; 

• Übersetzt von P. Clemens M. Röhr. OP. 



Das Ärgernis des Kreuzes 11 

er ist dem Wort Ciceros diametral entgegengesetzt. •Fern sei es von mir, midi zu 
rühmen, außer im Kreuze unseres Herrn Jesus Christus" (Gal 6,4). 

Paulus war sich dabei sehr wohl bewußt, wie anstoßerregend gerade das Kreuz 
auf seine Zeitgenossen wirkte, spricht er doch in demselben Brief vom •Ärgernis 
des Kreuzes" (Gal 5,11). •Die Juden fordern Zeichen, und die Griechen suchen 
Weisheit; wir aber predigen Christus, den Gekreuzigten: den Juden ein Ärgernis 
und den Heiden eine Torheit" (1 Kor 1,22-23). Aber er wußte: •Was an Gott töricht 
scheint, ist weiser als die Menschen, und was an Gott schwach erscheint, ist stärker 
als die Menschen" (V. 25). Die Weisheit des Kreuzes, die alle Weisheit eines Cicero 
beschämt, hat Paulus von keinem anderen gelernt als vom Gekreuzigten, •der uns 
von Gott aus zur Wahrheit geworden ist, zur Gerechtigkeit, Heiligkeit und Er- 

lösung" (V. 30). 
Das Kreuz Christi, einerseits der Stein des Anstoßes, der stärkste Einwand gegen 

die christliche Religion, ist in Wirklichkeit ein unwiderleglicher Beweis nicht nur 
für die Wahrheit eben dieser Religion, sondern auch für das Übermaß der Liebe, 
die Gott uns hat schenken wollen. Daß der Sohn des lebendigen Gottes aus freiem 
Willensentschluß für sich selber die entehrendste und qualvollste aller Todesarten 
wählen könnte • dieser Gedanke wäre nie und nimmer einem menschlichen Hirn 
entsprungen. Angenommen, es hätte jemand eine neue Religion erfinden wollen, so 
hätte er nie, auch nicht im äußersten Delirium, den wahren und eingeborenen Sohn 
Gottes mit dem Schandholz des Kreuzes in Verbindung gebracht. Somit ist gerade 
das Kreuz unseres Erlösers der sicherste Beweis für die Echtheit unseres Glaubens. 

Es ist aber auch der Beweis einer Liebe, die alle menschlichen Maßstäbe übersteigt, 
einer Liebe, die bis zur Torheit geht. Paulus spricht von der •alles Erkennen über- 
steigenden Liebe Christi" (Eph 3,19). 

Es mag wie eine Lästerung anmuten, wenn wir den unendlich weisen Gott mit 
einem • Analphabeten in Zusammenhang setzen. Und doch ist es wahr, daß sie in 
einem Punkte übereinkommen: beide verwenden das Kreuz zur Unterschrift. Unter 
das zu beglaubigende Schriftstück setzte bereits im Altertum10 • und setzt noch 
heute • der des Schreibens Unkundige ein Kreuz, das einfachste und leichteste Zei- 
chen, das man sich denken kann. Auch Gott bedient sich zur Unterschrift keines 
andern Zeichens: wo immer er sein eigenes Werk als echt und gültig bestätigen will, 
da unterzeichnet er mit dem Kreuz. Alles wirklich Göttliche trägt das Siegel des 

Kreuzes. 
Schon im Alten Bunde war das Kreuz das Zeichen des Heiles: in cruce salus. Bei 

Ezechiel (9,4 ff.) lesen wir, daß die jahwetreuen Einwohner Jerusalems durch einen 
Engel mit dem Thau auf der Stirn gekennzeichnet werden. Das Thau, der letzte 
Buchstabe des phönizischen und hebräischen Alphabets (das griechische und latei- 
nische T), hatte ursprünglich die Form eines Kreuzes (t). Die so bezeichneten Israe- 
liten stehen unter dem besonderen Schütze Gottes und entgehen dem drohenden 
Strafgericht. Der Seher von Patmos deutet in der Geheimen Offenbarung dieses 
Thau als •das Siegel des lebendigen Gottes": den Dienern Gottes, die vom Zorn- 

10 Schon Job 31, 35 heißt es: •Hier ist meine Unterschrift", wörtlich: •mein Thau", mein 
Kreuz. 



12 Gebhard M. Behler 

gericht verschont bleiben, wird von Engeln •das Siegel des lebendigen Gottes" (Geh 
Offenb 7,2 ff.; 9,4) auf die Stirn gedrückt. Und wenn beim Auszug aus Ägypten das 
auf die Pfosten der Häuser gestrichene Blut des Osterlammes die Hebräer vor dem 
Würgengel geschützt hat (Ex 12, 7-13), so dürfen wir annehmen, daß jenes blutige 
Erkennungs- und Rettungszeichen ebenfalls die Form eines Kreuzes hatte: •das Blut 
des Kreuzes Christi" (Kol 1,20), des •geschlachteten Lammes" (Geh Offenb 5,6. 12; 
13,8), hat uns vom sicheren Untergang errettet. 

So ist das Kreuz zum Zeichen des Heiles, des Segens geworden. Die Kirche voll- 
zieht keine ihrer Segnungen ohne dies heilige Zeichen. Ohne Kreuz kein Segen: das 
deutsche Zeitwort •segnen" kommt vom lateinischen signare, mit dem Zeichen 
schlechthin, dem des Kreuzes, versehen. 

Von Cicero bis Paulus ist eine ungeheure, unerhörte Umwälzung geschehen; und 
diese Umwertung hat ihre Kreise immer weiter gezogen: das Kreuz ist zum Zeichen 
der Ehre geworden. Die Hinrichtung durch das Kreuz wurde im Römischen Reich 
bis in die erste Hälfte des vierten Jahrhunderts gehandhabt; erst der christliche 
Kaiser Konstantin hat diese •infernalischste Erfindung der antiken Justiz" aus Ehr- 
furcht vor dem Kreuze Christi abgeschafft. •Das Kreuz ist zum Zeichen des Ruhmes 
geworden: einst Gegenstand des Spottes von seiten der Feinde, ziert es heute die 
Stirn der Könige. Es hat seine Kraft bewiesen: nicht das Eisen hat die Welt bezwun- 
gen, sondern das Holz"11. 

Man kann sich kaum einen unversöhnlicheren Gegensatz denken: Cicero will nicht 
einmal, daß der bloße Name •Kreuz" einem anständigen römischen Bürger in den 
Sinn, ins Ohr oder auf die Lippen kommt; Paulus dagegen kennt keinen anderen 
Ruhm, keinen anderen Stolz als den, der sich gründet auf das Kreuz seines Herrn. 
Ein Abgrund klafft zwischen beiden Auffassungen. 

Wem dieser Abgrund zum Bewußtsein kommt, der vermag • wenn auch nur 
ganz leise, wie aus der Ferne • die unergründliche Tiefe dieses Geheimnisses zu 
erahnen. Menschliches Grübeln kann jedoch seine Tiefen nicht erschließen: nur die 
Gnade befähigt uns, immer besser die Botschaft zu verstehen, die das Kreuz, wort- 
los zwar, aber doch so beredt • verkündet. •Mit ewiger Liebe habe ich dich geliebt", 
so spricht der ans Kreuz Geschlagene zu einem jeden von uns, •darum habe ich aus 
Erbarmen dich an mich gezogen" (Jer 31,3), •mit Banden der Menschlichkeit, mit 
Stricken der Liebe" (Osee 11,4). Verschließen wir uns dieser werbenden Botschaft 
nicht, öffnen wir unser Herz ganz weit, sie aufzunehmen. Omnia vincit amor, et nos 
ccdamus amori: dies schlichte und tiefe Wort des heidnischen Dichters12 dürfen wir 
•veredeln", indem wir es im übernatürlichen Sinne verstehen: •Alles besieget die 
Liebe • auch wir wollen weichen der Liebe". 

11 Augustinus, Enarr. in Ps. 54, nr. 12; PL 36, 637. • Im monastischen, Offizium 
der Trappisten wird diese Stelle am Gründonnerstag (6. Lesung der Metten) verwendet 

12 V i r g i 1, Bucolica X, 69. 




