
Vater und Sohn 

Zum Geheimnis der Heiligen Dreifaltigkeit 

Von August B r u n n e r SJ, München 

•Der Vater liebt den Sohn und zeigt ihm alles, was er selbst tut". Mit diesen 
Worten beschreibt der Herr im Johannesevangelium (Joh 5,20) die Beziehung zwi- 
schen sich und dem himmlischen Vater. Es ist ein schlichtes Bild, voll wunderbarer 
Vertrautheit und Menschlichkeit. Doch gerade dieses Bild und die weiteren Aus- 
sagen über Vater und Sohn, die sich in dem gleichen Kreis des Gewöhnlichen und 
immer wieder uns Begegnenden halten, sollen uns nach der Absicht Christi durch 
seine Menschheit hindurch einführen in das innere Leben Gottes. 

Denken wir also zunächst an das Verhältnis eines irdischen Vaters zu seinem Sohn 
in den verschiedenen Lebenslagen, so, wie es damals war, als Familienleben und 
Berufsarbeit sich nicht, wie meist heute, an verschiedenen Stätten abspielten, son- 
dern in einem bäuerlichen oder handwerklichen Betrieb eine Einheit bildeten. Solche 
Verhältnisse standen den ersten Hörern des Jesus-Wortes ja vor Augen. Selbst 
die höhere Bildung empfing der Sohn reicher Eltern gewöhnlich im Hause. In der 
Familie wuchs er auch in seine zukünftige Aufgabe im öffentlichen Leben hinein, 
indem er das Wirken seines Vaters Tag um Tag mit ansah und die Gespräche dar- 
über anhörte. 

Der irdische Vater ... 

Zur Kennzeichnung seines himmlischen Vaters knüpft also der Herr an das Bild 
eines irdischen Vaters an, der seinen jungen Sohn anleitet, ihm zeigt, wie man es 
macht, wie man mit den Dingen richtig und sachgemäß umgeht, wie man auch mit 
schwierigen Aufgaben zurechtkommt. Der Vater vermittelt dem Sohn sein eigenes 
Wissen und Können, und darin den großen Schatz der Erfahrung, den die Vergan- 
heit der Gegenwart überliefert hat. Diese Vergangenheit steht dem Sohn im Vater 
gegenüber und ist ihm durch den Vater zu eigen geworden. Was in seiner kleinen 
oder großen Welt bis jetzt geschah, was sich an Weisheit im Verkehr mit den Men- 
schen und an Können im Umgang mit den Dingen angesammelt hat, das gab der 
Vater seinem Sohn, neidlos und ohne Vorbehalt. So ist dieser fähig geworden, das 
Leben nun selbst zu führen, selbständig und doch als der Sohn seines Vaters, als der 
er zu dem geworden ist, was er ist. 

Denn nicht einem Fremden hat der Vater sein Bestes übergeben. Es ist sein Sohn, 
Fleisch von seinem Fleisch. Vom Vater hat der Sohn den Ursprung, hat er das Leben. 
Voller Stolz, aber auch voller Staunen blickt der Vater auf seinen Sohn; es ist ein 
unausdenkbares Wunder, daß er sich selbst in ihm als einen anderen erblickt, sein 
Ebenbild, in dem er sich wiedererkennt, und das doch eigenes Leben und selbständige 
Entschlußkraft besitzt. Alles ist gleich und doch wieder neu und einmalig. Es ist, als 
ob sein eigenes Dasein im Sohn sich über sich hinaus erstrecke in jene Zukunft, da 



Vater und Sohn 27 

er selbst nicht mehr in dieser Welt sein wird. Denn der Sohn wird das Werk weiter- 
führen; er wird zur Erfüllung bringen, was der Vater nicht mehr erreichen konnte. 
Durch ihn wird der Vater das sein, was er in den Tagen der eigenen Jugend als 
Krönung seines Lebens vor sich sah und was er dann doch nicht ins Werk setzen 

konnte. 
So steht diese seine eigene Jugend mit ihren unerschöpflichen Möglichkeiten im 

Sohn leibhaftig vor ihm. Dieser ist seine Hoffnung. Dieses frische, junge Leben, das 
all seine Möglichkeiten noch vor sich hat wie der blühende Baum in der Frühe des 
Jahres, ist seine eigene Zukunft. So hat es der Vater schon von Anfang an emp- 
funden, als er dem Sohn die noch ungelenke Hand führte. Nicht im eigenen Leben 
allein rundet sich sein Dasein, das spürt er; sondern das Leben dieses Sohnes gehört 
als Versprechen, als Hoffnung, als einstige Erfüllung nicht weniger zu ihm selbst. 
Und doch ist das Leben des Sohnes zugleich wieder ein Anfang, ein Neues, das 
zuvor nicht da war, und darin ihm gleich und ebenbürtig. 

Darum umschließt ein unsagbares Band der Liebe diese beiden Hände, diese 
beiden Schicksale zu einer unverbrüchlichen Einheit. Es ist eine starke, männliche 
Liebe, still und selbstverständlich, ohne viele Worte. Erst durch solche Liebe voll- 
endet sich die Vaterschaft des Vaters. In seinem Sohn kommt er zu sich selbst und 
geht zugleich über sich hinaus. In ihm erlebt er jetzt schon die Zukunft, sieht er sich 
weiterwirken hinab den unüberschaubaren, weiten Gang der Jahrhunderte. Wenn 
einst sein Besitz als Erbe an den Sohn übergeht, so gerät er wohl in andere, aber 

nicht in fremde Hände. 

... und sein Sohn 

Der Sohn aber schaut auf zum Vater. Dieser verkörpert für ihn alles Wissen 
und alles Können. Seine Weisheit weiß Rat in jeder Lage; seine Kraft bringt Hilfe in 
jeder Not. Im Blick auf den Vater wächst der Sohn zu sich selbst heran, nimmt er 
Besitz von der Welt. Vom Vater lernt er, was nottut, um das Leben stark und groß 
zu führen. Unwillkürlich auf ihn und sein Tun schauend, liest er alle lebensnotwen- 
digen Fertigkeiten von dessen Händen ab. Der Vater war und ist das Ideal, dem der 
Sohn wie selbstverständlich und ohne nachzudenken zustrebt. Wie der Vater im 
Sohn seine eigenen Möglichkeiten gespiegelt sieht, so erschaut sich der Sohn im 
Vater als den, der er einmal sein will und sein wird. In ihm zeichnet sich die eigene 
künftige Idealgestalt ab. Alle eigenen Möglichkeiten erscheinen ihm durch den 
Vater: er will einmal auch so groß, so erwachsen, so tatkräftig und erfolgreich sein 
wie jener. Er ist stolz, einen solchen Vater zu besitzen, den einzigen und unver- 
gleichlichen, neben dem es keinen zweiten gibt; stolz auch, wenn er an seiner Arbeit 

schon teilnehmen darf und glauben kann, er sei bereits eine Hilfe für ihn. 

Das ist seine wortlose Antwort auf die Liebe des Vaters. Von dieser weiß er sich 
umhüllt und in ihr sicher geborgen. Ohne diese vertrauende Zuversicht vermöchte 
das schwache Menschenkind die ersten Schritte hinaus in die gefährliche Welt nicht 
zu wagen. Aber im Blick auf den Vater weiß der Sohn, daß das Leben sich meistern 
läßt. Wie der Vater durch sein Schenken sich als Vater vollendet, so der Sohn als 
Sohn durch sein Empfangen und durch seine Bereitschaft, das Werk des Vaters zu 



28 August Brunner 

übernehmen und in seinem Geiste weiterzuführen. Denn alles, was er ist und je 
werden kann, gründet in seinem Dasein. Dieses aber hat ihm der Vater geschenkt. 
Als Einheit treten beide der Welt gegenüber. Ihre Ehre ist nur eine; vom Vater 
erstrahlt sie auf den Sohn, von diesem zurück auf den Vater. Im Sohn wird der 
Vater, im Vater der Sohn mitbetroffen. Wenn sie zusammen durch die Felder 
gehen, auf denen die Ernte heranreift, wenn Vater und Sohn in der Werkstatt 
zusammen an der Arbeit sind, dann ist das ihre gemeinsame Sache und in ihr 
gehören sie unverbrüchlich zusammen, im Gleichklang ihrer Herzen. Nicht Zwang, 
nicht Eigennutz verbindet sie, sondern das tiefe, wenn auch unausgesprochene und 
nicht in Worte zu fassende Bewußtsein der Zusammengehörigkeit, des einen Schick- 
sals, der Verbundenheit im Sein. Gegenseitig sich erfüllend, sich bestätigend, begeg- 
nen sie sich wie Vergangenheit und Zukunft in der einen vollendeten Gegenwart; 
sind sie, was sie sind, durch-einander, mit-einander und für-einander. In solchen 
Augenblicken erfahren sie ihre Gemeinsamkeit als grundlegend, als das, woraus sie 
leben. Und sie könnten sagen: Was mein ist, ist auch dein; und was dir gehört, 
besitze ich auch. 

Das ewige Urbild 

Es ist ergreifend, daß der Herr das letzte Geheimnis der Gottheit, des inneren 
Lebens und der ureigensten Haltung des unendlichen Daseins durch das schlichte 
und alltägliche Verhältnis zwischen einem echten menschlichen Vater und seinem 
Sohn veranschaulichen wollte. Nicht nach hohen und außergewöhnlichen Worten, 
nicht zu überwältigenden und seltsamen Ereignissen griff er, um das Tiefste, sozu- 
sagen die Herzmitte des glühenden und wogenden göttlichen Lebens uns in etwa 
nahezubringen, sondern zu diesem Schlichten und Gewöhnlichen, das wir jeden 
Tag vor uns haben, von dessen Sinn und Fülle jede Generation noch irgend etwas 
an sich selbst erfährt. Und doch ist ein großer Unterschied zwischen seinem und 
unserem Sprechen von der unsagbaren Wirklichkeit des göttlichen Lebens. Denn 
er spricht nicht wie wir, aus weitem Abstand und ohne eigene Anschauung kindlich 
stammelnd, sondern als der, der am Herzen des Vaters ruht (Joh 1,18). Es gibt also 
offenbar kein besseres Bild, keine weniger unvollkommene Andeutung des Unbe- 
greiflichen als dieses Einfache und Unauffällige. Seitdem umstrahlt ein Abglanz 
des Göttlichen dieses menschliche Urverhältnis und muß uns mit Ehrfurcht und mit 
dem Bewußtsein hoher Verantwortung erfüllen. Es ist nicht auszumachen, was das 
Verhältnis zwischen Vater und Sohn durch die christliche Offenbarung an Zartheit 
und Innigkeit gewonnen hat. Wir wissen nunmehr: das Große, das Herrliche und 
Vollendende ist nicht im Auffallenden und Blendenden zu suchen, sondern in der 
angestrebten Vollendung und Erfüllung des Schlicht-Menschlichen. Denn gerade 
dieses wurzelt in den Abgründen göttlichen Geheimnisses. Nur wenn wir den 
Aufgaben gerecht werden, welche diese allgemein menschlichen Beziehungen uns 
stellen, dürfen wir hoffen, Gott irgendwie ähnlich zu werden und selbst zur Erfül- 
lung zu gelangen. Eine Lehre, die für unsere Zeit, die das echt Menschliche gering- 
zuschätzen und zu übersehen in Gefahr ist, weil sie sich an den Sachen, an dem 
Hergestellten vergafft hat, besonders notwendig und heilsam ist. 



Vater und Sohn 29 

Der Einziggeborene ... 

Im Johannesevangelium steht der Sohn in übermenschlicher Größe vor uns, bis 
hinein in sein Leiden und seinen Tod. Nie in der Geschichte begegnen wir einem 
Menschen, der so voll, so abgerundet er selbst ist, der seine Wesensgestalt so bis zum 
Rande erfüllt. Er spricht aus Eigenem, nicht mit übernommenen Formeln, nicht das, 
was man in solchen Fällen allgemein sagt. Aus jedem Wort und jeder Tat leuchtet 
die Einmaligkeit und Ursprünglichkeit dieses Menschen überzeugend hervor. Dabei 
ist alles so ungewollt, so ohne Anstrengung und Aufwand, so selbstverständlich und 
so schlicht menschlich. Aber gerade dieser überragende Mensch, dieser unabhängige, 
furchtlos selbständige Mensch hat keinen anderen Ehrgeiz, als das zu tun, was der 
Vater ihm zeigt (Joh 6,19), nur die Worte zu sprechen, die der Vater ihm zu spre- 
chen aufgibt (Joh 12,49). Er will sich keiner eigenen Lehre rühmen, nicht •von sich 
aus reden" (Joh 7,18), sondern die Lehre des Vaters vortragen (Joh 7,16). Über- 
haupt kann und will er nichts aus sich, aus eigener Willkür tun (Joh 5,30). Er lebt 
nicht für die eigene Ehre (Joh 8,50) und ist nicht ängstlich darum besorgt, in allem 
und durch alles sich selbst bestätigt zu finden. Er lebt nur für die Ehre des Vaters 
und weiß in unverbrüchlichem Vertrauen das eigene Schicksal bei ihm aufgehoben. 

Er wählt sich die Jünger nicht nach eigenem Gutdünken und eigenem Menschen- 
urteil, das ihm vielleicht schon früh den unehrlichen Charakter eines Judas oder 
den übereilten und dann rasch zusammenbrechenden Mut eines Petrus enthüllt 
hatte, sondern nimmt die zu seinen Gefährten, die der Vater ihm gibt (Joh 17,6). 
Auch erachtet er es nicht als sein gutes Vorrecht, unter diesen Gefährten die ersten 
Plätze im Reich Gottes zu verteilen, sondern läßt darüber den Vater bestimmen 
(Mt20,23). 

Er will nichts anderes sein als der Blick, der unablässig auf den Vater gerichtet 
ist. Seine Hand wird gleichsam vom Vater geführt (Joh 5,30,20 f.). Auf ihn schaut 
er, wenn wir so sagen dürfen, mit ehrfürchtigem Stolz. Denn im Vater erscheint ihm 
die unendliche Fülle und der Glanz göttlicher Schönheit, so daß er sich jubelnd an 
sein Herz wirft, sich selbst vergessend (Mt 11,25). Und wenn das Ende seines 
irdischen Lebens gekommen ist, dann rühmt er sich nicht seiner eigenen Leistungen, 
seiner Einsichten und mutigen Taten. Sein Lebenswerk will nur dies gewesen sein, 
das Werk vollendet zu haben, das ihm der Vater zu tun aufgetragen hatte, und so 
den Vater verherrlicht zu haben (Joh 17,4 ff.). Denn er empfindet die Ehre des 
Vaters als seine eigene. Er ist nur Hingabe an den Vater, eins mit ihm in ununter- 
brochener Zwiesprache, in stetigem Gewärtigsein seines Winkes (Joh 8,29); aber 
nicht wie Knecht und Magd, die auf die Gnade und das Erbarmen ihres Herrn an- 
gewiesen sind (Ps 123 [122]), sondern aus der liebenden Verbundenheit des Einzigen 
Sohnes. Aus dieser Verbundenheit lebt er; den Willen des Vaters zu tun, ist ihm 
so nötig, so unentbehrlich wie Speise und Trank (Joh 4,34; 6,38). Im Urteilen 
(Joh 5,24) wie im Unternehmen (Joh 5,12) mit dem Vater vollkommen einig, ist 
er es auch in seinem ganzen Sein. Er strebt nicht danach, sich dem Vater gegenüber 
als unabhängig, als ursprünglich zu behaupten und etwas zu können, was der Vater 
nicht vermag. Er kann und will nur besitzen, was auch des Vaters Eigentum ist; er 



30 August Brunner 

ist der Erbe (Hebr 1,2; Rom 8,17), und er ist nur als Erbe, als der, der alles (Mt 11, 
27; Joh 16,15) vom Vater erhält. Sein Ehrgeiz geht auf nichts anderes, als Bild, Dar- 
stellung und Abglanz des Vaters zu sein (Hebr 1,3). Er ist das Wort, aber das Wort, 
das nur Wort ist; und da das Wort, soweit es Wort ist, den Sprechenden aussagt und 
offenbart, so ist er als das reine, ewige Wort das Ausgesprochensein des Vaters, 
dessen vollkommener Gegenüber. Als dieser ist er zugleich das Hören dieses Wortes 
durch das fraglose und wesenhafte Einvernehmen mit dem Vater (Joh 1,1 ff.; 5,30). 
So fallen hier das Wort und das Hören des Wortes, ohne das ein Wort sich nicht 
ganz als Wort verwirklicht, in eins zusammen. Kurz, als Person ist er nur Sohn und 
sonst nichts, nur vom Vater her und zum Vater hin (Joh 1,1 ff.). 

So innig und vollkommen ist dieser Sohn der Sohn seines Vaters, daß er ihn un- 
vermindert widerspiegelt. Wer ihn sieht, sieht zugleich auch den Vater (Joh 14,9). 
So muß es sein. Sohn besagt ja wesentlich Hinweis auf den Vater, ohne den niemand 
Sohn wäre, ohne den dieser Sohn, der nur Sohn ist, nichts wäre. So kann er nur 
bestehen als die vollkommene Darstellung des Vaters, als die lebendige Familien- 
ähnlichkeit. Wer nicht den Vater in ihm und durch ihn sieht, der hat ihn auch nicht 
als Sohn erkannt und ihn darum vollständig verkannt (Joh 8,19,42; 15,23; 16,3). 
Denn neben dem Sohnsein bleibt ihm nichts, wie der Vater nur ist als der Vater 

dieses Sohnes. 
Gerade dadurch aber ist er er selbst, diese überragende, unvergleichliche Selb- 

ständigkeit, die durch seine Menschheit durchleuchtet, diese einmalige und unüber- 
treffliche Geschlossenheit und Unabhängigkeit, ist er vollendet das, was wir Person 
nennen. Und er ist es ohne Anstrengung, ja ohne Absicht, gleichsam nebenher als 
Ausfluß seiner Hingabe an den Vater. Sein als Bezug auf den Ursprung, Selbstän- 
digkeit in der Vollendung der Hingabe, Einmaligkeit und Neuheit als Abbild, 
dies scheinbar Widersprechende liegt beschlossen in dem, der nichts ist als Sohn, der 
ewige Sohn dessen, der nur Vater ist. In der irdischen Sohnschaft leuchtet ein fernes 
und oft verzerrtes Abbild dieser reinen Sohnschaft auf; denn nirgendwo vereinen 
sich wie hier Sein von einem andern her und Selbständigkeit, Empfangen und eige- 
ner Besitz, Ursprung von einem andern und Selbstsein. 

. . . und sein Vater 

In Gott geschieht also im Glanz vollkommener Reinheit ewig dieses Wunder, das 
der irdische Vater an seinem Sohn erlebt, Ursprung zu sein eines andern, der doch 
nur Abglanz ist, das Staunen über die Wiederholung in einem Neuen und Selb- 
ständigen, die jubelnde Bejahung des Sohnes als Sohn, die selbstlose Anerkennung 
seines Eigenseins in Selbständigkeit, obschon man ihm alles gegeben, der Jubel über 
dieses Unsagbare: •Dieser ist mein vielgeliebter Sohn!" (Mt 3,17; 17,5; 2 Petr 1,17). 
Der Vater ist Urquell, der nur besteht als Überfließen, Besitzender nur als der alles 
Verschenkende, ewiger Anfang in der neidlosen Anerkennung der Ebenbürtigkeit 
seines Sohnes. Er ist Vater und sonst nichts, aber Vater als die Fülle und mehr als 
Fülle dessen, was dieses Wort besagt. 

Hier ist der Vater, der sich nichts vorbehält; der nicht meint, nur dadurch Vater 
seines Sohnes zu bleiben, daß er etwas vor ihm verbirgt, um etwas vor ihm voraus- 



Vater und Sohn 31 

zuhaben. Er zeigt ihm alles, was er tut (Joh5,20; Mt 11,27). Zeigen, das bedeutet 
Anruf zum Mittun, aber bei Wahrung der Selbständigkeit. Das Eingehen auf den 
Anruf erfolgt aus eigener Freiheit; es vollzieht sich in einer Atmosphäre der Ver- 
trautheit, der Anerkennung und des Miteinander. Alles Tun des Vaters ist Zusam- 
menwirken mit dem Sohn (Joh 5,19). Tote zu erwecken und Leben zu spenden, jene 
Taten, die immer und überall als das unveräußerliche Vorrecht der Gottheit galten, 
teilt er dem Sohn mit (Joh 5,21). Ja er gibt ihm die göttliche Lebendigkeit, im Alten 
Bund das Zeichen des wahren Gottes, so zu eigen, daß der Sohn wie der Vater das 
Leben in sich selbst, für sich zu eigen hat (Joh 5,26). Er tritt für den Sohn wie für 
sich selbst durch Zeugnis und Wundertaten ein (Joh 5,36). Alle sollen den Sohn 
ebenso ehren wie sie den Vater ehren; ja sie sollen nicht meinen, ihn besser zu ehren, 
wenn sie dem Sohn weniger geben als ihm (5,23); denn im Sohn beleidigen sie den 
Vater. Der Vater nimmt sich der Anliegen seines Sohnes so an als wären es seine 
eigenen, so daß der Sohn, von der Sorge um sich gleichsam ledig, sich ungeteilt der 
Sache des Vaters widmen kann. Das Vertrauen des Vaters auf die Gesinnung des 
Sohnes ist so tief und so ohne jeden zweifelnden Vorbehalt, daß er ihm das Gericht 
über die Welt ganz überläßt, wissend, daß der Sohn aus dem Geist urteilt, den er 
vom Vater empfangen hat; darum wird das Urteil genau so ausfallen, als hätte er 
es selbst gefällt (Joh 5,30). Sogar die Macht, die Gottheit weiterzuschenken, teilt 
er dem Sohne mit (Joh 16,14), der nun, als Empfangender schenkend, mit dem als 
Ursprung schenkenden Vater den Heiligen Geist aussendet, das Empfangen in Per- 
son, die selbstlose Anerkennung der Schenkenden, die jubelnde Wendung durch 
den Sohn zurück zum Vater, so daß sich in diesem der heilige, der göttliche Flam- 
menkreis ewigen Lebens beglückend schließt (Joh 15,26; 16,13 ff.). 

Vater, Sohn und Geist sind füreinander vollkommen durchsichtig, ohne dunklen 
Rest, ohne Vorbehalt, so wie die Liebe es erheischt und nur die unendliche Liebe es 
bewirkt. In diesem vertrauten Wissen um einander erfährt sich jede der göttlichen 
Personen in ihrer einmaligen Eigenart bestätigt und anerkannt. Daraus erhebt sich 
der ewige Jubel erfüllter Seligkeit. Denn was der Mensch vergebens erstrebt, weil 
es allein ihn seiner Einsamkeit entreißen könnte, und was er zugleich nicht ertrüge, 
weil es ihn bloßstellte, das ist hier ewige, erfüllte Wirklichkeit, daß Selbstbewußt- 
sein und Sein für andere sich vollkommen decken und nur durch-einander bestehen. 
Das läßt keinen Platz, weder für einsame Verlorenheit noch für entwürdigende 
Preisgabe; denn Vertrauen und Offenheit entsprechen sich von allen Seiten aufs 
genaueste. 

Dreifaltigkeit 

Ein heiliges und inniges Mit- und Ineinander in reiner Geistigkeit, wodurch jede 
der drei Personen das ist, was sie ist: als diese Gemeinschaft hat sich Gott geoffen- 
bart. Er hat dafür jenes menschliche Verhältnis von Vater und Sohn gewählt, das 
seinem Wesen nach Personen ähnlichster Art und größter Vertrautheit meint, mögen 
sich diese Wesenszüge im menschlichen Bereich auch oft genug nur verzerrt darstel- 
len. Die göttlichen Personen sind unverwechselbar voneinander verschieden durch die 
Art, göttlich zu sein, die eine und selbige Göttlichkeit ursprünglich besitzend und 



82 August Brunner 

schenkend, oder sie empfangend und weitergebend, schließlich sie empfangend und 
durch den Sohn zum Vater zurückgebend. Hier stehen Schenken und Vermitteln 
und Empfangen, die großen und grundlegenden Verhaltensweisen von Personen, 
in ihrer Reinheit da. Hier ist die Gabe nur Gabe und sonst nichts, aber sie ist es in 
letzter Vollendung. 

Schon im menschlichen Bereich unterscheidet sich die Gabe dadurch vom Lohn, 
daß man sich selbst mit der äußeren Gabe irgendwie mitschenkt. Während der Lohn 
als solcher keine persönlichen Bande knüpft, ist die Gabe nur dadurch und insoweit 
Gabe, als man sich selbst nicht vorenthält. Hier aber ist die Gabe nichts anderes als 
der Gebende und der Empfangende; sie ist eins mit dem Schenken, Vermitteln und 
Empfangen! Das Sein der göttlichen Personen geht in diesen personhaften Taten 
ganz auf. Darum besteht zwischen ihnen die Einheit der gleichen und einen Gött- 
lichkeit; darum durchdringen sie sich in gegenseitiger Liebe bis zum Ursprung ihres 
Daseins. Zwischen Geschöpfen ist solches bis zum Ursprung des Seins reichendes und 
ihn umfassendes Schenken und Empfangen nicht möglich; denn sie haben ihren 
eigenen Ursprung ja nicht in ihrer Hand; er liegt immer vor all ihrem Tun. Darum 
bleiben sie auch in ihrer größten Liebe nicht nur zwei Personen, sondern zwei in 
ihrem Ursprung voneinander unabhängige und getrennte und darum zwei verschie- 
dene Menschen artgleicher Natur. Ihre Liebe erreicht nie den Ursprung des anderen, 
weil sie den eigenen Ursprung nicht mitzuschenken imstande ist. 

Hier hingegen ist jede Mitteilung liebende Hingabe ohne jeden Vorbehalt; keiner 
kann und will etwas für sich allein sein ohne die anderen. Darum sind hier Vater- 
schaft und Sohnschaft rein und vollendet; da ist Empfangen nicht minder groß als 
Geben. Und alle drei sind so füreinander und ineinander, wie ein irdischer Vater 
und sein Sohn, wenn sie zur höchsten Erfüllung ihres Wesens kämen, wie die 
menschliche Liebe, die in unaufhebbarer Zweiheit aus ihrem Wesen zum Einssein 
hinstrebt, es uns von ferne ahnen läßt. Alle drei sind gleich herrlich, gleich ewig, 
gleich göttlich in der Einheit ihrer glühenden Liebe, durch die sie ineinander, mit- 
einander, füreinander leben als der Eine Gott. 

Es ist darum nur ein anderer Ausdruck für das Vater-Sohn-Verhältnis, wenn 
Johannes schreibt: •Denn Gott ist Liebe" (1 Joh 4,8). Der Ursprung von allem und 
das Ziel, das uns ruft, ist das Füreinander in der Verschiedenheit, von dem das 
irdische Verhältnis von Vater und Sohn ein ferner, schwacher Abglanz ist. Das im 
Menschen meist so fragliche und oft so belastete und belastende Zueinander von 
Vätern und Söhnen: in Gott ist es vollkommen, beglückend und ewig gelöst. Der 
Sohn ruht ewig an der Brust des Vaters (Joh 1,18), und beide vereint ein heiliger 
Geist ungetrübten Einverständnisses, zartester Anerkennung und selbstlosen Frei- 
gebens zu eigener Selbständigkeit, die wiederum dem ungestörten Einklang in Er- 
kennen und Wollen keinen Abtrag tut, sondern ihm erst das Beseligende verleiht. 
Die Einheit Gottes ist nicht Untergang aller Unterschiede in der Nacht der Bewußt- 
losigkeit, sondern die lichte Durchsichtigkeit und anerkennende Durchdringung, das 
vollkommene Sichineinssetzen untereinander bis ins Allerletzte durch die Liebe (Joh 
17,21,10). Was die irdische Liebe erstrebt und doch nie erreicht, vollkommen eins 
zu werden bei ungeminderter, ja gesteigerter Zweiheit, als zwei doch nur eins 



Vater und Sohn 33 

zu sein in einem Leben von einem gemeinsamen geistigen Mittelpunkt aus, das ist 
hier ewige, unendliche Wirklichkeit. 

Eine Wirklichkeit, die naturhaft und geschichtlich zugleich ist und darum beide 
Arten, zu sein, unendlich übersteigt. Denn einerseits macht es das Wesen Gottes aus, 
Liebe zwischen den drei Personen zu sein: •Gott ist Liebe" (1 Joh4,8), anderseits 
ist diese Liebe zugleich frei, personhaft, nicht auferlegt wie den Geschöpfen ihre 
Natur. Ja sie ist so frei und so personhaft, daß in diesen ihren Beziehungen die 
drei Personen wesen. Für dieses unendliche Geheimnis ist darum gerade das Ver- 
hältnis zwischen Vater und Sohn eine gute, wenn auch unvollkommene Darstellung. 
Denn dieses ist zunächst naturhaft, wird aber durch die geistigen Beziehungen, die 
sich darauf aufbauen, vom Geschichtlichen durchdrungen und verwandelt. Wie weit 
ein Vater wirklich die Vaterschaft, ein Sohn die Sohnschaft verwirklicht, hängt weni- 
ger von der naturhaften Grundlage als von dem persönlichen freien Bemühen der 
beiden ab; sie gestalten frei ihr gegenseitiges Verhältnis und werden daran selbst 
zu dem, was sie als Menschen sind. 

Wenn aber das die Welt und unser Schicksal trägt, Väterlichkeit, Sohnschaft und 
verbindender Geist, reines Schenken, empfangendes Weitergeben und reines Emp- 
fangen, also die grundlegenden Verhaltensweisen des personhaften Seins1, dann 
müssen auch für uns als personhaft Seiende diese Verhaltensweisen der Weg zur 
Vollendung ein. Das Ziel ist nicht die Verschmelzung mit irgendeinem unbewußten 
Absoluten, nicht der Rückfall ins Nichts. Darum ist auch der Weg zum Ziel nicht 
das Gewährenlassen des Unterpersönlichen in uns, sondern die Übung der Selbst- 
losigkeit, die zu schenken wie zu empfangen weiß, die nur durch die Anerkennung 
der anderen sich selbst vollendet und darin auch die Angst um sich selbst überwin- 
det. Nicht zufällig ist selbstlose Nächstenliebe die höchste Tugend, die allem andern 
den Wert verleiht und ohne die alles Getue nur wie eine hohltönende Schelle ist 
(1 Kor 13). Nur in der Gesinnung der schenkenden Selbstlosigkeit kommen wir ins 
Einvernehmen mit Gott, der Vater, Sohn und Heiliger Geist ist, nehmen wir die 
Haltung ein, die das Wesen, das Herz Gottes ausmacht, und werden wir uns hei- 
misch fühlen können, wenn wir in diesen Strom der Liebe eintreten dürfen. Vater 
und Sohn, das ist Geöffnetsein füreinander. Nur im Empfangen und Schenken, im 
Empfangen zuerst • denn zuerst sind wir Söhne und bleiben es ewig Gott gegen- 
über • werden wir wahre Menschen. Der in sich verschlossene und sich verwei- 
gernde Mensch verfehlt sich selbst. Er würde ja sogar das himmlische Leben, das 
selbstlos liebende Gemeinschaft mit diesen göttlichen Personen und durch sie mit 
den Erwählten ist, als eine empörende Zumutung empfinden; denn ihm wäre, als 
müßte er sich selbst aufgeben, und voller Angst würde er davor zurückweichen in 
die eisige Einsamkeit und in den Selbstverlust der Hölle. Wer aber durch den Geist 
die Sohnschaft empfangen hat und aus ihrer Haltung lebt, als ein immerwährendes 
Schauen auf den Vater und ein liebendes Verlangen, seine Sinnesart zu hegen und 
seinen Willen zu tun, der wird als Sohn auch die unendliche Väterlichkeit dieses Va- 
ters erfahren und sich darin beglückt zu Hause und geborgen fühlen für alle Ewigkeit. 

1 A. Brunner, Glaube und Erkenntnis. München  1951. Kap.  3:  Offenbarung und 
Glaube als Geben und Empfangen. 




