Vater und Sohn

Zum Geheimnis der Heiligen Dreifaltigkeit

Von August Brunner SJ, Minchen

»Der Vater liebt den Sohn und zeigt ihm alles, was er selbst tut*. Mit diesen
Worten beschreibt der Herr im Johannesevangelium (Joh 5,20) die Bezichung zwi-
schen sich und dem himmlischen Vater. Es ist ein schlichtes Bild, voll wunderbarer
Vertrautheit und Menschlichkeit. Doch gerade dieses Bild und die weiteren Aus-
sagen itber Vater und Sohn, die sich in dem gleichen Kreis des Gewdhnlichen und
immer wieder uns Begegnenden halten, sollen uns nach der Absicht Christi durch
seine Menschheit hindurch einfithren in das innere Leben Gottes.

Denken wir also zundchst an das Verhailtnis eines irdischen Vaters zu seinem Sohn
in den verschiedenen Lebenslagen, so, wie es damals war, als Familienleben und
Berufsarbeit sich nicht, wie meist heute, an verschiedenen Stitten abspielten, son-
dern in einem bauerlichen oder handwerklichen Betrieb eine Einheit bildeten. Solche
Verhiltnisse standen den ersten Hoérern des Jesus-Wortes ja vor Augen. Selbst
die hohere Bildung empfing der Sohn reicher Eltern gewShnlich im Hause. In der
Familie wuchs er auch in seine zukiinftige Aufgabe im 6ffentlichen Leben hinein,
indem er das Wirken seines Vaters Tag um Tag mit ansah und die Gesprache dar-
aber anhorte.

Der irdische Qater . ..

Zur Kennzeichnung seines himmlischen Vaters kniipft also der Herr an das Bild
eines irdischen Vaters an, der seinen jungen Sohn anleitet, ihm zeigt, wie man es
macht, wie man mit den Dingen richtig und sachgemifl umgeht, wie man auch mit
schwierigen Aufgaben zurechtkommt. Der Vater vermittelt dem Sohn sein eigenes
Wissen und Kénnen, und darin den groflen Schatz der Erfahrung, den die Vergan-
heit der Gegenwart iiberliefert hat. Diese Vergangenheit steht dem Sohn im Vater
gegenitber und ist ihm durch den Vater zu eigen geworden. Was in seiner kleinen
oder groflen Welt bis jetzt geschah, was sich an Weisheit im Verkehr mit den Men-
schen und an Kénnen im Umgang mit den Dingen angesammelt hat, das gab der
Vater seinem Sohn, neidlos und ohne Vorbehalt. So ist dieser fihig geworden, das
Leben nun selbst zu fithren, selbstindig und doch als der Sohn seines Vaters, als der
er zu dem geworden ist, was er ist.

Denn nicht einem Fremden hat der Vater sein Bestes iibergeben. Es ist sein Sohn,
Fleisch von seinem Fleisch. Vom Vater hat der Sohn den Ursprung, hat er das Leben.
Voller Stolz, aber auch voller Staunen blickt der Vater auf seinen Sohn; es ist ein
unausdenkbares Wunder, dafl er sich selbst in ihm als einen anderen erblickt, sein
Ebenbild, in dem er sich wiedererkennt, und das doch eigenes Leben und selbstindige
EntschluBBkraft besitzt. Alles ist gleich und doch wieder neu und einmalig. Es ist, als
ob sein eigenes Dasein im Sohn sich iiber sich hinaus erstrecke in jene Zukunft, da



Uater und Sohn 27

er selbst nicht mehr in dieser Welt sein wird. Denn der Sohn wird das Werk weiter-
fithren; er wird zur Erfiillung bringen, was der Vater nicht mehr erreichen konnte.
Durch ihn wird der Vater das sein, was er in den Tagen der eigenen Jugend als
Krénung seines Lebens vor sich sah und was er dann doch nicht ins Werk setzen
konnte.

So steht diese seine eigene Jugend mit ihren unerschdpflichen Méglichkeiten im
Sohn leibhaftig vor ihm. Dieser ist seine Hoffnung. Dieses frische, junge Leben, das
all seine Moglichkeiten noch vor sich hat wie der blihende Baum in der Frithe des
Jahres, ist seine eigene Zukunft. So hat es der Vater schon von Anfang an emp-
funden, als er dem Sohn die noch ungelenke Hand fithrte. Nicht im eigenen Leben
allein rundet sich sein Dasein, das spiirt er; sondern das Leben dieses Sohnes gehort
als Versprechen, als Hoffnung, als einstige Erfi)lung nicht weniger zu ihm selbst.
Und doch ist das Leben des Sohnes zugleich wieder ein Anfang, ein Neues, das
zuvor nicht da war, und darin ihm gleich und ebenbiirtig.

Darum umschlieft ein unsagbares Band der Liebe diese beiden Hénde, diese
beiden Schicksale zu einer unverbriichlichen Einheit. Es ist eine starke, minnliche
Liebe, still und selbstverstindlich, ohne viele Worte. Erst durch solche Liebe voll-
endet sich die Vaterschaft des Vaters. In seinem Sohn kommt er zu sich selbst und
geht zugleich {iber sich hinaus. In ihm erlebt er jetzt schon die Zukunft, sieht er sich
weiterwirken hinab den uniiberschaubaren, weiten Gang der Jahrhunderte. Wenn
einst sein Besitz als Erbe an den Sohn iibergeht, so gerdt er wohl in andere, aber
nicht in fremde Hénde.

... und sein Sohn

Der Sohn aber schaut auf zum Vater. Dieser verkdrpert fiir ihn alles Wissen
und alles Kénnen. Seine Weisheit weifl Rat in jeder Lage; seine Kraft bringt Hilfe in
jeder Not. Im Blick auf den Vater wichst der Sohn zu sich selbst heran, nimmt er
Besitz von der Welt. Vom Vater lernt er, was nottut, um das Leben stark und grof}
zu fithren. Unwillkirlich auf ihn und sein Tun schauend, liest er alle lebensnotwen-
digen Fertigkeiten von dessen Hénden ab. Der Vater war und ist das Ideal, dem der
Sohn wie selbstverstindlich und ohne nachzudenken zustrebt. Wie der Vater im
Sohn seine eigenen Moglichkeiten gespiegelt sieht, so erschaut sich der Sohn im
Vater als den, der er einmal sein will und sein wird. In ihm zeichnet sich die eigene
kiinftige Idealgestalt ab. Alle eigenen Maoglichkeiten erscheinen ihm durch den
Vater: er will einmal auch so gro}, so erwachsen, so tatkraftig und erfolgreich sein
wie jener. Er ist stolz, einen solchen Vater zu besitzen, den einzigen und unver-
gleichlichen, neben dem es keinen zweiten gibt; stolz auch, wenn er an seiner Arbeit
schon teilnehmen darf und glauben kann, er sei bereits eine Hilfe fiir ihn.

Das ist szine wortlose Antwort auf die Liebe des Vaiers. Von dieser weil} er sich
umhiillt und in ihr sicher geborgen. Ohne diese vertrauende Zuversicht verméchte
das schwache Menschenkind die ersten Schritte hinaus in die gefidhrliche Welt nicht
zu wagen. Aber im Blick auf den Vater weif} der Sohn, dafl das Leben sich meistern
1aBt. Wie der Vater durch sein Schenken sich als Vater vollendet, so der Sohn als
Sohn durch sein Empfangen und durch seine Bereitschaft, das Werk des Vaters zu



28 August Brunner

libernehmen und in seinem Geiste weiterzufithren, Denn alles, was er ist und je
werden kann, griindet in seinem Dasein. Dieses aber hat ihm der Vater geschenkt.
Als Einheit treten beide der Welt gegeniiber. Ihre Ehre ist nur eine; vom Vater
erstrahlt sie auf den Sohn, von diesem zuriick auf den Vater. Im Sohn wird der
Vater, im Vater der Sohn mitbetroffen. Wenn sie zusammen durch die Felder
gehen, auf denen die Ernte heranreift, wenn Vater und Sohn in der Werkstatt
zusammen an der Arbeit sind, dann ist das ihre gemeinsame Sache und in ihr
gehoren sie unverbriichlich zusammen, im Gleichklang ihrer Herzen. Nicht Zwang,
nicht Eigennutz verbindet sie, sondern das tiefe, wenn auch unausgesprochene und
nicht in Worte zu fassende Bewufitsein der Zusammengehérigkeit, des einen Schick-
sals, der Verbundenheit im Sein. Gegenseitig sich erfiillend, sich bestitigend, begeg-
nen sie sich wie Vergangenheit und Zukunft in der einen vollendeten Gegenwart;
sind sie, was sie sind, durch-einander, mit-einander und fiir-einander. In solchen
Augenblicken erfahren sie ihre Gemeinsamkeit als grundlegend, als das, woraus sie
leben. Und sie konnten sagen: Was mein ist, ist auch dein; und was dir gehort,
besitze ich auch.

Das ewige Urbild

Es ist ergreifend, daf der Herr das letzte Geheimnis der Gottheit, des inneren
Lebens und der ureigensten Haltung des unendlichen Daseins durch das schlichte
und alltdgliche Verhiltnis zwischen einem echten menschlichen Vater und seinem
Sohn veranschaulichen wollte. Nicht nach hohen und aufergewdhnlichen Worten,
nicht zu tiberwaltigenden und seltsamen Ereignissen griff er, um das Tiefste, sozu-
sagen die Herzmitte des glithenden und wogenden géttlichen Lebens uns in etwa
nahezubringen, sondern zu diesem Schlichten und Gewdhnlichen, das wir jeden
Tag vor uns haben, von dessen Sinn und Fiille jede Generation noch irgend etwas
an sich selbst erfahrt. Und doch ist ein grofler Unterschied zwischen seinem und
unserem Sprechen von der unsagbaren Wirklichkeit des gottlichen Lebens. Denn
er spricht nicht wie wir, aus weitem Abstand und ohne eigene Anschauung kindlich
stammelnd, sondern als der, der am Herzen des Vaters ruht (Joh 1, 18). Es gibt also
offenbar kein besseres Bild, keine weniger unvollkommene Andeutung des Unbe-
greiflichen als dieses Einfache und Unauffillige. Seitdem umstrahlt ein Abglanz
des Gottlichen dieses menschliche Urverhiéltnis und mufl uns mit Ehrfurcht und mit
dem Bewuftsein hoher Verantwortung erfiillen. Es ist nicht auszumachen, was das
Verhiltnis zwischen Vater und Sohn durch die christliche Offenbarung an Zartheit
und Innigkeit gewonnen hat. Wir wissen nunmehr: das Grofle, das Herrliche und
Vollendende ist nicht im Auffallenden und Blendenden zu suchen, sondern in der
angestrebten Vollendung und Erfiillung des Schlicht-Menschlichen. Denn gerade
dieses wurzelt in den Abgriinden géttlichen Geheimnisses. Nur wenn wir den
Aufgaben gerecht werden, welche diese allgemein menschlichen Beziehungen uns
stellen, diirfen wir hoffen, Gott irgendwie dhnlich zu werden und selbst zur Erfal-
lung zu gelangen. Eine Lehre, die fiir unsere Zeit, die das echt Menschliche gering-
zuschidtzen und zu ibersehen in Gefahr ist, weil sie sich an den Sachen, an dem
Hergestellten vergafft hat, besonders notwendig und heilsam ist.



Uater und Sohn _ 29

Der Einziggeborene . ..

Im Johannesevangelium steht der Sohn in iibermenschlicher Grofle vor uns, bis
hinein in sein Leiden und seinen Tod. Nie in der Geschichte begegnen wir einem
Menschen, der so voll, so abgerundet er selbst ist, der seine Wesensgestalt so bis zum
Rande erfiillt. Er spricht aus Eigenem, nicht mit iibernommenen Formeln, nicht das,
was man in solchen Fillen allgemein sagt. Aus jedem Wort und jeder Tat leuchtet
die Einmaligkeit und Urspriinglichkeit dieses Menschen iiberzeugend hervor. Dabei
ist alles so ungewollt, so ohne Anstrengung und Aufwand, so selbstverstindlich und
so schlicht menschlich. Aber gerade dieser iiberragende Mensch, dieser unabhingige,
furchtlos selbstindige Mensch hat keinen anderen Ehrgeiz, als das zu tun, was der
Vater ihm zeigt (Joh 6,19), nur die Worte zu sprechen, die der Vater ihm zu spre-
chen aufgibt (Joh 12,49). Er will sich keiner eigenen Lehre rithmen, nicht ,von sich
aus reden® (Joh 7,18), sondern die Lehre des Vaters vortragen (Joh 7,16). Uber-
haupt kann und will er nichts aus sich, aus eigener Willkiir tun (Joh 5,30). Er lebt
nicht fiir die eigene Ehre (Joh 8,50) und ist nicht dngstlich darum besorgt, in allem
und durch alles sich selbst bestitigt zu finden. Er lebt nur fiir die Ehre des Vaters
und weifl in unverbriichlichem Vertrauen das eigene Schicksal bei ihm aufgehoben.

Er wahlt sich die Jiinger nicht nach eigenem Gutdunken und eigenem Menschen-
urteil, das ihm vielleicht schon frith den unehrlichen Charakter eines Judas oder
den iibereilten und dann rasch zusammenbrechenden Mut eines Petrus enthiillt
hatte, sondern nimmt die zu seinen Gefdhrten, die der Vater ihm gibt (Joh 17,6).
Auch erachtet er es nicht als sein gutes Vorrecht, unter diesen Gefiahrten die ersten
Plitze im Reich Gottes zu verteilen, sondern 138t dariiber den Vater bestimmen
(Mt 20, 23).

Er will nichts anderes sein als der Blick, der unablédssig auf den Vater gerichtet
ist. Seine Hand wird gleichsam vom Vater gefithrt (Joh 5,30,20 f.). Auf ihn schaut
er, wenn wir so sagen diirfen, mit ehrfiirchtigem Stolz. Denn im Vater erscheint ihm
die unendliche Fiille und der Glanz géttlicher Schonheit, so daf er sich jubelnd an
sein Herz wirft, sich selbst vergessend (Mt 11,25). Und wenn das Ende seines
irdischen Lebens gekommen ist, dann rithmt er sich nicht seiner eigenen Leistungen,
seiner Finsichten und mutigen Taten. Sein Lebenswerk will nur dies gewesen sein,
das Werk vollendet zu haben, das ihm der Vater zu tun aufgetragen hatte, und <o
den Vater verherrlicht zu haben (Joh 17,4 ff.). Denn er empfindet die Ehre des
Vaters als seine eigene. Er ist nur Hingabe an den Vater, eins mit ihm in ununter-
brochener Zwiesprache, in stetigem Gewirtigsein seines Winkes (Joh 8,29); aber
nicht wie Knecht und Magd, die auf die Gnade und das Erbarmen ihres Herrn an-
gewiesen sind (Ps 123 [122]), sondern aus der liecbenden Verbundenheit des Einzigen
Sohnes. Aus dieser Verbundenheit lebt er; den Willen des Vaters zu tun, ist ihm
so notig, so unentbehrlich wie Speise und Trank (Joh 4,84;6,38). Im Urteilen
(Joh 5,24) wie im Unternehmen (Joh 5,12) mit dem Vater vollkommen einig, ist
er es auch in seinem ganzen Sein. Er strebt nicht danach, sich dem Vater gegeniiber
als unabhingig, als urspriinglich zu behaupten und etwas zu konnen, was der Vater
nicht vermag. Er kann und will nur besitzen, was auch des Vaters Eigentum ist; er



30 August Brunner

ist der Erbe (Hebr 1,2; Rém 8, 17), und er ist nur als Erbe, als der, der alles (Mt 11,
27; Joh 16,15) vom Vater erhilt. Sein Ehrgeiz geht auf nichts anderes, als Bild, Dar-
stellung und Abglanz des Vaters zu sein (Hebr 1, 3). Er ist das Wort, aber das Wort,
das nur Wort ist; und da das Wort, soweit es Wort ist, den Sprechenden aussagt und
offenbart, so ist er als das reine, ewige Wort das Ausgesprochensein des Vaters,
dessen vollkommener Gegeniiber. Als dieser ist er zugleich das Horen dieses Wortes
durch das fraglose und wesenhafte Einvernehmen mit dem Vater (Joh 1,1 ff.; 5, 30).
So fallen hier das Wort und das Héren des Wortes, ohne das ein Wort sich nicht
ganz als Wort verwirklicht, in eins zusammen. Kurz, als Person ist er nur Sohn und
sonst nichts, nur vom Vater her und zum Vater hin (Joh 1,1 ff.).

So innig und vollkommen ist dieser Sohn der Sohn seines Vaters, daf er ithn un-
vermindert widerspiegelt. Wer ihn sicht, sieht zugleich auch den Vater (Joh 14,9).
So muf es sein. Sohn besagt ja wesentlich Hinweis auf den Vater, ohne den niemand
Sohn wire, ohne den dieser Sohn, der nur Schn ist, nichts ware. So kann er nur
bestehen als die vollkommene Darstellung des Vaters, als die lebendige Familien-
ihnlichkeit. Wer nicht den Vater in ihm und durch ihn sieht, der hat ihn auch nicht
als Sohn erkannt und ihn darum vollstindig verkannt (Joh 8,19,42; 15,23; 16,3).
Denn neben dem Sohnsein bleibt ihm nichts, wie der Vater nur ist als der Vater
dieses Sohnes.

Gerade dadurch aber ist er er selbst, diese itberragende, unvergleichliche Selb-
stindigkeit, die durch seine Menschheit durchleuchtet, diese einmalige und uniiber-
treffliche Geschlossenheit und Unabhingigkeit, ist er vollendet das, was wir Person
nennen. Und er ist es ohne Anstrengung, ja ohne Absicht, gleichsam nebenher als
AusfluB seiner Hingabe an den Vater. Sein als Bezug auf den Ursprung, Selbstin-
digkeit in der Vollendung der Hingabe, Finmaligkeit und Neuheit als Abbild,
dies scheinbar Widersprechende liegt beschlossen in dem, der nichts ist als Sohn, der
ewige Sohn dessen, der nur Vater ist. In der irdischen Sohnschaft leuchtet ein fernes
und oft verzerrtes Abbild dieser reinen Sohnschaft auf; denn nirgendwo vereinen
sich wie hier Sein von einem andern her und Selbstindigkeit, Empfangen und eige-
ner Besitz, Ursprung von einem andern und Selbstsein.

. und sein Uater

In Gott geschieht also im Glanz vollkommener Reinheit ewig dieses Wunder, das
der irdische Vater an seinem Sohn erlebt, Ursprung zu sein eines andern, der doch
nur Abglanz ist, das Staunen @ber dic Wiederholung in einem Neuen und Selb-
stindigen, die jubelnde Bejahung des Sohnes als Sohn, die selbstlose Anerkennung
scines Eigenseins in Selbstindigkeit, obschon man ihm alles gegeben, der Jubel iiber
dieses Unsagbare: ,Dieser ist mein vielgeliebter Sohn!“ (Mt 8,17;17,5; 2 Petr 1,17).
Der Vater ist Urquell, der nur besteht als UberflieRen, Besitzender nur als der alles
Verschenkende, ewiger Anfang in der neidlosen Anerkennung der Ebenbiirtigkeit
seines Sohnes. Er ist Vater und sonst nichts, aber Vater als die Fiille und mehr als
Fiille dessen, was dieses Wort besagt.

Hier ist der Vater, der sich nichts vorbehilt; der nicht meint, nur dadurch Vater
seines Sohnes zu bleiben, dafl er etwas vor ihm verbirgt, um etwas vor ihm voraus-



Uater und Sohn 31

znhaben. Er zeigt ihm alles, was er tut (Joh 5,20; Mt 11,27). Zeigen, das bedeutet
Anruf zum Mittun, aber bei Wahrung der Selbstindigkeit. Das Eingehen auf den
Anruf erfolgt aus eigener Freiheit; es vollzieht sich in einer Atmosphére der Ver-
trautheit, der Anerkennung und des Miteinander. Alles Tun des Vaters ist Zusam-
menwirken mit dem Sohn (Joh 5,19). Tote zu erwecken und Leben zu spenden, jene
Taten, die immer und tberall als das unverduflerliche Vorrecht der Gottheit galten,
teilt er dem Sohn mit (Joh 5,21). Ja er gibt ihm die géttliche Lebendigkeit, im Alten
Bund das Zeichen des wahren Gottes, so zu eigen, dafl der Sohn wie der Vater das
Leben in sich selbst, fir sich zu eigen hat (Joh 5,26). Er tritt fiir den Sohn wie fir
sich selbst durch Zeugnis und Wundertaten ein (Joh 5,36). Alle sollen den Sohn
ebenso ehren wie sie den Vater ehren; ja sie sollen nicht meinen, ihn besser zu ehren,
wenn sic dem Sohn weniger geben als ihm (5,23); denn im Sohn beleidigen sie den
Vater. Der Vater nimmt sich der Anliegen seines Sohnes so an als wiren es seine
eigenen, so daf der Sohn, von der Sorge um sich gleichsam ledig, sich ungeteilt der
Sache des Vaters widmen kann. Das Vertrauen des Vaters auf die Gesinnung des
Sohnes ist so tief und so ohne jeden zweifelnden Vorbehalt, dafl er ihm das Gericht
iiber die Welt ganz tberlafit, wissend, daB der Sohn aus dem Geist urteilt, den er
vom Vater empfangen hat; darum wird das Urteil genau so ausfallen, als hitte er
es selbst gefillt (Joh 5,30). Sogar die Macht, die Gottheit weiterzuschenken, teilt
er dem Sohne mit (Joh 16,14), der nun, als Empfangender schenkend, mit dem als
Ursprung schenkenden Vater den Heiligen Geist aussendet, das Empfangen in Per-
son, die selbstlose Anerkennung der Schenkenden, die jubelnde Wendung durch
den Sohn zuriick zum Vater, so daB sich in diesem der heilige, der gottliche Flam-
menkreis ewigen Lebens begliickend schliefit (Joh 15,26; 16,13 ff.).

Vater, Sohn und Geist sind fireinander vollkommen durchsichtig, ohne dunklen
Rest, ohne Vorbehalt, so wie die Liebe es erheischt und nur die unendliche Licbe es
bewirkt. In diesem vertrauten Wissen um einander erfahrt sich jede der gottlichen
Personen in ihrer einmaligen Eigenart bestitigt und anerkannt. Daraus erhebt sich
der ewige Jubel erfiillter Seligkeit. Denn was der Mensch vergebens erstrebt, weil
es allein ihn seiner Einsamkeit entreilen konnte, und was er zugleich nicht ertriige,
weil es ihn blofstellte, das ist hier ewige, erfullte Wirklichkeit, dafl Selbstbewufit-
sein und Sein fir andere sich vollkommen decken und pur durch-einander bestehen.
Das 14t keinen Platz, weder fir einsame Verlorenheit noch fiir entwiirdigende
Preisgabe; denn Vertrauen und Offenheit entsprechen sich von allen Seiten aufs
genaueste.

Dreifaltigheit

Ein heiliges und inniges Mit- und Ineinander in reiner Geistigkeit, wodurch jede
der drei Personen das ist, was sie ist: als diese Gemeinschaft hat sich Gott geoffen-
bart. Er hat dafiir jenes menschliche Verhédltnis von Vater und Sohn gewihlt, das
seinem Wesen nach Personen dhnlichster Art und gréfiter Vertrautheit meint, mégen
sich diese Wesensziige im menschlichen Bereich auch oft genug nur verzerrt darstel-
len. Die gottlichen Personen sind unverwechselbar voneinander verschieden durch die
Art, géttlich zu sein, die eine und selbige Gottlichkeit urspriinglich besitzend und



32 August Brunner

schenkend, oder sie empfangend und weitergebend, schlielich sie empfangend und
durch den Sohn zum Vater zuriickgebend. Hier stehen Schenken und Vermitteln
und Empfangen, die groBlen und grundlegenden Verhaltensweisen von Personen,
in ihrer Reinheit da. Hier ist die Gabe nur Gabe und sonst nichts, aber sie ist es in
letzter Vollendung.

Schon im menschlichen Bereich unterscheidet sich die Gabe dadurch vom Lohn,
dafl man sich selbst mit der Aufleren Gabe irgendwie mitschenkt. Wahrend der Lohn
als solcher keine persénlichen Bande knupft, ist die Gabe nur dadurch und insoweit
Gabe, als man sich selbst nicht vorenthalt. Hier aber ist die Gabe nichts anderes als
der Gebende und der Empfangende; sie ist eins mit dem Schenken, Vermitteln und
Empfangen! Das Sein der gottlichen Personen geht in diesen personhaften Taten
ganz auf. Darum besteht zwischen ihnen die Einheit der gleichen und einen Géott-
lichkeit; darum durchdringen sie sich in gegenseitiger Liebe bis zum Ursprung ihres
Daseins. Zwischen Geschdpfen ist solches bis zum Ursprung des Seins reichendes und
ihn umfassendes Schenken und Empfangen nicht méglich; denn sie haben ihren
eigenen Ursprung ja nicht in ihrer Hand; er liegt immer vor all ihrem Tun, Darum
bleiben sie auch in ihrer grofiten Liebe nicht nur zwei Personen, sondern zwei in
ihrem Ursprung voneinander unabhéngige und getrennte und darum zwei verschie-
dene Menschen artgleicher Natur. Ihre Liebe erreicht nie den Ursprung des anderen,
weil sie den eigenen Ursprung nicht mitzuschenken imstande ist.

Hier hingegen ist jede Mitteilung liebende Hingabe ohne jeden Vorbehalt; keiner
kann und will etwas fir sich allein sein ohne die anderen. Darum sind hier Vater-
schaft und Sohnschaft rein und vollendet; da ist Empfangen nicht minder grof} als
Geben. Und alle drei sind so fiireinander und ineinander, wie ein irdischer Vater
und sein Sohn, wenn sie zur hochsten Erfilllung ihres Wesens kidmen, wie die
menschliche Liebe, die in unaufhebbarer Zweiheit aus ihrem Wesen zum Einssein
hinstrebt, es uns von ferne ahnen 14ft. Alle drei sind gleich herrlich, gleich ewig,
gleich gottlich in der Einheit ihrer glihenden Liebe, durch die sie incinander, mit-
einander, fireinander leben als der Eine Gott.

Es ist darum nur ein anderer Ausdrudk fiir das Vater-Sohn-Verhiltnis, wenn
Johannes schreibt: ,Denn Gott ist Liebe“ (1 Joh 4,8). Der Ursprung von allem und
das Ziel, das uns ruft, ist das Fircinander in der Verschiedenheit, von dem das
irdische Verhiltnis von Vater und Schn ein ferner, schwacher Abglanz ist. Das im
Menschen meist so fragliche und oft so belastete und belastende Zueinander von
Vitern und Sohnen: in Gott ist es vollkommen, beglickend und ewig geldst. Der
Sohn ruht ewig an der Brust des Vaters (Joh 1,18), und beide vereint ein heiliger
Geist ungetriibten Einverstindnisses, zartester Anerkennung und selbstlosen Frei-
gebens zu eigener Selbstindigkeit, die wiederum dem ungestérten Einklang in Er-
kennen und Wollen keinen Abtrag tut, sondern ihm erst das Beseligende verleiht.
Die Einheit Gottes ist nicht Untergang aller Unterschiede in der Nacht der Bewuft-
losigkeit, sondern die lichte Durchsichtigkeit und anerkennende Durchdringung, das
vollkommene Sichineinssetzen untereinander bis ins Allerletzte durch die Liebe (Joh
17,21, 10). Was die irdische Liebe erstrebt und doch nie erreicht, vollkommen eins
zu werden bei ungeminderter, ja gesteigerter Zweiheit, als zwei doch nur eins



Uater und Sohn 38

zu sein in einem Leben von cinem gemeinsamen geistigen Mittelpunkt aus, das ist
hier ewige, unendliche Wirklichkeit.

Eine Wirklichkeit, die naturhaft und geschichtlich zugleich ist und darum beide
Arten, zu sein, unendlich iibersteigt. Denn einerseits macht es das Wesen Gottes aus,
Liebe zwischen den drei Personen zu sein: ,Gott ist Liebe® (1 Joh 4, 8), anderseits
ist diese Liebe zugleich frei, personhaft, nicht auferlegt wie den Geschdpfen ihre
Natur. Ja sie ist so frei und so personhaft, daff in diesen ihren Bezichungen die
drei Personen wesen, Fir dieses unendliche Geheimnis ist darum gerade das Ver-
haltnis zwischen Vater und Sohn eine gute, wenn auch unvollkommene Darstellung.
Denn dieses ist zunachst naturhaft, wird aber durch die geistigen Beziechuugen, die
sich darauf aufbauen, vom Geschichtlichen durchdrungen und verwandelt. Wie weit
cin Vater wirklich die Vaterschaft, ein Sohn die Sohnschaft verwirklicht, hingt weni-
ger von der naturhaften Grundlage als von dem persénlichen freien Bemiihen der
beiden ab; sie gestalten frei ihr gegenseitiges Verhéltnis und werden daran selbst
zu dem, was sie als Menschen sind.

Wenn aber das die Welt und unser Schicksal tragt, Viterlichkeit, Sohnschaft und
verbindender Geist, reines Schenken, empfangendes Weitergeben und reines Emp-
fangen, also die grundlegenden Verhaltensweisen des personhaften Seins!, dann
miissen auch fiir uns als personhaft Seiende diese Verhaltensweisen der Weg zur
Vollendung ein. Das Ziel ist nicht die Verschmelzung mit irgendeinem unbewufiten
Absoluten, nicht der Ruadckfall ins Nichts. Darum ist auch der Weg zum Ziel nicht
das Gewahrenlassen des Unterpersonlichen in uns, sondern die Ubung der Selbst-
losigkeit, die zu schenken wie zu empfangen weil, die nur durch die Anerkennung
der anderen sich selbst vollendet und darin auch die Angst um sich selbst iiberwin-
det. Nicht zufillig ist selbstlose Nichstenliebe die héchste Tugend, die allem andern
den Wert verleiht und ohne die alles Getue nur wie eine hohlténende Schelle ist
(1 Kor 13). Nur in der Gesinnung der schenkenden Selbstlosigkeit kommen wir ins
Einvernehmen mit Gott, der Vater, Sohn und Heiliger Geist ist, nchmen wir die
Haltung ein, die das Wesen, das Herz Gottes ausmacht, und werden wir uns hei-
misch fithlen konnen, wenn wir in diesen Strom der Liebe eintreten diirfen. Vater
und Sohn, das ist Gedffnetsein fiireinander. Nur im Empfangen und Schenken, im
Empfangen zuerst — denn zuerst sind wir S6hne und bleiben es ewig Gott gegen-
iiber — werden wir wahre Menschen. Der in sich verschlossene und sich verwei-
gernde Mensch verfehlt sich selbst. Er wiirde ja sogar das himmlische Leben, das
selbstlos liebende Gemeinschaft mit diesen gottlichen Personen und durch sie mit
den Erwabhlten ist, als eine empérende Zumutung empfinden; denn ithm wire, als
miifite er sich selbst aufgeben, und voller Angst wiirde er davor zuriickweichen in
die eisige Einsamkeit und in den Selbstverlust der Hélle. Wer aber durch den Geist
die Sohnschaft empfangen hat und aus ihrer Haltung lebt, als ein immerwahrendes
Schauen auf den Vater und ein liebendes Verlangen, seine Sinnesart zu hegen und
seinen Willen zu tun, der wird als Sohn auch die unendliche Viterlichkeit dieses Va-
ters erfahren und sich darin beglickt zu Hause und geborgen fithlen fiir alle Ewigkeit.

t A. Brunner, Glaube und Erkenntnis. Miinchen 1951. Kap. 3: Offenbarung und
Glaube als Geben und Empfangen.





