Entwurzelte Vaterschaft

Von Johannes Michael Hollenbach SJ, Frankfurt a. Main

Die Krise der Vaterschaft wird hiufig als Folge der Technisierung der Welt be-
zeichnet. Zweifellos liegen hier bedeutsame Ursachen fiir den Autorititsschwund
des Vaters. So weist Ernst Michel darauf hin, dafl die Struktur des heutigen Lebens
als ganze eine ungiinstige soziale Voraussetzung ist fiir die gestaltende Aufgabe des
Vaters in der Familie. Vaterschaft ist — so sagt er mit Recht — nicht, wie die
Mutterschaft, eine Form des Geschlechts, sondern eine sozial-kulturelle Weise der
Gemeinschaftsgriindung. Aufgabe des Vaters wire es, die Kinder fiir die soziale
Umwelt gehorsamsbereit und lernfihig zu machen (vgl. Ernst Michel, Das
Uaterproblem heute in soziologischer Sicht, in: Vortrige iiber das Vaterproblem in
Psychotherapie, Religion und Gesellschaft; herausgegeben von W. Bitter, Stuttgart
1954, S. 49 ff.). Nun ist aber die Berufswelt des Mannes heute keine ausreichende
Erfahrungsbasis mehr, um seiner geistigen Persdnlichkeit die autoritire Kraft zu
vermitteln, die er in einer weniger technisierten Welt noch finden konnte. An die
Stelle der eigenen Initiative tritt die Automatik; an die Stelle einer Ordnungsvor-
stellung tritt das Spezialistentum. Die Familie ist fiir den Mann nicht primir der
Ort sozial-kultureller Gestaltung des Familienlebens, sondern Raum zur Entspan-
nung und Erholung. Die Strukturverinderungen der modernen Arbeits- und Berufs-
welt sind nun aber Tatsachen, die zunichst noch nicht die Autoritit des einzelnen
Vaters in Frage stellen miifiten. Gewif§ erlebt das Kind den Vater nicht mehr so
unmittelbar in seiner beruflichen Leistung. Er ist ja fast den ganzen Tag abwesend.

Es ware verfehlt, wollte man in dieser Strukturverinderung die Hauptursache fiir
die Entwurzelung der Vaterschaft sehen. Weit entscheidender fiir den Autoritits-
schwund des Vaters und Mannes ist die geistesgeschichtlich bedingte Entwurzelung
des Vaterprinzips im 6ffentlichen Bewuftsein der Gegenwart. Darum soll in diesem
Aufsatz zunichst einmal dieser Tatbestand beleuchtet werden. In einem weiteren
Beitrag wird dann Gelegenheit sein, die Moglichkeiten der Uberwindung des Autori-
titsschwundes zu untersuchen.

1. OUaterautoritit und Uaterbild

Zunachst ist jede menschliche Vaterschaft Stellvertretung fiir die absolut gel-
tende Ordnung Gottes. Echte Stellvertretung ist sie also nur dort, wo die Beziehung
zu Gott als dem Ursprung jeglicher Ordnung vom Reprisentanten dieser Ordnung
gelebt wird. Diese Riickbezichung zum Urheber der Ordnung ist aller Vaterschaft
wesentlich. Aus dieser religiosen Verwurzelung vermag sie ordnend, befehlend und
fihrend ihren Einflufl geltend zu machen, um die fithrungsbedirftige Generation
zur Ordnung so hinzufithren, dafl sie diese selbsténdig bejahen lernt.

Die moderne Vaterproblematik befafit sich vorwiegend mit der triebpsycholo-
gischen Seite des Vaterproblems. Dabei wird nicht selten iiberschen, dafl auch die



Entwurzelte Uaterschaft 35

sittliche und religiose Kraft der Vaterautoritit oder das Versagen in dieser Bezie-
hung far die seelische Entwicklung des werdenden Menschen gute oder verhingnis-
volle Folgen hat. Die erzieherische Vaterschaft beruht ja auf einem geistseelischen
Vorgang, der seine Wirkung auf die ganze Person des werdenden Menschen aus-
tibt, nicht nur auf sein ,Vaterbild“. Gewifl reprisentiert das jeweilige Vaterbild
immer auch die erlebte sittliche und religiése Kraft oder Schwiche der Vaterautori-
tit. Der junge Mensch wird sowohl von der Kraft wie von der Schwiche der Vater-
autoritat beeindruckt. Aber sein ,Vaterbild“ ist nicht einfach das Photonegativ'
dieses Eindrucks. Es kann durchaus sein, daf sich ein Vaterbild im Gegensatz zum
konkreten Vatererleben entwickelt, z. B. aus enttiuschten Erwartungen.

Als geschaffene Person erwartet der einzelne urspriinglich die Begegnung mit der
unendlichen Person Gottes. Da aber fiir den Menschen die Entfaltung seiner Person
nur umweghaft, d. h. vermittels des Leibes und der zu ihm gehérenden Welt und
mit Hilfe der Mitmenschen mdglich ist, so bedarf er bestimmter Leitbilder, an denen
sich sein mehr oder weniger bewufites Selbstbild entfaltet.

Dabei ist das anschauliche Selbstbild der Ausdruck fiir ein zunichst unanschau-
liches Selbstverstindnis. Es wird durch Sinneserfahrung schrittweise aufgebaut. Das
unanschauliche Selbstverstindnis dagegen entfaltet sich vom personalen Tiefen-1ch
ber. Das dem Menschen entsprechende Selbstbildnis ist das des Knechtes und der
Magd. In diesen beiden Ursymbolen wird das unanschauliche Selbstverstindnis des
Menschen in einer objektiv giiltigen Weise zur Anschauung gebracht. Sie besagen,
daB der Mensch als Mann und Frau Gott, den eigenen Herrn, als absolute Autoritit
anerkennen soll. Die Beziehung des Knechtes und der Magd zum Herrn wird —
ethisch betrachtet — vom Menschen als sittlich hochster Wert erfafit. Die Erfiillung
des Willens Gottes als sittliche Pflicht hat den erwarteten personalen Einklang mit
Gott zur Folge. Dieser Einklang wird als Ubereinstimmung mit der hochsten Auto-
ritdt im Gewissen erfahren.

Weil der Mensch als Knecht und Magd letztlich den hochsten Wert darauf legt,
durch die Erfahrung des Einklanges mit Gott sinnvoll zu leben und so letzte Gebor-
genheit zu finden, so ist die Hoffnung auf diese geistseelische Geborgenheit das
seelisch stirkste Motiv zur Anerkennung der Autoritit Gottes — nicht also sein
forderndes Herrentum. In Gott jedoch ist beides identisch: Er ist fordernder Herr
und nachsichtiger Vater.

11, Pervertierung der Uaterautoritit

Der einzelne Mensch ringt aber stindig um die Entfaltung der Grundhaltung, die
dem Knecht und der Magd Gott gegeniiber gebiihrt. Um dahin zu gelangen, sind
ihm Vater und Mutter als Hilfen und Zwischeninstanzen an die Seite gegeben. Ihre
Geschlechtsverschiedenheit ist die leibseelisch bedingte Differenzierung des geist-
seclisch ,gleichen® Menschentums. Trotz dieser ,Gleichheit* der von Gott geschaf-
fenen Person von Mann und Frau reprasentieren beide jeweils verschiedene Seiten
des gottlichen Wesens. Damit ist nicht gesagt, dafl der Mann nur Minnliches und
die Frau nur Frauliches reprisentieren wiirden. Wohl aber sind beide auf Grund



36 Johannes M. Hollenbach

ihrer Geschlechtsverschiedenheit seelisch vorgepragt auf Verhaltensweisen, die ein-
ander in der Verwirklichung des personalen Lebens erginzen sollen. Der Mann
reprisentiert als Vater primdr das Herrentum Goftes, insofern er fordert, ordnet,
anordnet und die Bedingungen der Existenz erméglicht. Die Frau als Mutter da-
_ gegen reprisentiert mehr das Wesen Gottes, insofern Er Geborgenheit und Liebe
schenkt. Beide sollen also fiir die heranwachsende Generation Reprasentation Gottes
sein.

Beide jedoch wirken auf Sohn und Tochter in verschiedener Weise. Wahrend der
Vater nimlich fir den Sohn primidr das Herrentum reprisentiert, ist er fir die
"Tochter zunichst der Grund der Geborgenheit. Seine Schiitzerrolle ist nicht nur fir
die Tochter, sondern auch fiir die Mutter seiner Kinder eine bedeutsame, bergende
Kraft. Seine Befehls- und Lehrautoritat wirkt sich auf Sohn und Tochter verschie-
den aus. Fiir den Sohn ist der Vater nachahmbares Leitbild, dessen Befehlen er
nicht nur gehorcht, sondern dem er es gleichtun will, so lange er als Vorbild nicht
enttiuscht. Die Tochter dagegen will den Vater nicht nachahmen, sondern erwartet
sein Interesse und die licbende Anerkennung ihrer Person; sie iibernimmt seine
Werturteile mehr mit der Absicht, mit ihm in Einklang zu sein und erst in zweiter
Linie um der ,Ordnung® willen.

Ganz anders wirkt auf Sohn und Tochter die Autoritat der Mutter. Fiir den Sohn
ist sie normalerweise eine wichtige Ergidnzung der autoritdren Kraft des Vaters.
Das Herrentum des Vaters wird ndmlich durch die Mutter gemildert, wenn sie zwar
grundsitzlich auf seiten des Vaters steht — vorausgesetzt, daf} sie das verantworten
kann —, aber zwischen Vater und Sohn vermittelt, indem sie der Befehlsart des
Vaters die Hirte nimmt und die Bereitwilligkeit des Sohnes durch miitterliches Zu-
reden und Beraten weckt und lebendig hilt. Diese vermittelnde Aufgabe zwischen
Vater und Sohn ist ihr geradezu wesentlich. Ohne diese mildernde Erginzung der
Vaterautoritdt durch die Mutter ist der Vater leichter versucht, sich als Despot und
Alleinherrscher aufzuspielen, wenn ihm nicht aus religiésen oder anderen Kriften
der Wille zur Milde erwichst. Fir die Tochter haben die Viter eher eine ,Schwiche®.
Ihnen gegeniiber sind sie schneller zur Nachsicht geneigt als dem Sohn gegeniiber.
Aber auch die Tochter erwartet von ihrem Vater den Beweis seiner Stirke und
Festigkeit, wihrend sie die Mutter nachahmt. Mit der Mutter ist sie innerlich durch
die gleiche Erwartung verbunden, nimlich vom Vater anerkannt und beschiitzt zu
werden.

Diese gleiche seclische Erwartung kann nun aber der Tochter zur Versuchung und
der Autoritit des Vaters zum Verhdngnis werden — dann nimlich, wenn es der
Tochter gelingt, vor der Mutter einen Vorrang zu erringen und die Autoritit des
Vaters gegen die Mutter auszuspielen. Dann niitzt sie die Schwiche des Vaters zu
egoistischen Zwecken aus und ahmt die Mutter nicht mehr nach, sondern sucht sich
an deren Stelle zu setzen. Diese Art ,Milderung“ der Vaterautoritit durch die Toch-
ter gegen die Mutter ist nun aber der Prototyp des Zerfalls der Vaterautoritat in
unserer Zeit. An die Stelle der selbstlosen Milderung der Vaterautoritdt durch die
Mutter tritt die innere Schwichung der Vaterhaltung bis zur Grundsatzlosigkeit.

Die heranwachsende Generafion in ihrer Absolutheitserwartung wird durch die



Entwurzelte Uaterschaft 37

Grundsatzlosigkeit der Viter ¢benso enttduscht, wie sie sich durch das einseitige
Herrentum der Viter unterdriickt fithlt. In beiden Fallen fehlt der Vaterautoritit
der vermittelnde Einfluf der Mutter. Im tibersteigerten Herrentum des Vaters wird
die Mutter zusammen mit den Kindern vom Vater beherrscht. Die unbeugsame
Hirte der technisierten Welt wirkt in diesem Sinne und prégt zugleich auch das
Verhalten der Viter. Die Riicksichtslosigkeit des offentlichen Lebens 1dft kaum noch
Raum firr die mildernde Macht des mitterlichen Einflusses. An die Stelle selbst-
loser Milderung tritt das Ausniitzen der Schwichen aus Egoismus. Die Viter selbst
suchen innerhalb der Familie Entspannung von der harten Arbeitswelt und sind
darum noch mehr zu schwichlicher Nachsicht bereit. Infolgedessen verschiebt sich
die Aufgabe der Mutter. Sie muf} gleichsam das Herrentum des Vaters mitverwalten
und dort, wo der Vater Nachsicht aus Schwache iibt, muf} sie die Absolutheit der
Ordnung reprisentieren — wenn sie es nicht vorzieht zu kapitulieren und die ,Kon-
kurrenz® mit der Tochter aufzunehmen, indem sie nicht mehr Mutter sein will. son-
dern mit der Jugendlichkeit der Tochter Schritt zu halten sucht. Die Vaterautoritat
ist infolgedessen nicht mehr Reprasentant der géttlichen Ordnung, sondern zu grund-
satzloser Schwiche pervertiert.

I11. Religios entwurzeltes Uaterprinzip

Dieser Zerfall der Vaterautoritit ist aber bereits die Folge der religiosen Ent-
wurzelung des Vaters und Mannes in unserer neuzeitlichen Geschichte. Die midnn-
liche Welt als solche — die geistige, rationale und technische Welt — ist sédkularisiert.
Sie ist nicht nur von ihrem natiirlichen religiosen Wurzelgrund geldst, insofern sie
Stellvertretung der gottlichen Ordnung sein sollte, sondern der mildernde Einfluf
der Mutter Kirche, der die 6ffentliche Ordnung beseelte. ist — aufs Ganze gesehen
— geschwunden. Wenn der einzelne Vater noch beispielhaft mit der Kirche lebt,
so ist das eine Ausnahmeerscheinung und dndert nicht wesentlich die religiose Ent-
wurzelung des Vaterprinzips in unserem Geistesleben. Der religios gleichgiltige
Vater bestitigt dann nur noch, was die religios indifferente Uffentlichkeit des
Geisteslebens dem werdenden Menschen einpriagt: Gott nimmt man nicht ernst.

In einzelnen Féllen wird es zutreffen, dafl der Vater in seiner noch religiGsen
Einstellung ein verzerrtes Bild von Gott mitbestimmt. Weit entscheidender aber ist,
daf die Viter durchweg iibcrhéupt kein Gottesbild vermitteln, weil sie ihr Stell-
vertretertum Gottes nicht itberzeugend vorleben. Sie bestdtigen also nur, was die
Uffentlichkeit, die Wissenschaft, die Politik, das Wirtschaftsleben ,lehren“, daf
man namlich mit Gott nicht ernsthaft zu rechnen braucht. Die Entwurzelung des
Vaterprinzips im Geistesleben wirkt auf den werdenden Menschen méchtiger als
das Versagen des einzelnen Vaters. Ja, diese Entwurzelung wirkt nicht einmal mehr
entstellend auf das Gottesbild. Denn sie 148t die Absolutheitserwartung verkiim-
mern, so dafl ein lebendiges Gottesbild iiberhaupt nicht mehr entfaltet wird.
Symptome dieser inneren Zersetzung des Vaterprinzips sind die Relativierung
der Wahrheit, die Auflosung absolut geltender Sittennormen, die liberalistische
Freiheitsidee.



38 Friedrich Wulf

Wenn die ordnende und anordnende Autoritit nicht mehr Reprisentant einer
hoheren Ordnung und Stellvertretung Gottes sein will, setzt sie sich selbst absolut und
zerfillt in zwei mogliche Extreme: entweder wird sie zur Willkiirherrschaft, zu
intoleranter Despotie und geistiger Rechthaberei, die nur die eigene Meinung gelten
1afit — oder sie artet aus in Absolutsetzung der Bindungslosigkeit, in Willkiir-
freiheit, die allen alles gestattet, keine absolute Ordnung anerkennt und ihre innere
Bindungslosigkeit im Verhdltnis zu den Mitmenschen in absolute Toleranz umliigt.

So ist das religiés verwurzelte Vaterprinzip als geistig-kulturelle Bildungsmacht
weithin wirkungslos geworden. Das ist fiir den heutigen jungen Menschen deshalb
verhdngnisvoll, weil er den Einfliissen der Offentlichkeit noch mehr ausgesetzt ist
als der Beeinflulbarkeit durch den einzelnen Vater. Das gilt selbst dort, wo der
einzelne Vater die Reprisentation der Ordnung durchaus ernstnimmt.

(Forts. folgt)

Die Spiritualitit und Frommigkeit des Weltpriesters
Von Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Wir sprechen mit Betonung von der ,Spiritualitit und Frommigkeit* des Welt-
priesters. Was soll mit dieser Nebeneinanderstellung fast synonym gebrauchter
Begriffe gesagt sein? Zunachst einmal dieses: ,Spiritualitit“ meint mehr die geisti-
gen, religids-ethischen Leitbilder (Motive) des frommen Menschen, die sich aus
einer bestimmten Sicht und Anecignung der biblisch-theologischen Grundlagen des
christlichen Lebens oder auch eines einzelnen kirchlichen Standes ergeben; ,Frém-
migkeit* zielt mehr auf den akthaften religiésen Vollzug, auf die Verwirklichung
jener Leitbilder im Alltag!. ,Spiritualitdt ist also der grundlegende Begriff; die
konkrete Frommigkeit ergibt sich aus ihr. — Die beiden Begriffe unterscheiden sich
aber noch in anderer Hinsicht: Das Wort ,Spiritualitiat® weist auf den inspirieren-
den Geist Gottes hin, der ,euch alles lehren und euch an alles erinnern wird, was
ich euch gesagt habe“ (Joh 14,26) und ,euch zur vollen Wahrheit fithren wird®
(Joh 16,31). Das Wort ,Frommigkeit“ besagt unmittelbar nur ein menschliches
Tun, den Bereich der religios-sittlichen Akte des glaubigen Menschen?. Im Begriff
der ,Spiritualitiat” ist also einbeschlossen, dafl die Leitbilder, nach denen ein Christ
lebt oder die einem kirchlichen Stand vorgestellt werden, aus der Offenbarung
stammen missen und jeweils neu vom Geist Jesu Christi eingegeben werden, ent-
sprechend den Gegebenheiten und Aufgaben des Einzelnen oder der Zeit. Auch

1 Aber streng ist diese Unterscheidung nicht. Beide Begriffe gehen in unserem Sprach-
gebrauch ineinander iiber. Insbesondere schliefit ,Frommigkeit® im Deutschen auch die ob-
jektive, geistig-religiése Welt ein, in der und aus der heraus ein Christ lebt. Wenn wir
etwa von trinitarischer, christozentrischer, marianischer oder auch liturgischer Frémmig-
keit sprechen, dann meinen wir vor allem das besondere Geprdge unseres subjektiven reli-
giosen Bewufltseins und der aus ihm hervorgehenden frommen Akte und damit die objek-
tive theologische Struktur der Inhalte dieses Bewufitseins und seiner Akte. Wie sehr aber
im Begriff der ,Frommigkeit“ das Akthafte vor dem Inhaltlichen iiberwiegt, ersieht man aus

Zusammensetzungen wie ,mystische“, ,prophetische”, ,kontemplative“ Frommigkeit.
2 Das mhd. vruemecheit (vruemekeit) bedeutet soviel wie Gutheit, Bravheit, Tiichtigkeit.





