
Entwurzelte Vaterschaft 

Von Johannes Michael Hollenbach SJ, Frankfurt a. Main 

Die Krise der Vaterschaft wird häufig als Folge der Technisierung der Welt be- 
zeichnet. Zweifellos liegen hier bedeutsame Ursachen für den Autoritätsschwund 
des Vaters. So weist Ernst Michel darauf hin, daß die Struktur des heutigen Lebens 
als ganze eine ungünstige soziale Voraussetzung ist für die gestaltende Aufgabe des 
Vaters in der Familie. Vaterschaft ist • so sagt er mit Recht • nicht, wie die 
Mutterschaft, eine Form des Geschlechts, sondern eine sozial-kulturelle Weise der 
Gemeinschaftsgründung. Aufgabe des Vaters wäre es, die Kinder für die soziale 
Umwelt gehorsamsbereit und lernfähig zu machen (vgl. Ernst Michel, Das 
Vaterproblem heute in soziologischer Sicht, in: Vorträge über das Vaterproblem in 
Psychotherapie, Religion und Gesellschaft; herausgegeben von W. Bitter, Stuttgart 
1954, S. 49 ff.). Nun ist aber die Berufswelt des Mannes heute keine ausreichende 
Erfahrungsbasis mehr, um seiner geistigen Persönlichkeit die autoritäre Kraft zu 
vermitteln, die er in einer weniger technisierten Welt noch finden konnte. An die 
Stelle der eigenen Initiative tritt die Automatik; an die Stelle einer Ordnungsvor- 
stellung tritt das Spezialistentum. Die Familie ist für den Mann nicht primär der 
Ort sozial-kultureller Gestaltung des Familienlebens, sondern Raum zur Entspan- 
nung und Erholung. Die Strukturveränderungen der modernen Arbeits- und Berufs- 
welt sind nun aber Tatsachen, die zunächst noch nicht die Autorität des einzelnen 
Vaters in Frage stellen müßten. Gewiß erlebt das Kind den Vater nicht mehr so 
unmittelbar in seiner beruflichen Leistung. Er ist ja fast den ganzen Tag abwesend. 

Es wäre verfehlt, wollte man in dieser Strukturveränderung die Hauptursache für 
die Entwurzelung der Vaterschaft sehen. Weit entscheidender für den Autoritäts- 
schwund des Vaters und Mannes ist die geistesgeschichtlich bedingte Entwurzelung 
des Vaterprinzips im öffentlichen Bewußtsein der Gegenwart. Darum soll in diesem 
Aufsatz zunächst einmal dieser Tatbestand beleuchtet werden. In einem weiteren 
Beitrag wird dann Gelegenheit sein, die Möglichkeiten der Überwindung des Autori- 
tätsschwundes zu untersuchen. 

/. Vaterautorität und Vaterbild 

Zunächst ist jede menschliche Vaterschaft Stellvertretung für die absolut gel- 
tende Ordnung Gottes. Echte Stellvertretung ist sie also nur dort, wo die Beziehung 
zu Gott als dem Ursprung jeglicher Ordnung vom Repräsentanten dieser Ordnung 
gelebt wird. Diese Rückbeziehung zum Urheber der Ordnung ist aller Vaterschaft 
wesentlich. Aus dieser religiösen Verwurzelung vermag sie ordnend, befehlend und 
führend ihren Einfluß geltend zu machen, um die führungsbedürftige Generation 
zur Ordnung so hinzuführen, daß sie diese selbständig bejahen lernt. 

Die moderne Vaterproblematik befaßt sich vorwiegend mit der triebpsycholo- 
gischen Seite des Vaterproblems. Dabei wird nicht selten übersehen, daß auch die 



Entwurzelte Vaterschaft $5 

sittliche und religiöse Kraft der Vaterautorität oder das Versagen in dieser Bezie- 
hung für die seelische Entwicklung des werdenden Menschen gute oder verhängnis- 
volle Folgen hat. Die erzieherische Vaterschaft beruht ja auf einem geistseelischen 
Vorgang, der seine Wirkung auf die ganze Person des werdenden Menschen aus- 
übt, nicht nur auf sein •Vaterbild". Gewiß repräsentiert das jeweilige Vaterbild 
immer auch die erlebte sittliche und religiöse Kraft oder Schwäche der Vaterautori- 
tät. Der junge Mensch wird sowohl von der Kraft wie von der Schwäche der Vater- 
autorität beeindruckt. Aber sein •Vaterbild" ist nicht einfach das Photonegativ 
dieses Eindrucks. Es kann durchaus sein, daß sich ein Vaterbild im Gegensatz zum 
konkreten Vatererleben entwickelt, z. B. aus enttäuschten Erwartungen. 

Als geschaffene Person erwartet der einzelne ursprünglich die Begegnung mit der 
unendlichen Person Gottes. Da aber für den Menschen die Entfaltung seiner Person 
nur umweghaft, d. h. vermittels des Leibes und der zu ihm gehörenden Welt und 
mit Hilfe der Mitmenschen möglich ist, so bedarf er bestimmter Leitbilder, an denen 
sich sein mehr oder weniger bewußtes Selbstbild entfaltet. 

Dabei ist das anschauliche Selbstbild der Ausdruck für ein zunächst unanschau- 
liches Selbstverständnis. Es wird durch Sinneserfahrung schrittweise aufgebaut. Das 
unanschauliche Selbstverständnis dagegen entfaltet sich vom personalen Tiefen-Ich 
her. Das dem Menschen entsprechende Selbstbildnis ist das des Knechtes und der 
Magd. In diesen beiden Ursymbolen wird das unanschauliche Selbstverständnis des 
Menschen in einer objektiv gültigen Weise zur Anschauung gebracht. Sie besagen, 
daß der Mensch als Mann und Frau Gott, den eigenen Herrn, als absolute Autorität 
anerkennen soll. Die Beziehung des Knechtes und der Magd zum Herrn wird • 
ethisch betrachtet • vom Menschen als sittlich höchster Wert erfaßt. Die Erfüllung 
des Willens Gottes als sittliche Pflicht hat den erwarteten personalen Einklang mit 
Gott zur Folge. Dieser Einklang wird als Übereinstimmung mit der höchsten Auto- 
rität im Gewissen erfahren. 

Weil der Mensch als Knecht und Magd letztlich den höchsten Wert darauf legt, 
durch die Erfahrung des Einklanges mit Gott sinnvoll zu leben und so letzte Gebor- 
genheit zu finden, so ist die Hoffnung auf diese geistseelische Geborgenheit das 
seelisch stärkste Motiv zur Anerkennung der Autorität Gottes • nicht also sein 
forderndes Herrentum. In Gott jedoch ist beides identisch: Er ist fordernder Herr 
und nachsichtiger Vater. 

//. Pervertierung der Vaterautorität 

Der einzelne Mensch ringt aber ständig um die Entfaltung der Grundhaltung, die 
dem Knecht und der Magd Gott gegenüber gebührt. Um dahin zu gelangen, sind 
ihm Vater und Mutter als Hilfen und Zwischeninstanzen an die Seite gegeben. Ihre 
Geschlechtsverschiedenheit ist die leibseelisch bedingte Differenzierung des geist- 
seelisch •gleichen" Menschentums. Trotz dieser •Gleichheit" der von Gott geschaf- 
fenen Person von Mann und Frau repräsentieren beide jeweils verschiedene Seiten 
des göttlichen Wesens. Damit ist nicht gesagt, daß der Mann nur Männliches und 
die Frau nur Frauliches repräsentieren würden. Wohl aber sind beide auf Grund 



36 Johannes M. Hollenbach 

ihrer Geschlechtsverschiedenheit seelisch vorgeprägt auf Verhaltensweisen, die ein- 
ander in der Verwirklichung des personalen Lebens ergänzen sollen. Der Mann 
repräsentiert als Vater primär das Herrentum Gottes, insofern er fordert, ordnet, 
anordnet und die Bedingungen der Existenz ermöglicht. Die Frau als Mutter da- 
gegen repräsentiert mehr das Wesen Gottes, insofern Er Geborgenheit und Liebe 
schenkt. Beide sollen also für die heranwachsende Generation Repräsentation Gottes 
sein. 

Beide jedoch wirken auf Sohn und Tochter in verschiedener Weise. Während der 
Vater nämlich für den Sohn primär das Herrentum repräsentiert, ist er für die 
Tochter zunächst der Grund der Geborgenheit. Seine Schützerrolle ist nicht nur für 
die Tochter, sondern auch für die Mutter seiner Kinder eine bedeutsame, bergende 
Kraft. Seine Befehls- und Lehrautorität wirkt sich auf Sohn und Tochter verschie- 
den aus. Für den Sohn ist der Vater nachahmbares Leitbild, dessen Befehlen er 
nicht nur gehorcht, sondern dem er es gleichtun will, so lange er als Vorbild nicht 
enttäuscht. Die Tochter dagegen will den Vater nicht nachahmen, sondern erwartet 
sein Interesse und die liebende Anerkennung ihrer Person; sie übernimmt seine 
Werturteile mehr mit der Absicht, mit ihm in Einklang zu sein und erst in zweiter 
Linie um der •Ordnung" willen. 

Ganz anders wirkt auf Sohn und Tochter die Autorität der Mutter. Für den Sohn 
ist sie normalerweise eine wichtige Ergänzung der autoritären Kraft des Vaters. 
Das Herrentum des Vaters wird nämlich durch die Mutter gemildert, wenn sie zwar 
grundsätzlich auf Seiten des Vaters steht • vorausgesetzt, daß sie das verantworten 
kann •, aber zwischen Vater und Sohn vermittelt, indem sie der Befehlsart des 
Vaters die Härte nimmt und die Bereitwilligkeit des Sohnes durch mütterliches Zu- 
reden und Beraten weckt und lebendig hält. Diese vermittelnde Aufgabe zwischen 
Vater und Sohn ist ihr geradezu wesentlich. Ohne diese mildernde Ergänzung der 
Vaterautorität durch die Mutter ist der Vater leichter versucht, sich als Despot und 
Alleinherrscher aufzuspielen, wenn ihm nicht aus religiösen oder anderen Kräften 
der Wille zur Milde erwächst. Für die Töchter haben die Väter eher eine •Schwäche". 
Ihnen gegenüber sind sie schneller zur Nachsicht geneigt als dem Sohn gegenüber. 
Aber auch die Tochter erwartet von ihrem Vater den Beweis seiner Stärke und 
Festigkeit, während sie die Mutter nachahmt. Mit der Mutter ist sie innerlich durch 
die gleiche Erwartung verbunden, nämlich vom Vater anerkannt und beschützt zu 
werden. 

Diese gleiche seelische Erwartung kann nun aber der Tochter zur Versuchung und 
der Autorität des Vaters zum Verhängnis werden • dann nämlich, wenn es der 
Tochter gelingt, vor der Mutter einen Vorrang zu erringen und die Autorität des 
Vaters gegen die Mutter auszuspielen. Dann nützt sie die Schwäche des Vaters ca 
egoistischen Zwecken aus und ahmt die Mutter nicht mehr nach, sondern sucht sich 
an deren Stelle zu setzen. Diese Art •Milderung" der Vaterautorität durch die Toch- 
ter gegen die Mutter ist nun aber der Prototyp des Zerfalls der Vaterautorität in 
unserer Zeit. An die Stelle der selbstlosen Milderung der Vaterautorität durch die 
Mutter tritt die innere Schwächung der Vaterhaltung bis zur Grundsatzlosigkeit. 

Die heranwachsende Generation in ihrer Absolutheitserwartung wird durch die 



Entwurzelte Vaterschaft 37 

Grundsatzlosigkeit der Väter ebenso enttäuscht, wie sie sich durch das einseitige 
Herrentum der Väter unterdrückt fühlt. In beiden Fällen fehlt der Vaterautorität 
der vermittelnde Einfluß der Mutter. Im übersteigerten Herrentum des Vaters wird 
die Mutter zusammen mit den Kindern vom Vater beherrscht. Die unbeugsame 
Härte der technisierten Welt wirkt in diesem Sinne und prägt zugleich auch das 
Verhalten der Väter. Die Rücksichtslosigkeit des öffentlichen Lebens läßt kaum noch 
Raum für die mildernde Macht des mütterlichen Einflusses. An die Stelle selbst- 
loser Milderung tritt das Ausnützen der Schwächen aus Egoismus. Die Väter selbst 
suchen innerhalb der Familie Entspannung von der harten Arbeitswelt und sind 
darum noch mehr zu schwächlicher Nachsicht bereit. Infolgedessen verschiebt sich 
die Aufgabe der Mutter. Sie muß gleichsam das Herrentum des Vaters mitverwalten 
und dort, wo der Vater Nachsicht aus Schwäche übt, muß sie die Absolutheit der 
Ordnung repräsentieren • wenn sie es nicht vorzieht zu kapitulieren und die •Kon- 
kurrenz" mit der Tochter aufzunehmen, indem sie nicht mehr Mutter sein will, son- 
dern mit der Jugendlichkeit der Tochter Schritt zu halten sucht. Die Vaterautorität 
ist infolgedessen nicht mehr Repräsentant der göttlichen Ordnung, sondern zu grund- 
satzloser Schwäche pervertiert. 

///. Religiös entwurzeltes Vaterprinzip 

Dieser Zerfall der Vaterautorität ist aber bereits die Folge der religiösen Ent- 
wurzelung des Vaters und Mannes in unserer neuzeitlichen Geschichte. Die männ- 
liche Welt als solche • die geistige, rationale und technische Welt • ist säkularisiert. 
Sie ist nicht nur von ihrem natürlichen religiösen Wurzelgrund gelöst, insofern sie 
Stellvertretung der göttlichen Ordnung sein sollte, sondern der mildernde Einfluß 
der Mutter Kirche, der die öffentliche Ordnung beseelte, ist • aufs Ganze gesehen 
• geschwunden. Wenn der einzelne Vater noch beispielhaft mit der Kirche lebt, 
so ist das eine Ausnahmeerscheinung und ändert nicht wesentlich die religiöse Ent- 
wurzelung des Vaterprinzips in unserem Geistesleben. Der religiös gleichgültige 
Vater bestätigt dann nur noch, was die religiös indifferente Öffentlichkeit des 
Geisteslebens dem werdenden Menschen einprägt: Gott nimmt man nicht ernst. 

In einzelnen Fällen wird es zutreffen, daß der Vater in seiner noch religiösen 
Einstellung ein verzerrtes Bild von Gott mitbestimmt. Weit entscheidender aber ist, 
daß die Väter durchweg überhaupt kein Gottesbild vermitteln, weil sie ihr Stell- 
vertretertum Gottes nicht überzeugend vorleben. Sie bestätigen also nur, was die 
Öffentlichkeit, die Wissenschaft, die Politik, das Wirtschaftsleben •lehren", daß 
man nämlich mit Gott nicht ernsthaft zu rechnen braucht. Die Entwurzelung des 
Vaterprinzips im Geistesleben wirkt auf den werdenden Menschen mächtiger als 
das Versagen des einzelnen Vaters. Ja, diese Entwurzelung wirkt nicht einmal mehr 
entstellend auf das Gottesbild. Denn sie läßt die Absolutheitserwartung verküm- 
mern, so daß ein lebendiges Gottesbild überhaupt nicht mehr entfaltet wird. 
Symptome dieser inneren Zersetzung des Vaterprinzips sind die Relativierung 
der Wahrheit, die Auflösung absolut geltender Sittennormen, die liberalistische 
Freiheitsidee. 



38 Friedrich Wulf 

Wenn die ordnende und anordnende Autorität nicht mehr Repräsentant einer 
höheren Ordnung und Stellvertretung Gottes sein will, setzt sie sich selbst absolut und 
zerfällt in zwei mögliche Extreme: entweder wird sie zur Willkürherrschaft, zu 
intoleranter Despotie und geistiger Rechthaberei, die nur die eigene Meinung gelten 
läßt • oder sie artet aus in Absolutsetzung der Bindungslosigkeit, in Willkür- 
freiheit, die allen alles gestattet, keine absolute Ordnung anerkennt und ihre innere 
Bindungslosigkeit im Verhältnis zu den Mitmenschen in absolute Toleranz umlügt. 

So ist das religiös verwurzelte Vaterprinzip als geistig-kulturelle Bildungsmacht 
weithin wirkungslos geworden. Das ist für den heutigen jungen Menschen deshalb 
verhängnisvoll, weil er den Einflüssen der Öffentlichkeit noch mehr ausgesetzt ist 
als der Beeinflußbarkeit durch den einzelnen Vater. Das gilt selbst dort, wo der 
einzelne Vater die Repräsentation der Ordnung durchaus ernstnimmt. 

(Forts, folgt) 

Die Spiritualität und Frömmigkeit des Weltpriesters 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Wir sprechen mit Betonung von der •Spiritualität und Frömmigkeit" des Welt- 
priesters. Was soll mit dieser Nebeneinanderstellung fast synonym gebrauchter 
Begriffe gesagt sein? Zunächst einmal dieses: •Spiritualität" meint mehr die geisti- 
gen, religiös-ethischen Leitbilder (Motive) des frommen Menschen, die sich aus 
einer bestimmten Sicht und Aneignung der biblisch-theologischen Grundlagen des 
christlichen Lebens oder auch eines einzelnen kirchlichen Standes ergeben; •Fröm- 
migkeit" zielt mehr auf den akthaften religiösen Vollzug, auf die Verwirklichung 
jener Leitbilder im Alltag1. •Spiritualität" ist also der grundlegende Begriff; die 
konkrete Frömmigkeit ergibt sich aus ihr. • Die beiden Begriffe unterscheiden sich 
aber noch in anderer Hinsicht: Das Wort •Spiritualität" weist auf den inspirieren- 
den Geist Gottes hin, der •euch alles lehren und euch an alles erinnern wird, was 
ich euch gesagt habe" (Joh 14,26) und •euch zur vollen Wahrheit führen wird" 
(Joh 16,31). Das Wort •Frömmigkeit" besagt unmittelbar nur ein menschliches 
Tun, den Bereich der religiös-sittlichen Akte des gläubigen Menschen2. Im Begriff 
der •Spiritualität" ist also einbeschlossen, daß die Leitbilder, nach denen ein Christ 
lebt oder die einem kirchlichen Stand vorgestellt werden, aus der Offenbarung 
stammen müssen und jeweils neu vom Geist Jesu Christi eingegeben werden, ent- 
sprechend den Gegebenheiten und Aufgaben des Einzelnen oder der Zeit. Auch 

1 Aber streng ist diese Unterscheidung nicht. Beide Begriffe gehen in unserem Sprach- 
gebraudi ineinander über. Insbesondere schließt •Frömmigkeit" im Deutschen auch die ob- 
jektive, geistig-religiöse Welt ein, in der und aus der heraus ein Christ lebt. Wenn wir 
etwa von trinitarischer, christozentrischer, marianischer oder auch liturgischer Frömmig- 
keit sprechen, dann meinen wir vor allem das besondere Gepräge unseres subjektiven reli- 
giösen Bewußtseins und der aus ihm hervorgehenden frommen Akte und damit die objek- 
tive theologische Struktur der Inhalte dieses Bewußtseins und seiner Akte. Wie sehr aber 
im Begriff der •Frömmigkeit" das Akthafte vor dem Inhaltlichen überwiegt, ersieht man aus 
Zusammensetzungen wie •mystische", •prophetische", •kontemplative" Frömmigkeit. 

* Das mhd. vruemedneit (vruemekeit) bedeutet soviel wie Gutheit, Bravheit, Tüchtigkeit. 




