
IM     SPIEGEL      DER       ZEIT 

Zur Theologie des Ordensstandes 

Rene Carpentier SJ, Moralprofessor in Eegenhoven/Belgien, hat 1956 den weit- 
verbreiteten •Catechisme des Vceux" von P. Cotel SJ unter dem Titel •Temoins de la Cite 
de Dieu" umgearbeitet zu einer kleinen Theologie des Ordenslebens. Das Büchlein erlebte 
bereits sechs Auflagen, es wurde in mehrere Sprachen übersetzt und liegt nun auch deutsch 
vor1. Es gehört zum Besten, was in den letzten Jahren über den Ordensstand geschrieben 
wurde. Die gegliederte Einfachheit seines Ausdrucks erlaubt, es geistig regen Novizen in 
die Hand zu geben. Die gehaltvolle Tiefe der Gedanken hält aber auch für den Lehrer des 
geistlichen Lebens manche Anregung bereit. Die folgende Inhaltsübersicht möchte, unter 
Berücksichtigung einiger anderer Veröffentlichungen des Verfassers2, seine Leitlinien und 
Grundsätze hervorheben; die eingehende und sehr verständnisvolle Darlegung der ein- 
zelnen Pflichten des Ordensstandes bleibt außer Betracht. Zweitens soll, gleichsam als Bei- 
spiel für die Fruchtbarkeit des kleinen Werkes, eine Ansatzstelle weiteren theologischen 
Fragens freigelegt und der Versuch einer Antwort gewagt werden. 

1. Das Ordensleben ist • so sagt es schon der Titel des Buches • die kühne Vorweg- 
nahme des zukünftigen Lebens, die zum aufrufenden Zeugnis wird für die Welt. Es bricht 
mit jener Lebensform, die daran hindert, daß sich die •Gottesstadt" schon auf Erden ver- 
wirkliche. Als Grundhaltung dieser Welt, die im argen liegt, erscheint die Selbstsucht, die 
auf ihr Recht pocht und nur sich durchzusetzen sucht. Ihr steht die Haltung dienender Liebe 
gegenüber, nach der der Mensch sein Leben einsetzt als freies Geschenk, in einer Liebes- 
entscheidung ohne Zählen und Wägen, in einer frei gewählten Gemeinschaft von Brüdern. 
Der Ursprung dieser brüderlichen Einheit ist der Ruf Christi zu seiner unbedingten, um- 
fassenden Nachfolge. Die evangelische Vollkommenheit besteht in der vollen Übernahme 
der Lebensform Jesu. Diese Lebensform, die als Ideal freiwilliger brüderlicher Armut von 
der urchristlichen Gemeinde in ihrer Gesamtheit ergriffen worden war, macht sich der Or- 
densstand zu eigen unter der ausgebildeten Gestalt der drei evangelischen Räte. Armut, 
Keuschheit und Gehorsam, in Christusnachiolge und aus Bruderliebe übernommen, bilden 
die dreifältige Verwirklichungsweise der einen Lebensform. 

Kratt seines Wesens weiht der Ordensstand seine Glieder zu der Aufgabe, Christus und 
die Kirche in dieser Welt aufstrahlen zu lassen. Er soll lautes Zeugnis ablegen vom Siege 
Christi. Diese Aufgabe erfüllt er nicht erst durch irgendwelche hinzutretende Dienstlei- 
stungen im Raum der Kirche; er erfüllt sie entscheidend durch das, was er an sich ist. Es gibt 
in der Kirche nichts Apostolischeres als die evangelische Vollkommenheit! Das Leben der 
evangelischen Räte hätte nicht apostolische Zeugniskraft, wäre es nicht wesentlich mit Ent- 
behrungen, ja mit einem heroischen Kampf verbunden; es ist als solcher der schwierigste 
Lebensstand. Bloß mit der •Armut im Geiste" ist ihm beispielsweise gerade nicht gedient. 
Der Ordensmann nimmt durch sein Dasein teil am Werk der Erlösung. Er zeigt der Welt, 
daß sie durch das Kreuz Christi den Frieden erlangt und Bestand erhält. 

Damit ist gegeben, daß der Ordensstand nicht nur auch in der Kirche besteht oder gar 
abseits ihres eigentlichen, pulsierenden Lebens vegetiert. Das Ordensleben besitzt hervor- 
ragend •kirchlichen Charakter"; es hat teil am übernatürlichen Geheimnis aller christlichen 

1 Zeugen des Gottesreiches. Einführung in das Ordensleben. Übersetzt von Karl Paus- 
pertl SJ, Wien/München, Verlag Herold, 1958 (165 S.). • Übersetzungen ins Flämische, 
Italienische. Portugiesische und Spanische sind bereits erschienen; andere • ins Englische 
und Japanische • sind in Vorbereitung. 

2 Fondements ascetico-theologiques de la profession des conseils ivangeliques, in: Acta 
et Documenta I' Congressus Statuum Perfectionis, Rom 1950, I •13; Mission ecclesiale de 
Vetat ,canonique' de perfection, in: Nouvelle Revue Theologique 78 (1956), 915•936; Note 
doctrinale sur la vocation religieuse nn. 1•7, in: Campagne diocesaine des vocations, Tour- 
nai o. J. 



58 Im Spiegel der Zeit 

Wirklichkeit, gründet in den Tugenden des Glaubens, der Hoffnung, der Liebe. Die Ordens- 
gemeinschaft ist dazu berufen, trotz der persönlichen Unwürdigkeit ihrer Glieder in sicht- 
barer Weise das Herz der christlichen Gemeinschaft zu bilden. Sie will ja das Evangelium, 
die Gemeinschaft des Mystischen Leibes, verwirklichen. Wie es nur ein Evangelium gibt, so 
kann es nur eine evangelische Vollkommenheit geben. Jeder Christ ist verpflichtet, persön- 
lich nach der evangelischen Vollkommenheit zu streben; sie besteht in der Liebe, die ihrer 
Natur nach keine Grenze kennt. Die Verwirklichung der Liebe durch die •Mittel" der Voll- 
kommenheit ist notwendig begrenztes Tun; die Wahl dieser Mittel ist Sache freier Großmut. 
Der Ordensstand nun ergreift in den Räten die relativ besten Mittel der Vollkommenheit, 
die er als bestimmtes, verpflichtendes Lebensprogramm einer Gemeinschaft vorschreibt. Er 
verleiht so dem Ideal der christlichen Vollkommenheit eine bis ins einzelne fest umris- 
sene, wegweisende Gestalt, die soziale Sichtbarkeit eines Lebensstandes. So nimmt der 
Ordensstand eine gewisse Sonderstellung ein gegenüber den beiden ersten Ständen der Kle- 
riker und Laien, die aus dem Wesen der Kirche entstammen, insofern diese eine hierarchisch 
geordnete und gegliederte Gesellschaft ist. Die offizielle Aufgabe des Ordenslebens ist es, 
inmitten der Gläubigen und in einer öffentlichen Gemeinschaft, Zeugnis für das Streben 
nach Vollkommenheit und für die anzuwendenden •vollkommenen" Mittel abzulegen. Es 
legt also Zeugnis ab für die endgültige Vollkommenheit allen christlichen Strebens in der 
ewigen Gottesstadt. 

2. Carpentier stellt den Mitgliedern des Ordensstandes mit Nachdruck die heilige Pflicht 
allgemeiner Hingabe an die Kirche und demütigen Dienstes für alle Menschen vor Augen. 
Der Ordensmann kann sich nichts persönlich zugute tun auf die Vollkommenheit seines 
Standes. Dennoch legt sich von seiten des Verhältnisses des Ordenschristen zu seinen Brü- 
dern und Schwestern in der Welt eine Frage nahe. Wäre es nicht nach Carpentier an sich, 
ideal gesehen, zu wünschen, daß jeder Christ die Lebensform Christi zu seiner eigenen mach- 
te und auf die vollkommenste Weise nach Vollkommenheit strebte? Wäre in diesem Fall 
die Tatsache, daß die meisten Menschen dies nicht tun, nur zurückzuführen auf die tatsäch- 
liche, bedauerliche Erdenschwere der erbsündigen Natur, die man allerdings niemandem 
zum Vorwurf machen darf? Es scheint, daß so die Lebensstände des Christen in der Welt 
nur auf eine negative Weise vom Ordensstand abgegrenzt sind. Es meldet sich die Gegen- 
frage nach dem Sinn der Tatsache, daß die Mehrzahl der Menschen von Natur aus nicht 
für den Stand der Vollkommenheit bestimmt ist. 

Vielleicht tritt bei Carpentier, wenigstens in der thematischen Hauptlinie seiner Auf- 
fassung, der Ordensstand zu stark hervor als Vor-Bild der endzeitlichen Vollkommenheit, 
als Zeugnis des weltverklärenden Auferstehungssieges Christi, zu wenig dagegen seine Auf- 
gabe, freies Zeugnis zu geben für die welterlösende Freiheitstat des Kreuzesopfers. Es muß 
ja doch dem Mit-auferstanden-Sein mit Christus das Gekreuzigtsein mit ihm entsprechen. 
Gewiß wird auch diese Seite des Ordensstandes nicht übersehen. Darin aber, daß den sich 
auf das Kreuz beziehenden Gesichtspunkten bestimmtere Geltung verschafft wird, dürfte sich 
auch die Möglichkeit einer positiveren Zuordnung der christlichen Stände abzeichnen. 

Das Geheimnis des Kreuzes Christi ist unaufhebbar; es ist Offenbarung des ursprüng- 
lichsten und freiesten Liebeswillens Gottes. Dennoch erhellt sich im Zusammenhang der 
Heilsgeschichte der Geheimnis-Sinn des Kreuzesgeschehens auf eine bedeutsame Weise. Im 
ursprünglich heilen Stande der paradiesischen Menschheit war alles natürliche Sein und 
alles Geschehen in innerer, von Gott gestifteter Gemäßheit wirksames Zeichen der Gnade. 
Empfängnis und Geburt eines neuen Menschenkindes wären zugleich und ohne weiteres Auf- 
nahme in die Gotteskindschaft und Eintritt in die Gemeinschaft des Gottesvolkes gewesen. 
Die Natur war von Gnade erfüllt. Sie war in ursprünglicher Eindeutigkeit Sakrament. 
Die Ursünde hat die Natur aus dieser Eindeutigkeit der wirksamen Bezeichnung der Gnade 
herausgerissen und sie jener Zweideutigkeit überantwortet, die den Strukturen der rein an 
sich selbst betrachteten Natur anhaftet. Die ,natura pura' ist ambivalent; sie vermag bei- 
des auszudrücken, Heil und Unheil. Am schärfsten tritt dies in Erscheinung in dem Grund- 
phänomen der naturhaften Sterblichkeit des Menschen: Der Tod kann bezeichnen und be- 
wirken die Auflösung und Selbstzersetzung sündiger Nichtigkeit oder den Obergang in die 
endgültig vollendete Lebensgestalt der ihrer selbst ganz mächtigen Geistperson. In der 



Im Spiegel der Zeit 59 

gefallenen Natur, die auch in ihren natürlichen Kräften verwundet ist, kommt die Unheils- 
bedeutung des Todes und des Natürlichen überhaupt zum Tragen. Gott, der alles Geschehen, 
auch das der Sünde, im Planen seiner Liebe umfaßt, will den Menschen in seiner sünde- 
gezeichneten, todverfallenen Natur erlösen. Wie kann in einer Menschheit, in der das Na- 
turgemäße seine einstige Heilseindeutigkeit für immer verloren hat, ein neues eindeutiges 
Zeichen des Heiles errichtet werden, um das sich ein neues Gottesvolk schare? Die Natur 
und was ihr unmittelbar gemäß ist in leichter Leistung, freudvollem Beginnen und glücklichem 
Gelingen • all das kann in der nachparadiesischen Welt JVW-Natur sein, ja es steht in Ge- 
fahr, zum Ausdruck einer bloßen Diesseits-Entscheidung zu werden, die sich um Gott nicht 
kümmert oder sich gegen seine Gnade behauptet. Deshalb erhebt Gott in seiner Freiheit 
durch positive, geschichtliche Setzung das Widrige der Natur, Leiden und Tod, zum neuen 
Zeichen des Heiles. Daran vermag sich nun freie Entscheidung für Gott eindeutig zu bezeu- 
gen. Dies geschieht grundlegend im Kreuzestod Jesu Christi. Der Kreuzestod weist sich aus 
als welterlösende Gottestat, die der Ursprung einer neuen Ordnung des Heiles ist. Er besitzt 
jene Eindeutigkeit, kraft derer er • als Vollendung des ganzen Lebens und Wirkens 
Christi • das (•Haupt"-)Sakrament dieser neuen Ordnung wird. Die Freiheit Gottes, die 
ein neues Zeichen und damit eine neue Wirklichkeit der Gnade stiftet, gibt sich offen kund 
in der Freiheit des Menschen Jesus und seines Todes am Kreuze. Erscheinung und Tätigkeit 
Jesu insgesamt, am augenscheinlichsten seine Wundermacht, die nicht aufgehalten wird 
durch die Pforten des Todes, erweisen die Freiheit seiner eigenen Hingabe in den Tod: 
Er gab sein Leben dahin, weil er selbst es wollte; er hatte die Macht, sein Leben wegzu- 
geben, wie er Macht hatte, es wieder an sich zu nehmen. Die Auferstehung von den Toten 
ist das Siegel dieser Freiheitsmacht. Durch die Sichtbarkeit des erlösenden Liebeswillens 
Gottes in der freien Tat der Selbsthingabe des Menschen Jesus Christus wird das Kreuz zum 
signum levatum in nationes, zu einem Zeichen, das aufgerichtet ist für die Völker. 

Die Kirche, der geheimnisvolle Leib des Herrn, ist das in die Geschichte hineindauernde 
Heilszeichen der Welterlösung in Jesus Christus. Sie gibt von der göttlich erlösenden Freiheit 
der Kreuzestat weiter und weiter wirksames Zeugnis. Die Kirche ist das Christuszeugnis 
im jeweiligen Hier und Heute der Welt. Die Wirkkraft des Kreuzestodes Christi gliedert 
sich aus in den sieben Sakramenten und erfaßt durch sie werkzeuglich-organisch die Glieder 
der Kirche in ihren entscheidenden Lebenssituationen. Die Taufe ist durch Paulus (Rom 6) 
aufs deutlichste als wirkende Gegenwart des Kreuzestodes bezeugt; und das •zentrale" Sa- 
krament des Altars verkündet den Tod des Herrn, bis er wiederkommt, indem es leibhaften 
Anteil an Christus dem Gekreuzigten gibt. Die in die sakramentalen Zeichen hineingesenkte 
Wirkkraft des Kreuzestodes verlangt zu jeder Stunde der Kirche ihre lebendige Auslegung 
und Bezeugung durch die sichtbare Erscheinung der Kirche in dieser Welt. Die Kirche hat 
auch als Ganzes, in engster Verbindung mit den einzelnen Sakramenten, einen sakramenta- 
len Charakter. Bezeichnend-bezeugend wirkt sie das Heil der Menschheit. 

In diesen Auftrag der Kirche, für die weiterwirkende Freiheitstat des Kreuzestodes ihres 
Herrn und Hauptes Zeugnis abzulegen, scheint der Ordensstand hineingestellt zu sein. Chri- 
stus hat frei sein Leben zum blutigen Erlösungsopfer hingegeben, und dies in öffentlich- 
sichtbarer, geschichtlicher Tat. Der Ordensmann übernimmt frei die Lebensform der Selbst- 
entäußerung Christi, seine Knechtsgestalt in Armut, Jungfräulichkeit, Gehorsam mit den 
Entbehrungen und der lebenslangen Last dieses Berufes, den die alte christliche Tradition 
des Ehrennamens des unblutigen Martyriums, des unblutigen Zeugnisses auf Leben und 
Tod, würdigte. Der Ordensmann gibt sein Leben in dieses Opfer durch einen öffentlichen 
Rechtsakt, und er tritt durch die Weihe seiner Gelübde ein in einen Stand der Kirche, der 
als solcher, durch seine Verfassung und seine lebendige Wirklichkeit Zeugnis ablegt für die 
Geschichtsmacht, die wirkkräftige Gegenwart des Kreuzestodes Jesu Christi. Das allerdings 
recht abgegriffene Wort von den Ordensleuten als den berufsmäßigen Kreuzträgern der 
Menschheit hat seinen tiefen Sinn. Das Kreuz hat eben in all seinen Weisen, von der ur- 
bildlichen Wirklichkeit Golgathas her, nicht nur irgendwie sühnende Bedeutung, sondern 
bezeichnend-bewirkende Sinnkraft der Versöhnung mit Gott. 

Gewiß soll durch diese Erwägung über den Geheimnis-Sinn des Kreuzes Christi und die 
fortdauernde Bezeugung seiner welterlösenden Freiheit in Kirche und Ordensstand nicht eine 



60 Im Spiegel der Zeit 

Notwendigkeit dieses Standes für die Kirche deduziert werden. Es war nur der Versuch zu 
machen, zu einem vertieften Verständnis einer Seite seiner Aufgabe zu gelangen. 

Von hier aus, so scheint es, läßt sich nun auch das Verhältnis des Ordensstandes zum 
christlichen •Weltstand" näher bestimmen. Der Christ in der Welt soll den Reichtum sei- 
nes Menschseins seiner Natur gemäß verwirklichen: in materieller Kultur, in den mensch- 
lichen Gemeinschaften von der grundlegenden Gemeinschaft der Ehe und Familie auf, in 
freier, selbständiger Lebensgestaltung und ganz eigenverantworteten Initiativen. Er soll 
dies persönlich als Christ, aus christlichem Geiste tun. Aber in seinem Stand als Stand • 
diese reduplikative Einschränkung ist entscheidend wichtig • verleiblicht sich nicht in 
unmittelbarer spezifisch christlicher Sichtbarkeit der Geist, aus dem der einzelne Weltchrist 
handelt. Der Weltchrist als Einzelner steht unter dem Kreuz, und er wird in manchen Situa- 
tionen vielleicht bitterer und stärker vom Kreuz getroffen als ein Ordenschrist: bei sei- 
nem Stand als solchem ist dies nicht der Fall. Der Weltstand bedarf gleichsam des Or- 
densstandes, damit dieser die verborgene Motivkraft und den Zielsinn auch des christ- 
lichen Lebens in der Welt in öffentlich-sichtbarer Eindeutigkeit, in spezifisch christlicher Un- 
verwechselbarkeit hineinstellt in die Welt. Armut, Jungfräulichkeit, Gehorsam: das Siegel 
der Christlichkeit auf Besitz, Ehe, freie Selbstverfügung. Es sei hingewiesen auf das Ver- 
hältnis von Form und Materie im Zeichen der Sakramente als etwa mögliches Schema dieser 
Wechselbeziehung von Ordens- und Weltstand in der einen Kirche Jesu Christi. 

Der Weltstand des Christen müßte nun näher begründet werden in seiner keineswegs 
nur erbsündig bedingten, sondern innerlich-positiven Notwendigkeit. Diese kann hier nur 
angedeutet werden: Die metaphysische Anthropologie zeigt, daß das, was Menschsein heißt, 
sich auslegen und darstellen muß in den Gemeinschaften der Menschen und ihrer Geschichte. 
Die vielen Menschen aller Zeiten und Zonen bilden die eine ganze Menschheit. Diese Ganz- 
heit ist mehr als eine beliebige Summe gleichgültiger Einzelner. Diese Gesetzlichkeit der 
Natur erscheint auf höherer Ebene wieder im Reich der Gnade. Die Kirche ist • geheimnis- 
voll • der Leib Christi. Ihr Geheimnischarakter kann nicht aufheben, daß sie gegliederte 
Ganzheit ist, nicht eine Summe von Einzelchristen, die die endgültige Vollendung der Kirche 
herbeiführen könnten, wenn sie nur eben je für sich ihre widerstrebige Natur dazu zu brin- 
gen vermöchten, auf die geradeste Weise zum Himmel zu streben. Auch für die Kirche als 
Ganzes gilt, daß sie heranwachsen muß zum Vollalter Christi, des einen •Christus totus 
caput et membra" (Augustinus); sie muß an ihren Gliedern ergänzen, was an den Leiden 
Christi noch aussteht. Die Kirche hat ihre Vollgestalt zur vorbestimmten Aufgabe, wenn 
wir auch nicht wissen, worin sie besteht, noch wann sie erreicht sein wird. Der Weltstand der 
Christen führt der •Kirche im Wachsen" neue Glieder zu und erweitert auf natürliche und 
übernatürliche Weise ihren Lebensraum. Dem Harren des Christen auf die Wiederkunft 
des Herrn tut diese Auffassung keinen Abbruch, auch nicht dem sehnsüchtigen, in das Wal- 
ten der Vorsehung ergebenen Wunsch, sie möge •bald" eintreffen3. 

Je ursprünglicher die Weltaufgabe des Christen gesehen und gewürdigt wird, desto kraft- 
voller wird der Ordensstand • als der Lebemstand des Christuszeugnisses • sich zu seinem 
Auftrag für die Christen in der Welt bekennen dürfen und mit den •Weltchristen" zusam- 
men vor der Welt Zeugnis ablegen für Christus Jesus, den Gekreuzigten und Auferstan- 
denen. Die Zeugen der künftigen seligen Vollendung der Kirche sind auch die Zeugen ihrer 
aus der Kraft des Kreuzes unter Mühsal streitenden und leidenden Gegenwart. 

Walter Kern SJ 

8 Zu einigen Punkten des vorliegenden Versuchs darf der Vf., der die Verantwortung für 
ihn als Ganzes behält, auf die Schriften von Karl Rahner verweisen, besonders auf 
•Zur Theologie des Todes' (Freiburg/Br. 1958) und auf •Kirche und Sakramente" (in: 
•Geist und Leben" 28 [1955] 434•453). 




