IM SPIEGEL DER ZETIT

Zur Theologie des Ordensstandes

René Carpentier SJ, Moralprofessor in Eegenhoven/Belgien, hat 1956 den weit-
verbreiteten ,Catéchisme des Veeux“ von P. Cotel S] unter dem Titel ,7émoins de la Cité
de Dieu" umgearbeitet zu einer kleinen Theologie des Ordenslebens. Das Bichlein erlebte
bereits sechs Auflagen, es wurde in mehrere Sprachen iibersetzt und liegt nun auch deutsch
vor!. Es gehort zum Besten, was in den letzten Jahren iber den Ordensstand geschrieben
wurde. Die gegliederte Einfachheit seines Ausdrucks erlaubt, es geistig regen Novizen in
die Hand zu geben. Die gehaltvolle Tiele der Gedanken halt aber auch fir den Lehrer des
geistlichen Lebens manche Anregung bereit. Die folgende lnbaltsibersicht mochte, unter
Beriicksichtigung einiger anderer Verdffentlichungen des Verfassers?, seine Leitlinien und
Grundsitze hervorheben; die eingehende und sehr verstdndnisvolle Darlegung der ein-
zelnen Pflichten des Ordensstandes bleibt auller Betracht. Zweitens soll, gleichsam als Bei-
spiel [ir die Fruchtbarkeit des kleinen Werkes, eine Ansatzstelle weiteren theologischen
Fragens freigelegt und der Versuch einer Antwort gewagt werden.

1. Das Ordensleben ist — so sagt es schon der Titel des Buches — die kithne Vorweg-
nahme des zukiinltigen Lebens, die zum aufrulenden Zeugnis wird fir die Welt. Es bricht
mit jener Lebensform, die daran hindert, dafl sich die ,Gottesstadt® schon auf Erden ver-
wirkliche. Als Grundhaltung dieser Welt, die im argen liegt, erscheint die Selbstsucht, die
auf ihr Recht pocht und nur sich durchzusetzen sucht. lhr steht die Haltung dienender Liebe
gegeniber, nach der der Mensch sein Leben einsetzt als freies Geschenk, in einer Liebes-
entscheidung ohne Zihlen und Wigen. in einer frei gewahlten Gemeinschaft von Bridern.
Der Ursprung dieser briiderlichen Einheit ist der Ruf Christi zu seiner unbedingten, um-
fassenden Nachlolge. Die evangelische Vollkommenheit besteht in der vollen Ubernahme
der Lebensform Jesu. Diese Lebenstform, die als ldeal freiwilliger briiderlicher Armut von
der urchristlichen Gemeinde in ihrer Gesamtheit ergriffen worden war, macht sich der Or-
densstand zu eigen unter der ausgebildeten Gestalt der drei evangelischen Raite. Armut,
Keuschheit und Gehorsam, in Christusnachiolge und aus Bruderliebe iibernommen, bilden
die dreifédltige Verwirklichungsweise der einen Lebensform,

Kralt seines Wesens weiht der Ordensstand seine Glieder zu der Aufgabe, Christus und
die Kirche in dieser Welt aulstrahlen zu lassen. Er soll lautes Zeugnis ablegen vom Siege
Christi. Diese Aufgabe erfiillt er nicht erst durch irgendwelche hinzutretende Dienstlei-
stungen im Raum der Kirche; er erfiillt sie entscheidend durch das, was er an sich ist. Es gibt
in der Kirche nichts Apostolischeres als die evangelische Vollkommenheit! Das Leben der
evangelischen Rite hitte nicht apostolische Zeugniskraft, wire es nicht wesentlich mit Ent-
behrungen, ja mit einem heroischen Kampf verbunden; es ist als solcher der schwierigste
Lebensstand. Blof mit der ,Armut im Geiste” ist ihm beispielsweise gerade nicht gedient.
Der Ordensmann nimmt durch sein Dasein teil am Werk der Erlésung. Er zeigt der Welt,
daf sie durch das Kreuz Christi den Frieden erlangt und Bestand erhilt.

Damit ist gegeben, dafl der Ordensstand nicht nur audh in der Kirche besteht oder gar
abseits ihres eigentlichen, pulsierenden Lebens vegetiert. Das Ordensleben besitzt hervor-
ragend ,kirchlichen Charakter; es hat teil am iibernatiirlichen Geheimnis aller christlichen

1 Zeugen des Gottesreiches. Einfithrung in das Ordensleben. Ubersetzt von Karl Paus-
pertl 8], Wien/Minchen, Verlag Herold, 1958 (165 S.). — Ubersetzungen ins Flimische,
Italienische. Portugiesische und Spanische sind bereits erschienen; andere — ins Englische
und Japanische — sind in Vorbereitung.

® Fondements ascético-théologiques de la profession des conseils évangéliques, in: Acta
et Documenta Ii Congressus Statuum Perfectionis, Rom 1950, 1—18; Mission ecclésiale de
létat ,canonique® de perfection, in: Nouvelle Revue Théologique 78 (1956), 915—936; Note
do.ctn'ﬁale sur la vocation religieuse nn. 1—17, in: Campagne diocésaine des vocations, Tour-
nai o. J.



58 Im Spiegel der Zeit

Wirklichkeit, griindet in den Tugenden des Glaubens, der Hoffnung, der Liebe. Die Ordens-
gemeinschaft ist dazu berufen, trotz der personlichen Unwiirdigkeit ihrer Glieder in sicht-
barer Weise das Herz der christlichen Gemeinschaft zn bilden. Sie will ja das Evangelium,
die Gemeinschaft des Mystischen Leibes, verwirklichen. Wie es nur ein Evangelium gibt, so
kann es nur eine evangelische Vollkommenheit geben. Jeder Christ ist verpflichtet, persén-
lich nach der evangelischen Vollkommenheit zu streben; sie besteht in der Liebe, die ihrer
Natur nach keine Grenze kennt. Die Verwirklichung der Liebe durch die ,Mittel* der Voll-
kommenbheit ist notwendig begrenztes Tun; die Wahl dieser Mittel ist Sache freier Grofimut.
Der Ordensstand nun ergreift in den Riten die relativ besten Mittel der Vollkommenheit,
die er als bestimmtes, verpflichtendes Lebensprogramm einer Gemeinschaft vorschreibt. Er
verleiht so dem Ideal der christlichen Vollkommenheit eine bis ins einzelne fest nmris-
sene, wegweisende Gestalt, die soziale Sichtbarkeit eines Lebensstandes. So nimmt der
Ordensstand eine gewisse Sonderstellung ein gegeniiber den beiden ersten Stinden der Kle-
riker und Laien, die aus dem Wesen der Kirche entstammen, insofern diese eine hierarchisch
geordnete und gegliederte Gesellschaft ist. Die offizielle Aufgabe des Ordenslebens ist es,
inmitten der Glidubigen und in einer 6ffentlichen Gemeinschafi, Zeugnis fiir das Streben
nach Vollkommenheit und fiir die anzuwendenden ,vollkommenen“ Mittel abzulegen. Es
legt also Zengnis ab fiir die endgiiltige Vollkommenheit allen christlichen Strebens in der
ewigen Gottesstadt.

2. Carpentier stellt den Mitgliedern des Ordensstandes mit Nachdruck die heilige Pflicht
allgemeiner Hingabe an die Kirche und demiitigen Dienstes fiir alle Menschen vor Augen.
Der Ordensmann kann sich nichts persoénlich zugute tun auf die Vollkommenheit seines
Standes. Dennoch legt sich von seiten des Verhiltnisses des Ordenschristen zn seinen Brii-
dern und Schwestern in der Welt eine Frage nahe. Wire es nicht nach Carpentier an sich,
ideal gesehen, zu wiinschen, dafl jeder Christ die Lebensform Christi zu seiner eigenen mach-
te und auf die vollkommenste Weise nach Vollkommenheit strebte? Wire in diesem Fall
die Tatsache, dafl die meisten Menschen dies nicht tun, nur zuriickzufithren anf die tatsich-
liche, bedauerliche Erdenschwere der erbsiindigen Natur, die man allerdings niemandem
zum Vorworf machen darf? Es scheint, dafl so die Lebensstinde des Christen in der Welt
nur anf eine negative Weise vom Ordensstand abgegrenzt sind. Es meldet sich die Gegen-
frage nach dem Sinn der Tatsache, dafl die Mehrzahl der Menschen von Natur aus nicht
fiir den Stand der Vollkommenheit bestimmt ist.

Vielleicht tritt bei Carpentier, wenigstens in der thematischen Hauptlinie seiner Anf-
fassung, der Ordensstand zu stark hervor als Vor-Bild der endzeitlichen Vollkommenheit,
als Zeugnis des weltverkldrenden Auferstehungssieges Christi, zu wenig dagegen seine Auf-
gabe, freies Zeugnis zn geben fiir die welterlésende Freiheitstat des Kreuzesopfers. Es mnf§
ja doch dem Mit-anferstanden-Sein mit Christus das Gekreuzigtsein mit ihm entsprechen.
Gewifl wird anch diese Seite des Ordensstandes nicht tibersehen. Darin aber, dafl den sich
auf das Krenz beziehenden Gesichtspunkten bestimmtere Geltung verschafft wird, diirfte sich
auch die Méglichkeit einer positiveren Zuordnung der christlichen Stinde abzeichnen.

Das Geheimnis des Kreuzes Christi ist unanfhebbar; es ist Offenbarung des urspriing-
lichsten und freiesten Liebeswillens Gottes. Dennoch erhellt sich im Zusammenhang der
Heilsgeschichte der Geheimnis-Sinn des Kreuzesgeschehens anf eine bedentsame Weise. Im
urspriinglich heilen Stande der paradiesischen Menschheit war alles natiirliche Sein und
alles Geschehen in innerer, von Gott gestifteter GemiBheit wirksames Zeichen der Gnade.
Empféangnis und Geburt eines nenen Menschenkindes wiren zugleich und ohne weiteres Auf-
nahme in die Gotteskindschaft und Eintritt in die Gemeinschaft des Gottesvolkes gewesen.
Die Nator war von Gnade erfillt. Sie war in urspriinglicher Eindeutigkeit Sakrament.
Die Ursiinde hat die Natur aus dieser Eindentigkeit der wirksamen Bezeichnung der Gnade
heransgerissen und sie jener Zweidentigkeit iiberantwortet, die den Strukturen der rein an
sich selbst betrachteten Natur anhaftet. Die ,natnra pura’ ist ambivalent; sie vermag bei-
des anszndriicken, Heil und Unheil. Am schirfsten tritt dies in Erscheinung in dem Grund-
phdnomen der naturhaften Sterblichkeit des Menschen: Der Tod kann bezeichnen und be-
‘wirken die Auflésung und Selbstzersetzung siindiger Nichtigkeit oder den Ubergang in die
endgiiltig vollendete Lebensgestalt der ibrer selbst ganz michtigen Geistperson. In der



Im Spiegel der Zeit 59

gefallenen Natur, die auch in ihren natiirlichen Kraften verwnndet ist, kommt die Unheils-
bedeutung des Todes und des Natiirlichen iiberhaupt zum Tragen. Gott, der alles Geschehen,
auch das der Siinde, im Planen seiner Liebe umfaflt, will den Menschen in seiner siinde-
gezeichneten, todverfallenen Natur erlosen. Wie kann in einer Menschheit, in der das Na-
turgemifle seine einstige Heilseindeutigkeit fiir immer verloren hat, ein neues eindeutiges
Zeichen des Heiles errichtet werden, um das sich ein neues Gottesvolk schare? Die Natur
und was ihr nnmittelbar gemif ist in leichter Leistung, freudvollem Beginnen und gliicklichem
Gelingen — all das kann in der nachparadiesischen Welt Nur-Natur sein, ja es steht in Ge-
fahr, zum Ausdruck ciner bloflen Diesseits-Entscheidung zu werden, die sich um Gott nicht
kiimmert oder sich gegen seine Gnade behauptet. Deshalb erhebt Gott in seiner Freiheit
durch positive, geschichtliche Setzung das Widrige der Natur, Leiden und Tod, zum neuen
Zeichen des Heiles. Daran vermag sich nun freie Entscheidung fiir Gott eindeutig zu bezen-
gen. Dies geschieht grundlegend im Kreuzestod Jesu Christi. Der Kreuzestod weist sich aus
als welterldsende Gottestat, die der Ursprung einer neuen Ordnung des Heiles ist. Er besitzt
jene Eindeutigkeit, kraft derer er — als Vollendung des ganzen Lebens und Wirkens
Christi — das (,Haupt“-)Sakrament dieser neven Ordnung wird. Die Freiheit Gottes, die
ein neues Zeichen und damit eine neue Wirklichkeit der Gnade stiftet, gibt sich offen knnd
in der Freiheit des Menschen Jesus und seines Todes am Kreuze, Erscheinung und Tatigkeit
Jesu insgesamt, am augenscheinlichsten seine Wundermacht, die nicht aufgehalten wird
durch die Pforten des Todes, erweisen die Freiheit seiner eigenen Hingabe in den Tod:
Er gab sein Leben dahin, weil er selbst es wollte; er hatte die Macht, sein Leben wegzu-
geben, wie er Macht hatte, es wieder an sich zu nehmen. Die Auferstehung von den Toten
ist das Siegel dieser Freiheitsmacht. Durch die Sichtbarkeit des erldsenden Liebeswillens
Gottes in der freien Tat der Selbsthingabe des Menschen Jesus Christus wird das Kreuz zum
signum levatum in nationes, zu einem Zeichen, das aufgerichtet ist fiir die Vélker.

Die Kirche, der geheimnisvolle Leib des Herrn, ist das in die Geschichte hineindanernde
Heilszeichen der Welterlésung in Jesus Christus. Sie gibt von der géttlich erlésenden Freiheit |
der Kreuzestat weiter und weiter wirksames Zeugnis. Die Kirche ist das Christuszeugnis
im jeweiligen Hier und Heute der Welt. Die Wirkkraft des Kreuzestodes Christi gliedert
sich aus in den sieben Sakramenten und erfafit durch sie werkzeuglich-organisch die Glieder
der Kirche in ihren entscheidenden Lebenssituationen. Die Taufe ist durch Paulus (R6m 6)
aufs deutlichste als wirkende Gegenwart des Kreuzestodes bezeugt; und das ,zentrale* Sa-
krament des Altars verkiindet den Tod des Herrn, bis er wiederkommt, indem es leibhaften
Anteil an Christus dem Gekreuzigten gibt. Die in die sakramentalen Zeichen hineingesenkte
Wirkkraft des Kreuzestodes verlangt zu jeder Stunde der Kirche ihre lebendige Auslegung
und Bezeugung durch die sichtbare Erscheinung der Kirche in dieser Welt. Die Kirche hat
auch als Ganzes, in engster Verbindung mit den einzelnen Sakramenten, einen sakramenta-
len Charakter. Bezeichnend-bezeugend wirkt sie das Heil der Menschheit.

In diesen Auftrag der Kirche, fiir die weiterwirkende Freiheitstat des Kreuzestodes ihres
Herrn und Hauptes Zeugnis abzulegen, scheint der Ordensstand hineingestellt zu sein. Chri-
stus hat frei sein Leben zum blutigen Erlosungsopfer hingegeben, und dies in ffentlich-
sichtbarer, geschichtlicher Tat. Der Ordensmann tibernimmt frei die Lebensform der Selbst-
entiuferung Christi, seine Knechtsgestalt in Armut, Jungfriulichkeit, Gehorsam mit den
Entbehrungen und der lebenslangen Last dieses Bernfes, den die alte christliche Tradition
des Ehrennamens des unblutigen Martyriums, des unblutigen Zeugnisses auf Leben und
Tod, wiirdigte. Der Ordensmann gibt sein Leben in dieses Opfer durch einen 6ffentlichen
Rechtsakt, und er tritt durch die Weihe seiner Geliibde ein in einen Stand der Kirche, der
als solcher, durch seine Verfassung und seine lebendige Wirklichkeit Zeugnis ablegt fir die
Geschichtsmacht, die wirkkraftige Gegenwart des Kreuzestodes Jesu Christi. Das allerdings
recht abgegriffene Wort von den Ordensleuten als den berufsmifligen Kreuztridgern der
Menschheit hat seinen tiefen Sinn. Das Kreuz hat eben in all seinen Weisen, von der ur-
bildlichen Wirklichkeit Golgathas her, nicht nur irgendwie siihnende Bedeutung, sondern
bezeichnend-bewirkende Sinnkraft der Verséhnung mit Gott.

Gewifl soll durch diese Erwigung iiber den Geheimnis-Sinn des Kreuzes Christi und die
fortdauernde Bezengung seiner welterlosenden Freiheit in Kirche und Ordensstand nicht eine



60 , Im Spiegel der Zeit

Notwendigkeit dieses Standes fiir die Kirche deduziert werden. Es war nur der Versuch zn
machen, zu einem vertieften Verstindnis einer Seite seiner Aufgabe zu gelangen.

Von hier aus, so scheint es, l1ifit sich nun auch das Verhiltnis des Ordensstandes zum
christlichen ,Weltstand“ niher bestimmen. Der Christ in der Welt soll den Rejchtum sei-
nes Menschseins seiner Natur gemifl verwirklichen: in materieller Kultur, in den mensch-
lichen Gemeinschaften von der grundlegenden Gemeinschaft der Ehe und Familie auf, in
freier, selbstindiger Lebensgestaltung und ganz eigenverantworteten Initiativen. Er soll
dies persénlich als Christ, aus christlichem Geiste tun. Aber in seinem Stand als Stand —
diese reduplikative Einschrinkung ist entscheidend wichtig — verleiblicht sich nicht in
unmittelbarer spezifisch christlicher Sichtbarkeit der Geist, ans dem der einzelne Weltchrist
handelt. Der Weltchrist als Einzelner steht unter dem Kreuz, und er wird in manchen Situa-
tionen vielleicht bitterer und stirker vom Kreuz getroffen als ein Ordenschrist: bei sei-
nem Stand als solchem ist dies nicht der Fall. Der Weltstand bedarf gleichsam des Or-
densstandes, damit dieser die verborgene Motivkraft und den Zielsinn auch des christ-
lichen Lebens in der Welt in 6ffentlich-sichtbarer Eindeutigkeit, in spezifisch christlicher Un-
verwechselbarkeit hineinstellt in die Welt. Armut, Jungfriulichkeit, Gehorsam: das Siegel
der Christlichkeit auf Besitz, Ehe, freie Selbstverfiigung. Es sei hingewiesen auf das Ver-
hiltnis von Form und Materie im Zeichen der Sakramente als etwa mégliches Schema dieser
Wedhselbeziehung von Ordens- und Weltstand in der einen Kirche Jesu Christi.

Der Weltstand des Christen miifite nun niher begriindet werden in seiner keineswegs
nur erbsiindig bedingten, sondern innerlich-positiven Notwendigkeit. Diese kann hier nur
angedeutet werden: Die metaphysische Anthropologie zeigt, dafl das, was Menschsein heifit,
sich auslegen und darstellen mufl in den Gemeinschaften der Menschen und ihrer Geschichte.
Die vielen Menschen aller Zeiten und Zonen bilden die eine ganze Menschheit. Diese Ganz-
heit ist mehr als eine beliebige Summe gleichgiiltiger Einzelner. Diese Gesetzlichkeit der
Natur erscheint auf héherer Ebene wieder im Reich der Gnade. Die Kirche ist — geheimnis-
voll — der Leib Christi. Ihr Geheimnischarakter kann nicht aufheben, daf sie gegliederte
Ganzheit ist, nicht eine Summe von Einzelchristen, die die endgiiltige Vollendung der Kirche
herbeifiihren kénnten, wenn sie nur eben je fiir sich ihre widerstrebige Natur dazu zu brin-
gen vermdchten, auf die geradeste Weise zum Himmel zu streben. Auch fir die Kirche als
Ganzes gilt, dafl sie heranwachsen mufl zum Vollalter Christi, des einen ,Christus totus
caput et membra“ (Augustinus); sie mufl an ihren Gliedern ergénzen, was an den Leiden
Christi noch aussteht. Die Kirche hat ihre Vollgestalt zur vorbestimmten Aufgabe, wenn
wir auch nicht wissen, worin sie besteht, noch wann sie erreicht sein wird. Der Weltstand der
Christen fithrt der ,Kirche im Wachsen“ neve Glieder zu und erweitert auf natiirliche und
iibernatiirliche Weise ihren Lebensraum. Dem Harren des Christen auf die Wiederkunft
des Herrn tut diese Auffassung keinen Abbruch, auch nicht dem sehnsiichtigen, in das Wal-
ten der Vorsehung ergebenen Wunsdch, sie mége ,bald“ eintreffen3.

Je urspriinglicher die Weltaufgabe des Christen gesehen und gewiirdigt wird, desto kraft-
voller wird der Ordensstand — als der Lebensstand des Christuszeugnisses — sich zu seinem
Auftrag fiir die Christen in der Welt bekennen diirfen und mit den , Weltchristen® zusam-
men vor der Welt Zeugnis ablegen fiir Christus Jesns, den Gekreuzigten und Auferstan-
denen. Die Zeugen der kiinftigen seligen Vollendung der Kirche sind auch die Zeugen ihrer
aus der Kraft des Kreuzes unter Miihsal streitenden und leidenden Gegenwart.

Walter Kern S]

3 Zu einigen Punkten des vorliegenden Versudhs darf der Vf., der die Verantwortung fiir
ihn als Ganzes behilt, anf die Schriften von Karl Rahner verweisen. besonders auf
»Zur Theologie des Todes* (Freiburg/Br. 1958) und auf ,Kirche und Sakramente® (in:
»Geist und Leben® 28 [1955] 434—453).





