»Er wird so wiederkommen,
wie ihr ihn habt zum Himmel auffahren sehen.

VonKarl Rahner SJ, Innsbruck

»Dieser Jesus, der von euch weg hinaufgenommen worden ist, wird so
wiederkommen, wie ihr ihn habt zum Himmel auffahren sehen® (Apg 1, 11).
Dieses Wort aus der Apostelgeschichte mége Anlafl einer Erwiagung zum
Fest Christi Himmelfahrt sein.

Zunachst ist das Wort der beiden Engel ein abweisendes Wort. Es belehrt
die Apostel, dafl ihr Meister sich ihnen erst wieder bei seiner Wiederkunft
in Herrlichkeit am Ende der Zeiten in sichtbarer Gestalt, in jener mensch-
lichen Eindeutigkeit und Greifbarkeit zeigen werde, deren sie sich bisher
erfreuen konnten. Diese Nahe ist vorbei, vorbei bis zum Ende der Zeiten.
Jetzt gilt: Selig die nicht sehen und doch glauben, die hoffen wider alle Hoff-
nimg, die ihr Dasein aufbauen auf dem, was nicht greifbar ist. Uns wird nur
verkiindigt, was die Apostel unmittelbar gehért, mit eigenen Augen gesehen,
was sie geschaut und mit ihren Hinden betastet haben. Thr Privileg ist uns
nicht gegeben. Es ist das Privileg des einmaligen Anfangs und die Ver-
heiflung des seligen Endes. Daf es dies auch dazwischen geben konne, eben
das weisen die Engel ab. Auch in der Mystik der spateren Erscheinungen ist
ihr abweisendes Wort nicht aufgehoben: der Herr erscheint nicht in seiner
eigenen Leibhaftigkeit. Er ist fern. Er ist der im Glauben Gesuchte, der, auf
den man warten muf}, bis er wiederkommt, nach dem man Ausschau hilt, der
noch kommen mufl. Das christliche Leben ist also ein Leben des bloff Vorldu-
figen; ein Bekenntnis, daf hier nichts Endgiiltiges und Bleibendes erreicht
werden kann; der Mut, damit zu rechnen, dafl wir keine bleibende Statte
haben; das Verbot, in diesem Zeit-Raum das Endgiiltige einbauen zu wollen.
Die Versohnung des Endlichen und Unendlichen wird erst wieder greifbar,
wenn alles zu Ende ist, nicht jetzt. Er ist gegangen. Als man gemerkt hatte
— endlich —, wer er war, war er auch schon gegangen. So ist er nicht mehr
da. So kann man ihn nicht mehr sehen.

Aber das Wort der Engel ist auch ein Wort des Trostes, ein zusagendes
Wort. ,So“ wie Jesus gegangen ist, ,50“ wird er wiederkommen. Er hat jetzt
eigentlich kein Schicksal mehr. Wir brauchen nicht zu bangen, daf er, weil
er gegangen ist, wiederkehren konne als ein anderer, der inzwischen sich
verwandelt hatte, so daf er nicht mehr der ware, als den wir ithn erkannt
und erfahren haben. Er ist der, der er bei uns wurde. Und ,s0“ kommt er
wieder. ,So“ bleibt er in Ewigkeit. ,So“ und nicht anders. Er ist nicht ge-
gangen, um dem zu entweichen, was hier bei uns ist und was er hier bei uns



82 Karl Rahner

erlebte und erleidend wurde. Er ist und bleibt der, der er hier wurde, damit
er ,50° wiederkommen kann. Er ist mit unserer Geschichte gerade ,gegan-
gen®, damit eben diese bleibe, damit sie nicht in der Leere des Vergangenen
verrinne, sondern wiederkommen kénne, d. h. als die gebliebene sich zeigen
konne, wenn wir einmal die Endgtiltigen geworden sind. Nichts von ihm und
seinem Leben ist verloren, alles ist geblieben, und darum ,kommt es wie-
der®, zeigt sich, dafl alles geblieben ist. Wir meinen, daf}, was geht, auch
vergehe, was uns genommen ist, auch nicht wiederkomme. Aber so ist es
nicht. Der Herr ist als Mensch gegangen, er hat ein Menschenleben, nicht
blof eine abstrakte, noch allen Madglichkeiten gleichgiiltig offen stehende
Menschennatur, in die Herrlichkeit seines Vaters mitgenommen. Gewif}, die
einzelnen Ereignisse dieses Lebens sind wirklich vergangen; sie wollten ja
wirklich vergehen, weil sie gerade dadurch das Endgiiltige zeugen. Er ist
nicht mehr Kind, er ist nicht mehr der Jingling, nicht mehr der Mann, nicht
mehr der Gekreuzigte, der in der Finsternis des Todes Sterbende. Das alles
hat er hinter sich gelassen. Aber gerade so ist all das, was bestanden und
hinter sich gelassen wurde, in seinem Eigentlichen eingegangen in das
Leben, in ihn selbst, der von uns gegangen ist, um so, wie er ist, wieder-
zukommen. In dem, was er ist, weil er der war, den wir erfuhren, wird er
wiederkommen: als der Mensch, der ein Kind war, und fiir den diese Tat-
sache eine ewige Gegenwart bleibt, als der Mensch, der iiber diese Erde ging,
als der Mensch, der uns ausgehalten hat, der Worte des Ernstes und der Liebe,
der Gnade und der Vergebung gesprochen hat, als der Mensch, der in seinen
Tod ging, als der Mensch, dem nichts von dem fremd ist, was wir als Freude
und Schmerz, als Leben und Tod, als Sieg und Untergang zu tragen haben.
Wenn wir das Praeteritum dieser unserer Aussagen von seinem ,vergan-
genen Leben® richtig verstiinden, wiirden wir begreifen, dafl an ihnen nur
die Angst wirklich vergangen ist, der Inhalt dieser Aussagen kénnte ver-
gehen, und was einmal fiir immer geschehen ist, konnte nicht ewig giiltig
bleiben. Aber die wahre Zeit, die in ihm erlost worden ist, hebt nicht an,
damit das sich Erhebende vergehe, sondern ist der Anfang des Bleibenden.
Und die Ewigkeit kommt nicht ,nach“ der Zeit, sondern ist die reine Giiltig-
keit des in der Zeit fiir immer Geschehenen. Und darum kommt er ,so“, wie
er gegangen ist. ,Dazwischen“ wird nichts geschehen. Denn in seinem zeit-
lichen Leben selbst ist die bleibende Ewigkeit getan und erlitten worden.
Wenn sie uns also erscheinen wird, kommt uns die Gultigkeit seiner Ge-
schichte entgegen. Diese Geschichte ist nun erfullt mit der Herrlichkeit Got-
tes (darum ist er heimgegangen); aber ebenso ist sie das End-giiltige ge-
worden, das wiederkommen kann,

Damit aber wird das Wort der Engel ein Wort der Verheiflung an uns,
ein uns unsere ewige Giltigkeit verheiflendes Wort. Warum ist er eigentlich



Christi Himmelfahrt 83

gegangen, wenn er doch durch diesen Eingang in die Herrlichkeit des Vaters
der Bleibende wird? Weil er uns Raum geben will, sein Leben zu leben,
damit er in uns, wenn er wiederkommt, findet, was er von sich aus uns mit-
bringt: ein Menschenleben, das Gott gehort. In seinem Geist, in seiner Kirche,
in seinem Wort und in seinen Sakramenten ist er ja bei uns geblieben, damit
wir sein Leben fortsetzen konnen. Er soll von diesem objektiven Dasein aus
bei uns eindringen in alle unsere Lebensbereiche, um unser Leben seinem
gleichzugestalten, eindringen in unser Tun und Lassen, in unsere Freude und
unseren Schmerz, in unsere Kraft und unsere Ohnmacht, in unser Leben
und unser Sterben. In all dem will er weiterleben. Und wenn er wieder-
kommt, so wie er gegangen ist, ist das Wort, das wir bedenken, eine Verhei-
flung, dafl er uns die Gnade, sein Leben zu leben, geben wird. Denn sonst
konnte er nicht kommen. wie er gegangen ist.

O Herr, wenn Du wiederkommst, so wie Du von uns gegangen bist als ein
wahrhafter Mensch, dann sollst Du Dich in uns finden, als den Tragenden,
den Geduldigen, den Getreuen, den Giitigen, den Selbstlosen, als denjeni-
gen, der am Vater festhilt auch in der Finsternis des Todes, als den Lieben-
den, den Frohen. So sollst Du, o Herr, Dich in uns finden, wie wir gerne
sein mochten und nicht sind. Aber Deine Gnade ist nicht nur geblieben,
sondern gerade dadurch erst eigentlich zu uns gekommen, da Du, auffahrend
und zur Rechten Gottes sitzend, Deinen Geist in unsere Herzen ausgegossen
hast. Und so glauben wir wahrhaft, dal Du gegen alle Erfahrung in uns
Dein Leben fortsetzest, selbst wenn wir in uns — ach fast immer nur uns
und nicht Dich finden. Du bist aufgefahren in die Himmel, sitzest zur Rechten
Gottes mit unserem Leben. Du kommst mit diesem Leben wieder, um Deines
in unserem zu finden. Und dafl Du es finden wirst, das wird unsere Ewigkeit
sein, auch wenn wir mit allem, was wir sind und lebten und hatten und
trugen, eingegangen sein werden durch Deine Wiederkunft in die Herrlich-
keit Deines Vaters.






