
»Er wird so wiederkommen, 

wie ihr ihn habt zum Himmel auffahren sehen«. 

Von Karl Rahner SJ, Innsbruck 

•Dieser Jesus, der von euch weg hinaufgenommen worden ist, wird so 
wiederkommen, wie ihr ihn habt zum Himmel auffahren sehen" (Apg 1, 11). 
Dieses Wort aus der Apostelgeschichte möge Anlaß einer Erwägung zum 
Fest Christi Himmelfahrt sein. 

Zunächst ist das Wort der beiden Engel ein abweisendes Wort. Es belehrt 
die Apostel, daß ihr Meister sich ihnen erst wieder bei seiner Wiederkunft 
in Herrlichkeit am Ende der Zeiten in sichtbarer Gestalt, in jener mensch- 
lichen Eindeutigkeit und Greifbarkeit zeigen werde, deren sie sich bisher 
erfreuen konnten. Diese Nähe ist vorbei, vorbei bis zum Ende der Zeiten. 
Jetzt gilt: Selig die nicht sehen und doch glauben, die hoffen wider alle Hoff- 
nung, die ihr Dasein aufbauen auf dem, was nicht greifbar ist. Uns wird nur 
verkündigt, was die Apostel unmittelbar gehört, mit eigenen Augen gesehen, 
was sie geschaut und mit ihren Händen betastet haben. Ihr Privileg ist uns 
nicht gegeben. Es ist das Privileg des einmaligen Anfangs und die Ver- 
heißung des seligen Endes. Daß es dies auch dazwischen geben könne, eben 
das weisen die Engel ab. Auch in der Mystik der späteren Erscheinungen ist 
ihr abweisendes Wort nicht aufgehoben: der Herr erscheint nicht in seiner 
eigenen Leibhaftigkeit. Er ist fern. Er ist der im Glauben Gesuchte, der, auf 
den man warten muß, bis er wiederkommt, nach dem man Ausschau hält, der 
noch kommen muß. Das christliche Leben ist also ein Leben des bloß Vorläu- 
figen; ein Bekenntnis, daß hier nichts Endgültiges und Bleibendes erreicht 
werden kann; der Mut, damit zu rechnen, daß wir keine bleibende Stätte 
haben; das Verbot, in diesem Zeit-Raum das Endgültige einbauen zu wollen. 
Die Versöhnung des Endlichen und Unendlichen wird erst wieder greifbar, 
wenn alles zu Ende ist, nicht jetzt. Er ist gegangen. Als man gemerkt hatte 
• endlich •, wer er war, war er auch schon gegangen. So ist er nicht mehr 
da. So kann man ihn nicht mehr sehen. 

Aber das Wort der Engel ist auch ein Wort des Trostes, ein zusagendes 
Wort. •So" wie Jesus gegangen ist, •so" wird er wiederkommen. Er hat jetzt 
eigentlich kein Schicksal mehr. Wir brauchen nicht zu bangen, daß er, weil 
er gegangen ist, wiederkehren könne als ein anderer, der inzwischen sich 
verwandelt hätte, so daß er nicht mehr der wäre, als den wir ihn erkannt 
und erfahren haben. Er ist der, der er bei uns wurde. Und •so" kommt er 
wieder. •So" bleibt er in Ewigkeit. •So" und nicht anders. Er ist nicht ge- 
gangen, um dem zu entweichen, was hier bei uns ist und was er hier bei uns 



82 Karl Rahner 

erlebte und erleidend wurde. Er ist und bleibt der, der er hier wurde, damit 
er •so" wiederkommen kann. Er ist mit unserer Geschichte gerade •gegan- 
gen", damit eben diese bleibe, damit sie nicht in der Leere des Vergangenen 
verrinne, sondern wiederkommen könne, d. h. als die gebliebene sich zeigen 
könne, wenn wir einmal die Endgültigen geworden sind. Nichts von ihm und 
seinem Leben ist verloren, alles ist geblieben, und darum •kommt es wie- 
der", zeigt sich, daß alles geblieben ist. Wir meinen, daß, was geht, auch 
vergehe, was uns genommen ist, auch nicht wiederkomme. Aber so ist es 
nicht. Der Herr ist als Mensch gegangen, er hat ein Menschenleben, nicht 
bloß eine abstrakte, noch allen Möglichkeiten gleichgültig offen stehende 
Menschennatur, in die Herrlichkeit seines Vaters mitgenommen. Gewiß, die 
einzelnen Ereignisse dieses Lebens sind wirklich vergangen; sie wollten ja 
wirklich vergehen, weil sie gerade dadurch das Endgültige zeugen. Er ist 
nicht mehr Kind, er ist nicht mehr der Jüngling, nicht mehr der Mann, nicht 
mehr der Gekreuzigte, der in der Finsternis des Todes Sterbende. Das alles 
hat er hinter sich gelassen. Aber gerade so ist all das, was bestanden und 
hinter sich gelassen wurde, in seinem Eigentlichen eingegangen in das 
Leben, in ihn selbst, der von uns gegangen ist, um so, wie er ist, wieder- 
zukommen. In dem, was er ist, weil er der war, den wir erfuhren, wird er 
wiederkommen: als der Mensch, der ein Kind war, und für den diese Tat- 
sache eine ewige Gegenwart bleibt, als der Mensch, der über diese Erde ging, 
als der Mensch, der uns ausgehalten hat, der Worte des Ernstes und der Liebe, 
der Gnade und der Vergebung gesprochen hat, als der Mensch, der in seinen 
Tod ging, als der Mensch, dem nichts von dem fremd ist, was wir als Freude 
und Schmerz, als Leben und Tod, als Sieg und Untergang zu tragen haben. 
Wenn wir das Praeteritum dieser unserer Aussagen von seinem •vergan- 
genen Leben" richtig verstünden, würden wir begreifen, daß an ihnen nur 
die Angst wirklich vergangen ist, der Inhalt dieser Aussagen könnte ver- 
gehen, und was einmal für immer geschehen ist, könnte nicht ewig gültig 
bleiben. Aber die wahre Zeit, die in ihm erlöst worden ist, hebt nicht an, 
damit das sich Erhebende vergehe, sondern ist der Anfang des Bleibenden. 
Und die Ewigkeit kommt nicht •nach" der Zeit, sondern ist die reine Gültig- 
keit des in der Zeit für immer Geschehenen. Und darum kommt er •so", wie 
er gegangen ist. •Dazwischen" wird nichts geschehen. Denn in seinem zeit- 
lichen Leben selbst ist die bleibende Ewigkeit getan und erlitten worden. 
Wenn sie uns also erscheinen wird, kommt uns die Gültigkeit seiner Ge- 
schichte entgegen. Diese Geschichte ist nun erfüllt mit der Herrlichkeit Got- 
tes (darum ist er heimgegangen); aber ebenso ist sie das End-güitige ge- 
worden, das wiederkommen kann. 

Damit aber wird das Wort der Engel ein Wort der Verheißung an uns, 
ein uns unsere ewige Gültigkeit verheißendes Wort. Warum ist er eigentlich 



Christi Himmelfahrt 83 

gegangen, wenn er doch durch diesen Eingang in die Herrlichkeit des Vaters 
der Bleibende wird? Weil er uns Raum geben will, sein Leben zu leben, 
damit er in uns, wenn er wiederkommt, findet, was er von sich aus uns mit- 
bringt: ein Menschenleben, das Gott gehört. In seinem Geist, in seiner Kirche, 
in seinem Wort und in seinen Sakramenten ist er ja bei uns geblieben, damit 
wir sein Leben fortsetzen können. Er soll von diesem objektiven Dasein aus 
bei uns eindringen in alle unsere Lebensbereiche, um unser Leben seinem 
gleichzugestalten, eindringen in unser Tun und Lassen, in unsere Freude und 
unseren Schmerz, in unsere Kraft und unsere Ohnmacht, in unser Leben 
und unser Sterben. In all dem will er weiterleben. Und wenn er wieder- 
kommt, so wie er gegangen ist, ist das Wort, das wir bedenken, eine Verhei- 
ßung, daß er uns die Gnade, sein Leben zu leben, geben wird. Denn sonst 
könnte er nicht kommen, wie er gegangen ist. 

O Herr, wenn Du wiederkommst, so wie Du von uns gegangen bist als ein 
wahrhafter Mensch, dann sollst Du Dich in uns finden, als den Tragenden, 
den Geduldigen, den Getreuen, den Gütigen, den Selbstlosen, als denjeni- 
gen, der am Vater festhält auch in der Finsternis des Todes, als den Lieben- 
den, den Frohen. So sollst Du, o Herr, Dich in uns finden, wie wir gerne 
sein möchten und nicht sind. Aber Deine Gnade ist nicht nur geblieben, 
sondern gerade dadurch erst eigentlich zu uns gekommen, da Du, auffahrend 
und zur Rechten Gottes sitzend, Deinen Geist in unsere Herzen ausgegossen 
hast. Und so glauben wir wahrhaft, daß Du gegen alle Erfahrung in uns 
Dein Leben fortsetzest, selbst wenn wir in uns • ach fast immer nur uns 
und nicht Dich finden. Du bist aufgefahren in die Himmel, sitzest zur Rechten 
Gottes mit unserem Leben. Du kommst mit diesem Leben wieder, um Deines 
in unserem zu finden. Und daß Du es finden wirst, das wird unsere Ewigkeit 
sein, auch wenn wir mit allem, was wir sind und lebten und hatten und 
trugen, eingegangen sein werden durch Deine Wiederkunft in die Herrlich- 
keit Deines Vaters. 




