
Über die Freude 

Von Annie Kraus, Innsbruck-Igls 

Freude ist nur dort, wo der Höhepunkt der Freude, wo Gott ist: •Jerusalem, ... 
stell dich auf hohe Warte und schau die Freude, die dir von deinem Gott kommt'' 
(Bar 5,5; 4,36). Freude ist weiter nur dort, wo sie ihren äußersten Gegensatz, die 
Traurigkeit, einholt, ja überholt. Und dies geschieht im Grunde nur durch das 
Kreuz. Denn •durch das Holz (des Kreuzes) kam Freude in die ganze Welt"1. Sie 
kam • das heißt also, daß sie vorher noch nicht in ganzer Fülle da war. Gewiß gab 
es wahre Freude • in Gott und in der Welt • schon vorher und gibt es sie auch 
heute, wo das Kreuz nicht in ausdrücklicher Bewußtheit ergriffen wird. Wir brau- 
chen nur an die lobpreisenden Psalmen zu denken, die Gott, dem Schöpfer und Er- 
barmer, entgegenjauchzen und, überfließend, sogar die Berge auffordern, •in frohen 
Jubel auszubrechen". Gewiß gab es Freude auch in der heidnischen Philosophie, die 
von der reinen Seligkeit des höchsten und ewigen Seins in Ergriffenheit wußte. 
Immer ist der Urgrund der Freude ja das Sein; sie ist das Ja zum Sein (so wie der 
Grund der Trauer das Nicht-Sein ist). Aber wesenhaft verblieb ihr der Hauch der 
Schwermut, weil wegen des tiefsten Leides, das durch die Sünde in die Welt ge- 
kommen war und das erst Christus ausleiden und überwinden konnte, die tiefste 
Freude noch nicht da sein konnte. Alle echte Freude des Alten Bundes, heidnischer 
Philosophie und nichtchristlicher Religion hat in vorwegnehmender Weise, wenn 
auch noch so unbewußt, am Kreuz des Christus teil, in dem allein •alles Bestand" 
(Kol 1,17), das heißt wahres, endgültiges Sein hat. 

Die Freude ist von ihrem Wesen her auf das Sein gerichtet, und das heißt letzt- 
lich auf Gott. Sie entzündet sich an der Tatsache, daß Gott ist: •Ich bin der Ich bin" 
(Exod3,14). Sie steigert sich mit der Menschwerdung Gottes und erreicht ihren 
Höhepunkt mit der Auferstehung und Himmelfahrt Christi: •Dies ist der Tag, den 
der Herr gemacht hat, da laßt uns frohlocken und fröhlich sein" (Ps 117,24). Die 
liturgischen Texte der Osterzeit, die der Sache nach alles zu unserm Thema Gehö- 
rige enthalten und die uns auch zum Bewußtsein bringen, daß Freude sich letzten 
Endes angemessen nur liturgisch aussagen läßt, umschreiben in mannigfacher Weise 
und in immer wiederkehrendem Ansatz den gnadenhaft gewirkten Grund aller 
Freude und Hoffnung: das endgültige, nicht mehr rückgängig zu machende Gekom- 
mensein des Reiches durch die Aufnahme auch des Leibes in das ewige Leben, wo- 
durch die Erlösung erst allumfassend und so eigentlich erst Erlösung im Vollsinn 
wurde. Sie münden, gleichsam ausdrücklich bestätigt, in den Jubel der Pfingst- 
präfation: •Aufgefahren in den Himmel, thronend zu Deiner Rechten, hat Er, wie 
Er verheißen, den Heiligen Geist über die Gnadenkinder ausgegossen. Darum froh- 
lockt das ganze Erdenrund in überströmender Freude". 

Das also ist der Grund der Freude: das allmächtige Erbarmen Gottes, der in 
Christus ewig Mensch geblieben ist und der den Menschen in der Teilnahme an 

Karfreitag, Kreuzverehrung. 



Über die Freude 85 

Ihm, dem Auferstandenen, zu ewigem Sein erhöht hat. Hier ist sozusagen das 
•festgemachte Ende" aller Freude, die wir erhoffen dürfen, hier der Ort, wo unsere 
Herzen verankert sein sollen2. Es ist der Sieg Christi, der die Welt überwunden hat 
und an dem wir im Glauben als Seine Glieder teilhaben (1 Jo 5,4). Der durch das 
Kreuz Christi •vergöttlichte" Mensch des Neuen Jerusalem, der bei der Auferste- 
hung am Jüngsten Tage offenbar werden wird, ist auch der Grund der Freude der 
frohlockenden Kirche, in der allein hienieden wahre Freude sein kann3. Mit der 
Liturgie des Himmels, die eine Liturgie der Freude ist, jubelt die Kirche, weil Gott ist 
und weil wir an Ihm auf ewig teilhaben als durch das Kreuz Christi (und nur durch 
es!) Erlöste. Sie jubelt, weil durch das Kreuz Tod, Schmerz und Sünde endgültig 
vernichtet wurden, und weil geworden und geblieben sind erhöhtes ewiges Leben, 
Freude und Heiligkeit. Seiner Kirche hat Christus ja das Wort gesagt: •Seid 
getrost, ich habe die Welt überwunden" (überwunden um jenes höheren ewigen 
Lebens willen), und so ist sie denn, verborgen teilhabend an Seinem Siege, getröstet 
im heiligen Tröstergeist Christi, dem Herrn und Lebenspender, dem jubilus des 
Vaters und des Sohnes, der uns verliehen wurde und dessen Trost allein uns 

beständige Freude gibt4. 
Dieses Getröstetsein ruht nun als Grund des Friedens und der Freude, wie ver- 

borgen auch immer, unter aller Trübsal dieser Weltzeit. Wo immer ein Mensch auf- 
schreit: •Aus tiefer Not ruf ich zu Dir", •mein Gott, warum hast Du mich verlas- 
sen?", da hat dieser Mensch auch bereits •seinen Geist in Gottes Hände befohlen". 
Wo Not, Trauer, Angst ihre letzte Abgründigkeit erreichen, da hat die Freude 
bereits ihr Zelt aufgeschlagen, da durchwirkt das Gold des Neuen Jerusalem, des 
Zeltes Gottes bei den Menschen, schon das Schwarz der Trauer. Alle Tränen wer- 
den abgewischt (Off 21,4), was immer hienieden auch gelassen werden müßte in 
gewolltem oder von der Liebe Gottes erzwungenem Verzicht • nichts ist verloren, 
sondern ein- und heimgeholt in jene höchste Freude und Hoffnung des neuen Äon, 
der durch die Auferstehung bereits angebrochen ist. Die Endgültigkeit des her- 
niedersteigenden Neuen Jerusalem holt alles vor Gott Gültige, auch das in dieser 
Welt unsichtbar Gebliebene oder gar zum Scheitern Verurteilte, heim in die neue 
Sichtbarkeit, wo es sich dann im Rang höher erweisen mag als ein auf Erden Ge- 
glücktes. Und wenn wir anfangs sagten, Freude sei seinszugewandt, sie sei das Ja 
zum Sein, und Trauer sei seinsabgewandt, sie sei das Nein, so ist es doch von vorn- 
herein so, daß diesem Nein ein Ja vorauslag, denn Trauer gibt es nur, weil sie um 
ein verlorenes Sein trauert. Nur wer sich gefreut hat, kann trauern, aber wer 
getrauert hat, darf sich freuen. Freude ist ja (trotz Schiller) kein •Zauber", sondern 
eine nüchterne Realität, die sehr wohl auch das Leid umfassen kann. Und weil es 
schon von vornherein so ist und durch Christi Tod, Auferstehung und Himmelfahrt 
um eine Dimension mehr und endgültig, darum überdauert ein Funke Licht ein 

2 Kirchengebet vom 4. Sonntag nach Ostern: damit in allen Wechselfällen dieses Le- 
bens unsere Herzen dort verankert seien, wo die wahren Freuden sind ...". 

3 Sekret vom Weißen Sonntag: •Nimm an. Herr, die Gaben Deiner jubelnden Kirche, 
und nachdem Du ihr den Grund so großer Freude geschenkt hast, gewähre ihr auch die 
Frucht ewiger Freude ...". 

4 Kirchengebet vom Pfingstsonntag: •... gib, daß wir in demselben Geist das, was recht 
ist, verkosten und seiner Tröstung uns allezeit erfreuen ...". 



86 Annie Kraus 

Meer von Finsternis. Immer ist das Sein stärker als das Nichts, das Leben stärker 
als der Tod, die Liebe stärker als der Haß. •Die Liebe ist das Größte", sagt Paulus, 
•die Liebe bleibt" (1 Kor 13, 13; 8). 

Mit dem bisher Gesagten hängt zusammen, daß in der christlichen Verkündi- 
gung von Trauer und Leid, so grundlegend sie als Sündenfolge zum leibseelischen 
Leben des Menschen gehören, vom Wesen her weniger die Rede sein kann und 
ist als von der Freude. Zwar gibt es die •Gabe der Tränen", aber gerade sie dient im 
Pilgerstand der Freude. Sie ist der irdische Ausdruck über-irdischen Ergriffenseins 
von Gott5. Und auch wo die Tränen mit dem •betrübten Heiligen Geist" (Eph 4,30) 
geweint werden, da gehören sie zur •gottgefälligen Trübsal, die heilsame Reue 
bewirkt" (2 Kor 7,10), also letztlich Hoffnung und Freude. •Das Frühere ist ver- 
gangen" (Off 21,4) • davon jubelt auch das Sakrament der Buße. Unaufhörlich 
und in immer neuem (und doch dem einen, gleichen!) Zusammenhang durchhallt 
der Ruf des hl. Paulus: •Freuet euch!", •seid fröhlich in der Hoffnung!" die Predigt 
seiner Briefe, ja •überströmen sollen wir an Hoffnung in der Kraft des Heiligen 
Geistes mit aller Freude und mit allem Friedendurch den Glauben" (Rom 1.5,13), 
wie auch er selbst •voll des Trostes, übervoll von Freude bei aller Bedrängnis" ist 
(2 Kor 7,4), •würdig befunden um Jesu Namen willen Schmach zu leiden" (Apg 
5,41). Wie Petrus weiß er, daß •wir uns freuen dürfen, an Christi Leiden teilzu- 
haben, damit wir auch bei der Offenbarung Seiner Herrlichkeit uns freuen und 
frohlocken können" (1 Petr 4,13-14), daß die Freiheit der Freude • die wahre 
Freiheit, nämlich die der Kinder Gottes • und die Freude der Freiheit ans Kreuz 
geschmiedet sind, auch im Leben des Einzelnen. Christus selbst hat uns seliggeprie- 
sen ob unseres großen Leidenslohnes im Himmel, über den wir uns •freuen und froh- 
locken" sollen (Mt5,12) und uns gesagt, daß unsere Freude nicht von uns genom- 
men wird (Jo 16,22). 

Jedes Kreuz aber, an das wir oft in einer Verschränkung von Schuld und Schick- 
sal geheftet sind, kann Durchgang zur jeweils für uns bestimmten höchsten 
Freude werden, kann Träger einer •beata passio", eines glückseligen Leidens, sein. 
So wahr es nämlich bleibt, daß Freude schon hienieden nur im Heiligen Geist des 
Lichtes möglich ist, nicht im dunklen Rausch, in dem die Traurigkeit des Fleisches 
lauert, so kann doch gerade diese Anlaß zu ihrer Bewältigung und so gnadenhaft 
Keim der Freude werden. Immer gilt, daß •die Rechte des Herrn Wunder wirkt 
und mich erhöht hat" (Ps 117,16), daß Gott so sehr die Liebe ist, daß Er aus der 
culpa eine felix culpa und diese zur Mitursache unserer Freude machen kann. 

Freude kann immer sein, wo wahre Liebe, das Zeichen des In-Gott-Seins ist. 
Und darum ist Freude geradezu eine geistliche Tugend (Gal 5,22). Wesentlich 
wohnt sie ja den drei göttlichen Tugenden ein: der Glaubende freut sich im Dank 
für die Offenbarung Gottes, so wie die Liebe Freude an dieser (Offenbarungs-) 
Wahrheit hat (1 Kor 13,6) und wie die Hoffnung, gleichsam in wechselseitiger 
Durchdringung, kaum noch von der Freude unterscheidbar ist. Darum gehört Freude 

5 •Wie weinte ich unter Deinen Hymnen und Gesängen, heftig bewegt von den wohllau- 
tenden Klängen Deiner Kirche! Jene Klänge drangen in mein Ohr und ließen die Wahrheit 
in mein Herz träufeln, fromme Empfindungen wallten darin auf, meine Tränen flössen, und 
mir war wohl bei ihnen" (A u g u s t i n , Bekenntnisse 9, 6). 



Oikonomia 87 

schlechterdings zum Leben des Glaubens, und wo sie, wenngleich durch mancherlei 
Trübsal und Traurigkeit noch so verborgen, gar nicht vorhanden wäre, da wäre 
dies das Zeichen nicht bloß fehlender Dankbarkeit, sondern fehlenden Glaubens. 
Wesenhaft ist das Neue dem Glauben erst als Angeld und auf Hoffnung hin ge- 
geben, und darum kann seine Freude unterbrochen werden; wesenhaft ist auch das 
Frühere erst in seinem verborgenen Wurzelgrund vergangen und kann ihn daher 
noch bedrängen. Aber beidemal handelt es sich um ein wirkliches und dauernd 
geschenktes Angeld, und darum muß der Glaube jubeln in der Gewißheit, daß 
dieses •Tal der Tränen" bei der Wiederkunft Christi überflutet werden wird von 
den ewigen Wogen der Freude, die die ihnen entgegentreibenden kleinen Wellen 
unserer Tränen, aber auch unserer Hoffnung und jetzigen Freude, verschlingen 

werden. 
Zu diesen kleinen Wellen der Freude gehören auch die irdischen Freuden, deren 

der Mensch bedarf. Ist es doch so, daß der Leib und die Welt zwar verklärt werden, 
aber es ist der Leib und es ist die Welt, die verklärt werden sollen. Und zu diesem 
zu verklärenden Leib und zu dieser zu verklärenden Welt gehören auch die leib- 
liche und weltliche Freude als in die Verklärung hineinzuholende. Und darum 
sollen sie getrost gesucht werden. Wir wissen ja: sie wären nicht Freude, wenn sie 
nicht bereits umfangen wären von jener Freude, in die sie einmal verklärt werden. 
Alles ist Freude, denn alles ist Gnade, Geschenk der Liebe Gottes, der uns als 
Schöpfer und Erlöser das Sein geschenkt hat. 

Oikonomia 

Der Heilsplan Gottes in Christo 

Von Aloys G r i 11 m e i e r SJ, Frankfurt a. Main 

Wenn wir Christen im Ablauf des liturgischen Jahres und in der täglichen Feier 
der hl. Messe uns das Erlösungsgeschehen vergegenwärtigen und nach dem Gnaden- 
willen Gottes uns gläubig aneignen, so beziehen wir uns nicht nur auf einen Teil 
des Heilshandelns Gottes in Christo, etwa sein Kreuzesleiden, sondern auf das 
Ganze dessen, was Gott in Ihm zu unserem Heile vollführt hat. Dieses Ganze der 
Heilsgeschichte ist für die Schrift und darnach für die Väter eine •Oikonomia", ein 
Haushaltsplan Gottes, der die gesamte Welt und ihre Geschichte umfaßt: •Er tat 
uns das Geheimnis seines Willens kund, gemäß seinem Gnadenbeschluß, den er 
vorher aufstellte in Ihm (Christus), als Planung (olxovouia) der Fülle der Zeiten, 
alles in Christus zusammenfassend zu erneuern (ävaxEqpcdcucbaaa'&ai), alles Himm- 
lische und alles Irdische" (Ephl,9. 10). Das Heilshandeln Gottes in Christus ist 
ein Rückgriff auf den Beginn der Weltgeschichte, der eigentlich mit Adam gesetzt 
wird, und zugleich ein Vorgriff auf das Ende dieser Geschichte, die Wiederkunft 

des Herrn. 




