
Oikonomia 87 

schlechterdings zum Leben des Glaubens, und wo sie, wenngleich durch mancherlei 
Trübsal und Traurigkeit noch so verborgen, gar nicht vorhanden wäre, da wäre 
dies das Zeichen nicht bloß fehlender Dankbarkeit, sondern fehlenden Glaubens. 
Wesenhaft ist das Neue dem Glauben erst als Angeld und auf Hoffnung hin ge- 
geben, und darum kann seine Freude unterbrochen werden; wesenhaft ist auch das 
Frühere erst in seinem verborgenen Wurzelgrund vergangen und kann ihn daher 
noch bedrängen. Aber beidemal handelt es sich um ein wirkliches und dauernd 
geschenktes Angeld, und darum muß der Glaube jubeln in der Gewißheit, daß 
dieses •Tal der Tränen" bei der Wiederkunft Christi überflutet werden wird von 
den ewigen Wogen der Freude, die die ihnen entgegentreibenden kleinen Wellen 
unserer Tränen, aber auch unserer Hoffnung und jetzigen Freude, verschlingen 

werden. 
Zu diesen kleinen Wellen der Freude gehören auch die irdischen Freuden, deren 

der Mensch bedarf. Ist es doch so, daß der Leib und die Welt zwar verklärt werden, 
aber es ist der Leib und es ist die Welt, die verklärt werden sollen. Und zu diesem 
zu verklärenden Leib und zu dieser zu verklärenden Welt gehören auch die leib- 
liche und weltliche Freude als in die Verklärung hineinzuholende. Und darum 
sollen sie getrost gesucht werden. Wir wissen ja: sie wären nicht Freude, wenn sie 
nicht bereits umfangen wären von jener Freude, in die sie einmal verklärt werden. 
Alles ist Freude, denn alles ist Gnade, Geschenk der Liebe Gottes, der uns als 
Schöpfer und Erlöser das Sein geschenkt hat. 

Oikonomia 

Der Heilsplan Gottes in Christo 

Von Aloys G r i 11 m e i e r SJ, Frankfurt a. Main 

Wenn wir Christen im Ablauf des liturgischen Jahres und in der täglichen Feier 
der hl. Messe uns das Erlösungsgeschehen vergegenwärtigen und nach dem Gnaden- 
willen Gottes uns gläubig aneignen, so beziehen wir uns nicht nur auf einen Teil 
des Heilshandelns Gottes in Christo, etwa sein Kreuzesleiden, sondern auf das 
Ganze dessen, was Gott in Ihm zu unserem Heile vollführt hat. Dieses Ganze der 
Heilsgeschichte ist für die Schrift und darnach für die Väter eine •Oikonomia", ein 
Haushaltsplan Gottes, der die gesamte Welt und ihre Geschichte umfaßt: •Er tat 
uns das Geheimnis seines Willens kund, gemäß seinem Gnadenbeschluß, den er 
vorher aufstellte in Ihm (Christus), als Planung (olxovouia) der Fülle der Zeiten, 
alles in Christus zusammenfassend zu erneuern (ävaxEqpcdcucbaaa'&ai), alles Himm- 
lische und alles Irdische" (Ephl,9. 10). Das Heilshandeln Gottes in Christus ist 
ein Rückgriff auf den Beginn der Weltgeschichte, der eigentlich mit Adam gesetzt 
wird, und zugleich ein Vorgriff auf das Ende dieser Geschichte, die Wiederkunft 

des Herrn. 



88 Aloys Grillmeier 

Schon vor Irenäus wird die Erlösung als •Rekapitulation" der ursprünglichen 
Heilsordnung verstanden (Adam-Christus-Parallele bei Paulus: Rom 5,12-15; 18-19; 
IKor 15,21-22. 45-47). Bei Justin gewinnt diese Idee an Bedeutung. Die Heils- 
lehre des Barnabasbriefes ist davon geprägt. Am ausführlichsten aber spricht Ire- 
näus davon. Christus ist für ihn die Erneuerung der Adam-Einheit und Gipfelung 
der Weltplanung Gottes1: •Der wahre Weltenschöpfer ist der Logos Gottes, das 
heißt unser Herr, der in den letzten Zeiten Mensch geworden ist, obwohl Er immer 
in der Welt ist, da Er ja der ganzen Schöpfung eingeprägt ist als das Wort Gottes, 
das alles leitet und ordnet. Darum kam Er auf sichtbare Weise zu seinem Eigentum 
und wurde Fleisch und hing am Holze, damit Er das All in sich rekapituliere" 
(Adv. Haer. V18,3). Diese •Anakephalaiosis", recapitulatio, ist sowohl •Erneue- 
rung" wie •Zusammenfassung" des Ganzen der Weltgeschichte, die im Menschen 
sich ereignet. Sie ist ein Neuaufgreifen der ursprünglichen Schöpfungsordnung und 
eine erfüllende Zielgebung, die Setzung eines neuen Telos. Der Urbeginn (Td 

TiQ&xa) und das Ende (td EOxata) werden in der Menschwerdung Gottes in Christus 
erfaßt und innerlich miteinander verklammert. Von der Erschaffung des ersten 
Menschen an bis zur Auferstehung am Ende wird alles von der Christuseinheit 
durchwirkt und erfährt so erst seine geschichtliche Gestaltung (vgl. Irenäus, Adv. 
Haer. III 21, 10 und 19). Damit wird die Schöpfung als ganze von der Christus- 
planung ergriffen (vgl. Koll,15ff.). •Oikonomia" Gottes in Christus bedeutet 
sinnerfüllte, geschlossene Geschichte. 

Das Heilswirken Gottes in Christus wird deshalb in einen •Plan", d. h. in ein 
Zu- und Nacheinander von Ziel und Mitteln, und in eine •Geschichte", d. h. in ein 
Geschehen in Raum und Zeit, entfaltet, weil Gott den freien Menschen an seinem 
Werk beteiligen wollte. Von sich aus hätte Gott einfacher zu seinen Zielen, Ge- 
schöpfe an seinem inneren Leben teilnehmen zu lassen, kommen können. Einem 
unmittelbaren Hineinschaffen von geistigen und geistig-leiblichen Wesen in die 
lebenspendende, übernatürliche göttliche Schau wäre nichts entgegengestanden. 
Gottes Glorie aber ist es, den freien Menschen frei und doch in Gnaden zu diesem 
Ziele hinzuführen, und zwar so, daß Gott dabei ganz zur Erfüllung seiner Absicht 
kommt. Gott macht also gnadenhaft-souveräne Geschichte im freien Menschen. Das 
erfordert eine •Oikonomia", eine Planung, einen Haushaltsplan Gottes. Der Mensch 
soll handelnd in diese Geschichte eintreten: in Adam, der der Verführung Satans 
erliegt, zunächst • in Gottes Zulassung • verderbend, in Christus aber erneuernd 
und erfüllend. Darum wird Gott in Christus Mensch, damit Gott und Mensch 
handelnd sich begegnen könnten. Gott macht Gottes-Geschichte durch den Men- 
schen, der Er selber in Christus geworden ist, um die ganze Menschheit in dieser 
Gott-Mensch-Geschichte zu ergreifen. Das In- und Zueinander dieser Ek-Stasis 
Gottes, dieses Außer-Sich-Gehens zum Menschen und Auf-Sich-Zukommens Gottes 
mit dem Menschen ist seine Oikonomia. 

Der eigentlich Handelnde ist Gott (6 0e6g), d. h. im biblischen Sinn der •Vater". 
Er versöhnt sich das All (td Jtdvra), die Welt (TöV xoauov) durch Christus (2 Kor 
5,18. 19; vgl. Kol 2,21. 22; Job. 3,16). Dem Vater wird dieses Werk, das Ihm als 

1 Vgl. W. Hunger, Der Gedanke der Weltplaneinheit und Adameinheit in der 
Theologie des Irenäus, in: Scholastik 17 (1942) 161•177. 



Oikonomia 89 

außergöttliches mit dem Sohne und Geiste gemeinsam ist, zugeschrieben unter 
dem Aspekt der •Gnade", des primären Beschlusses, der absoluten, unrückführ- 
baren Gnadeninitiative (worin sich die relative Eigenschaft des •ungeborenen" 
Vaters widerspiegelt) (vgl. Eph 1,3-23). Auch die Bestimmung der •Fülle der 
Zeiten", des •kairos" der Ankunft Christi gehört dem Vater (Apgl,7; 17,26; 
Eph 1,10; 1 Tim 6,15). In seiner Hand liegt die •Erziehung des Menschenge- 
schlechts" auf die Fülle der Zeiten und das Ziel der Geschichte hin. 

Im Bereich des Innerweltlich-Geschichtlich-Objektiven ist Christus der Träger 
des Heilshandelns Gottes. Der Vater handelt nicht in einer über oder neben dem 
Christusgeschehen verlaufenden Aktion. Dies ist vielmehr das Christusgeschehen 
selber2. Dieses innerweltlich-geschichtliche Heilshandeln Christi • sofern es Ihm 
ausschließlich, im Unterschied zum Vater und zum Geist, zu eigen ist • beruht auf 
der Menschheit Christi, erlangt aber göttliche Würdigkeit durch die Personeinheit 
dieser Menschennatur mit dem Logos. In seiner Vollmenschlichkeit und Freiheit 
wird Christus zu einem echten Gegenüber Gottes, so daß der •Mensch" vor Gott 
handelt. Indem aber Christus der menschgewordene, eingeborene Sohn des Vaters 
ist, ist Gott selber handelnd in der Geschichte gegenwärtig. 

Die alten Glaubenssymbole zählen im zweiten Artikel, unter dem Bekenntnis 
zum Sohne (Logos), besondere Geschehnisse auf, die •um unseres Heiles willen" 
vollbracht wurden. Sie umfassen Christi wunderbare Empfängnis vom Geiste in 
Maria, der Jungfrau, ebenso wie seinen Abstieg zur Hölle (ad inferna, ad inferos), 
seine Auferstehung, seine Himmelfahrt und seine Wiederkunft. In diesen •Myste- 
rien" des Lebens und Sterbens Jesu und seiner Erhöhung ist das göttliche Heils- 
handeln geschichtlich objektiviert und konzentriert. Wenn auch Jesu Kommen als 
ganzes, sein Leben in der Welt in allen seinen Akten und Phasen unter dem Motto 
unseres Heiles stehen, so weisen sie doch gewisse Sammelpunkte und eindeutig 
einen Schwerpunkt auf: das Kreuzesleiden und den Tod Jesu, insofern dieser durch 
die Auferstehung vollendet ist. Das Schwergewicht der urchristlichen Verkündigung 
liegt auf der Botschaft von dem gekreuzigten und auferstandenen Herrn3. Christi 
•Heilsgestalt" ist vom Karfreitags- und Ostergeschehen geprägt. Von da aus wird 
sein ganzes Leben bis hinein in seine Präexistenz (Phil 2,5-11) und bis zu seiner 
Wiederkunft und dem Stehen des Lammes mit der in seinem Blute erworbenen 
Kirche vor Gott (Apk21,22. 23; 22,1-5) geschaut. 

Die geschichtliche Wirksamkeit und Sendung Christi zeigt • entsprechend sei- 
nem gott-menschlichen Wesen • eine doppelte Bewegung: von Gott zum Men- 
schen und vom Menschen zu Gott. 

1. Von Gott zum Menschen: Die Geschichte Jesu ist Heilsgeschichte, die Mysterien 
seines Lebens und Sterbens sind Heilsereignisse, weil sie Gottes Handeln am 
Menschen sind. Christus ist Heilsbringer, weil er vom Vater herkommt und • 
nach vollbrachtem Werk • zusammen mit uns zum Vater geht. Er selber kommt 

2 Dies kommt durch die Partizipialkonstruktion von 2 Kor 5, 19 zum Ausdruck: Gott war 
in Christus sich die Welt versöhnend. 

3 Vgl. E. L o h s e , Märtyrer und Gottesknecht (Göttingen 1955) 16. 131•135. Jesu Selbst- 
aussagen weisen in dieselbe Richtung: Mk 10,45; 14,24 par (Kelchwort); vgl. E. Lohse, 
ebd. 117•131. 



90 Aloys Grillmeier 

vom •Ziel" und bleibt im Besitz dieses Zieles (comprehensor), auch wenn Er mit 
uns und um unseretwillen zum •Pilger" (viator) wird. 

Er handelt zunächst •von oben", als •Offenbarer" des Vaters, als Verkünder 
seines Gnadenwortes und seines Heilsgebotes (vgl. die Stellung der Logia, der 
Reden Jesu bei den Synoptikern, und des •Logos" bei Johannes). Er tritt aus dem 
Licht und der Fülle Gottes in die Finsternis und Leere der Welt (Joh 1,18) und 
wird zum göttlichen Lehrer des Menschen (Mt7,29), weil dieser sich ja frei zu 
Gott entscheiden soll. Als •Offenbarer" bedeutet Christus die volle und endgültige 
Selbsterschließung Gottes bis zur Berufung der Menschen, Ihn selbst in seiner Ver- 
borgenheit zu schauen (1 Joh 3,2). Jesus hat eine ausschließliche Mittlerstellung als 
Offenbarer (Mt 11,27). Das •Wissen" Jesu Christi ist Heils- und Offenbarungs- 
wissen und besagt für Ihn und schließlich für uns eine totale Erhellung über die 
•Oikonomia", den Heilsplan Gottes, und über Gott selbst. 

Gleichbedeutend mit der Offenbarung im Logos, im Wort, ist der •Erweis in 
Macht". Dessen sichtbarer, freilich nur im Glauben voll zu erfassender Ausdruck ist 
die Wundertätigkeit Christi. Ihr Sinn ist es, zu demonstrieren, daß die Gottes- 
Herrschaft (f| ßaadeia TOü Qeov) gekommen und die Satansherrschaft zu Ende ist4. 
Darum haben die Dämonenaustreibungen eine besondere Bedeutung: Der ..Stär- 
kere" hat das Haus des •Starken" in Besitz genommen (Lk 11,14-23 par). Einen 
ähnlichen Sinn mag auch das •Verkündigen" (Y.V\QVOO£W) , besser das Kommen als 
•Herold" der Gottesmacht in die Unterwelt beim Abstieg Christi haben (1 Petr 
3,19)5. Auch die Auferstehung und die Himmelfahrt, sowie endlich die Wieder- 
kunft gehören in den Bereich der Ausübung der Herrschaft Gottes, seiner Kyrios- 
Herrlichkeit in Christus gegenüber allen Mächten des Todes (Phil 2,11). Indem 
Christus als Kyrios die Kräfte und Gewalten beherrscht, verwirklicht Er für die 
Seinen im Raum der Kirche die Freiheit der Kinder Gottes, die zu einem vollen 
Mitherrschen mit Ihm in der Kirche der Vollendung werden soll (vgl. Kol 1,16-20)6. 

Diese •von oben" bestimmte und von dorther wirkende Erlöser-Tätigkeit Christi 
ist zusammengefaßt in seinem Lehr-(Offenbarer-)Amt und in seiner Würde als 
•Hirte" (Kyrioswürde, Königtum, Recht des Gesetzgebers: vgl. Mt 5,17-48). Chri- 
stus ist der Herr des ganzen Kosmos, in dem Er als das sichtbare (wenn auch nur 
im Glauben erkennbare) Abbild des unsichtbaren Vaters weilt (Kol 1,15). In sei- 
nem Kommen ist die ganze Bewegung Gottes hin zum sündigen Menschen in allen 
ihren Möglichkeiten verwirklicht. 

2. Vom Menschen zu Gott: Ebenso erschöpfend ist die Gegenbewegung von unten 
nach oben, vom Menschen zu Gott, in Christus aktuiert. In Ihm als dem neuen 
Adam und Haupt des Menschengeschlechtes entscheidet sich der Mensch frei zu 
Gott. So wird der Gehorsam vor Gott wiederhergestellt, den das Adamsgeschlecht 
verweigert hatte (Rom 5,12-21). In Christus wird die menschliche Freiheit auf 
Gott hin zur Vollendung geführt. Dieser Gehorsam des neuen Adam hat die Ver- 
suchung  Satans  bestanden   (Mt 4,1-11 par;   Lk22,28;   Hebr 4,15).  Unsündliches 

4 Vgl. H. S c h 1 i e r , Mächte und Gewalten im Neuen Testament (Freiburg 1958) 37•49. 
5 Der Abstieg Christi in die Unterwelt ist in seiner konkreten Ausgestaltung in der 

Vätertheologie der Ausdruck dafür, daß Christus die Vorväter bis zu Adam hin aus der 
Verlorenheit herausführt. 

6 Vgl. H. S c h 1 i e r , a.a.O. 50•63. 



Oikonomia 91 

Menschentum, diese Freude Gottes, ist Wirklichkeit geworden. Aber nicht an der 
Beispielhaftigkeit des Lebens Jesu als solcher und einer bloßen Nachahmung durch 
uns hängt unser Heil. Dieses beruht in erster Linie darauf, daß durch den Gehor- 
sam Christi vor Gott ein neues Verhältnis von Gott-Mensch-Welt geschaffen wor- 
den ist. Der Mensch Jesus Christus, das Haupt des Menschengeschlechtes, hat durch 
die Hingabe seines menschlichen Lebens und Daseins in den Tod Gott zu •Gott 
unter uns" gemacht. Jetzt ist die durch die Sünde herbeigeführte verderbliche Selbst- 
zentrierung des Menschen (und durch ihn des Kosmos) aufgehoben und Gott zum 
Mittelpunkt der Welt geworden. Dadurch kann auch der Mensch wieder zum Gefäß 
der Mitteilung und Offenbarung Gottes werden. Nun beginnt auch der Aufstieg des 
Menschen. Er darf in Christus vordringen in das Allerheiligste des Himmels (Hebr 
9,12) und sich auf den Thron Gottes setzen (vgl. Apg 7,56). Wenn die Kirche ihrem 
Haupte gefolgt sein wird, ist die Dynamik des Menschen zu Gott hin ans Ziel und 
Ende gekommen. 

Diese vom Menschen zu Gott gehende Bewegung des Christushandelns ist zusam- 
mengefaßt im Priestertum Christi, das so seinem Lehr- und Hirten-Amt (als der 
Bewegung •von oben") gegenübersteht. Dieses Priestertum ist wesentlich an das 
Menschsein Christi, freilich insofern es der Person des Logos geeint ist, gebunden. 
Es gibt keine •Logospriestertum" im Sinne Philos oder Origenes' oder auch der 
Apollinaristen. •Christus vollführt den Priesterdienst, die Liturgie als Mensch" 
(Cyrill von Alexandrien). Gewiß, nur insofern Christus göttliche Vollmacht hat, 
kann Er, und Er allein, aktiv opfernd über seine irdische Existenz verfügen (Joh 
10,17. 18!). Er verfügt aber darüber in seinem menschlichen Willen. So vollführt 
Er einen für die Gesamtmenschheit gültigen Gottesdienst in der Selbsthingabe seines 
Lebens. Er stellt die •wahre Anbetung", die dem Vater gebührt, den wahren Kult, 
wieder her (Joh 4,23. 24; Hebr 9,14). 

In Christus ist also die •von oben nach unten" führende Bewegung Gottes zu uns 
Menschen hin verbunden mit der •von unten nach oben", von uns zu Gott gehenden 
Antwort. Der Gesamtausdruck für diese Stellung Christi ist sein Mittlertum (Hebr 
8,6; 9,15; 12,24; 1 Tim 2,5). Dieses Mittlertum hat eine seinshafte Ausprägung 
in der Verbindung der Gottheit mit der Menschheit in Christus nach dem Dogma 
der Menschwerdung. Dem entspricht die aktmäßige Mittlerschaft Christi als des 
unter uns gegenwärtigen Kyrios und des vor Gott stehenden Menschen. In diesem 
mittlerischen Tausch begegnen sich die Liebe Gottes und des Menschen, wie die 
Enzyklika Pius' XII., •Haurietis Aquas" hervorhebt7. 

Mit dem Abschluß des objektiv-geschichtlichen Wirkens Christi in der Welt ist 
das Heil des Menschen konstituiert. Gott hat sich den Menschen und die Welt ver- 
söhnt (2 Kor 5,18. 19). Aber die •Oikonomia" Gottes in Christus hat noch einen 
weiteren Schritt zu tun. Die Sendung des Geistes Christi, der Ihn vom Anfang bis 
zum Ende seines messianischen Lebens geleitet hat (vgl. Mk 1,11. 12; Hebr 9,14), 
gehört zur Vollendung des Heilsplanes des Vaters. In der Geistverleihung bestätigt 
Er das Werk des Sohnes (Apg 2,33). Durch den Geist wird das objektiv-geschicht- 
liche Handeln Christi den Menschen innerlich zu eigen und in den erneuerten Men- 

7 AAS 48 (1956) 331f. 334. 



92 Friedridi Wulf 

sehen neu fruchtbar in der Ausgestaltung des vollkommenen Christus-Lebens. Die 
geistgewirkten göttlichen Tugenden (Glaube, Hoffnung und Liebe) in Einheit mit 
den Sakramenten der Kirche und ihrem Lehren und Lenken sollen das Zeitalter 
des Geistes herbeiführen, das Zeitalter der Verinnerlichung, das Vollalter der 
Christusgestaltung der Welt, bis zum Tage der Wiederkunft des Bräutigams. 

An diesem Tage wird Christus das im Geiste geeinte Reich dem Vater übergeben 
(1 Kor 15,24) und Gott wird alles in allem sein (1 Kor 15,28). •Oikonomia" Gottes 
in Christus und dem Geiste ist zum Abschluß gekommen. Durch seine Machttat und 
Liebe hat der Vater den Menschen zu sich gebracht, wie Er es vorgebildet hatte in 
der Herausführung Israels aus Ägypten, dem Hause der Knechtschaft, hin bis zum 
Gottesberge Sinai: •Ihr selbst habt gesehen, was ich an den Ägyptern getan und 
wie ich euch auf Adlers Flügeln getragen und euch hierher zu mir gebracht habe" 
(Exodl9,4). 

Der »Kairos« der Gnade 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Gottes Barmherzigkeit ist unbegrenzt, sagen wir. Sie ist nicht an einem Tag ge- 
ringer als an einem anderen. Sie wird weder durch die Größe noch durch die Menge 
der Sünden erschöpft. Sie währet ewig, singt in nicht endenwollender Wiederholung 
der Psalmist, der die wechselreiche Geschichte seines Volkes überdenkt (Ps 136 [135]). 
Der Schacher hat sie noch in seiner Sterbestunde erfahren. Und auch Judas hätte sie 
noch erfahren können. Wohl kann der Mensch der verzeihenden und schenkenden 
Liebe Gottes, der Gnade, Grenzen setzen: durch seine freie Entscheidung gegen Gott, 
durch seine Verstockung. Aber von sich aus kennt Gott solche Grenzen nicht. •Ich 
habe deine Übertretungen weggewischt wie eine Wolke und deine Sünden wie einen 
Nebel", heißt es bei Isaias (44,22). Dennoch gibt es einige Worte der Schrift, die 
damit schwer vereinbar zu sein scheinen, die es geradezu als sicher hinstellen, daß 
Gottes Barmherzigkeit nicht an jedem Tag die gleiche ist, daß es im Leben des Men- 
schen und der Völker vielmehr einen .Kairos' der Gnade, eine besondere, zeitlich 
fixierbare Gnadenstunde gibt. Sie liegt nicht in des Menschen Hand, sondern wird 
von Gott gegeben, verfügt, geschenkt. Wird sie nicht genutzt, dann ist sie endgültig 
versäumt; sie kommt in dieser Form nie wieder. Vielleicht gibt es mehrere solcher 
,Zeiten', aber gewiß nicht beliebig viele. Und eine ist unter ihnen, von der das end- 
gültige Heil eines Menschen oder auch das Heil eines Volkes abhängen kann. Sie 
zu verpassen, an ihr gleichgültig vorüberzugehen, sie auszuschlagen, ist tödlich. Es 
ist kaum möglich, die hier gemeinten Worte anders zu verstehen. Hören wir sie nur: 

Im zweiten Teil des Buches Isaias, das in überschwenglicher Weise die Barmher- 
zigkeit Gottes preist, heißt es: •Suchet den Herrn, da er sich finden läßt; ruft ihn, 
solange er da ist" (Is 55,6). Offenbar wird vorausgesetzt, daß Gott sich nicht un- 




