
92 Friedridi Wulf 

sehen neu fruchtbar in der Ausgestaltung des vollkommenen Christus-Lebens. Die 
geistgewirkten göttlichen Tugenden (Glaube, Hoffnung und Liebe) in Einheit mit 
den Sakramenten der Kirche und ihrem Lehren und Lenken sollen das Zeitalter 
des Geistes herbeiführen, das Zeitalter der Verinnerlichung, das Vollalter der 
Christusgestaltung der Welt, bis zum Tage der Wiederkunft des Bräutigams. 

An diesem Tage wird Christus das im Geiste geeinte Reich dem Vater übergeben 
(1 Kor 15,24) und Gott wird alles in allem sein (1 Kor 15,28). •Oikonomia" Gottes 
in Christus und dem Geiste ist zum Abschluß gekommen. Durch seine Machttat und 
Liebe hat der Vater den Menschen zu sich gebracht, wie Er es vorgebildet hatte in 
der Herausführung Israels aus Ägypten, dem Hause der Knechtschaft, hin bis zum 
Gottesberge Sinai: •Ihr selbst habt gesehen, was ich an den Ägyptern getan und 
wie ich euch auf Adlers Flügeln getragen und euch hierher zu mir gebracht habe" 
(Exodl9,4). 

Der »Kairos« der Gnade 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Gottes Barmherzigkeit ist unbegrenzt, sagen wir. Sie ist nicht an einem Tag ge- 
ringer als an einem anderen. Sie wird weder durch die Größe noch durch die Menge 
der Sünden erschöpft. Sie währet ewig, singt in nicht endenwollender Wiederholung 
der Psalmist, der die wechselreiche Geschichte seines Volkes überdenkt (Ps 136 [135]). 
Der Schacher hat sie noch in seiner Sterbestunde erfahren. Und auch Judas hätte sie 
noch erfahren können. Wohl kann der Mensch der verzeihenden und schenkenden 
Liebe Gottes, der Gnade, Grenzen setzen: durch seine freie Entscheidung gegen Gott, 
durch seine Verstockung. Aber von sich aus kennt Gott solche Grenzen nicht. •Ich 
habe deine Übertretungen weggewischt wie eine Wolke und deine Sünden wie einen 
Nebel", heißt es bei Isaias (44,22). Dennoch gibt es einige Worte der Schrift, die 
damit schwer vereinbar zu sein scheinen, die es geradezu als sicher hinstellen, daß 
Gottes Barmherzigkeit nicht an jedem Tag die gleiche ist, daß es im Leben des Men- 
schen und der Völker vielmehr einen .Kairos' der Gnade, eine besondere, zeitlich 
fixierbare Gnadenstunde gibt. Sie liegt nicht in des Menschen Hand, sondern wird 
von Gott gegeben, verfügt, geschenkt. Wird sie nicht genutzt, dann ist sie endgültig 
versäumt; sie kommt in dieser Form nie wieder. Vielleicht gibt es mehrere solcher 
,Zeiten', aber gewiß nicht beliebig viele. Und eine ist unter ihnen, von der das end- 
gültige Heil eines Menschen oder auch das Heil eines Volkes abhängen kann. Sie 
zu verpassen, an ihr gleichgültig vorüberzugehen, sie auszuschlagen, ist tödlich. Es 
ist kaum möglich, die hier gemeinten Worte anders zu verstehen. Hören wir sie nur: 

Im zweiten Teil des Buches Isaias, das in überschwenglicher Weise die Barmher- 
zigkeit Gottes preist, heißt es: •Suchet den Herrn, da er sich finden läßt; ruft ihn, 
solange er da ist" (Is 55,6). Offenbar wird vorausgesetzt, daß Gott sich nicht un- 



Der Kairos der Gnade 93 

beschränkt finden läßt, daß er nicht immer da ist. Ähnlich schreibt Paulus an die 
Korinther: •Seht, jetzt ist die gnadenreiche Zeit, seht, jetzt ist der Tag des Heiles" 
(2 Kor 6,2). Sie waren für ihn im gleichen Sinn früher nicht da, und auch einmal 
gekommen, rückt nach seiner festen Meinung die entscheidende Stunde des Heiles 
immer näher: •Die Stunde ist schon da, vom Schlafe aufzustehen, denn jetzt ist unser 
Heil näher als damals, als wir gläubig wurden" (Rom 13,11). Jerusalem hat diese 
seine Stunde, die einmalige und einzigartige Stunde seines Heiles nicht erkannt und 
unwiderbringlich zu seinem Verderben verscherzt, so daß Jesus darüber in Weinen 
ausbricht: •Wenn doch du an diesem deinem Tage erkannt hättest, was (dir) zum 
Heile dient! Nun aber ist es vor deinen Augen verborgen! ... Sie werden dich und 
deine Kinder in dir niedermachen und in dir keinen Stein auf dem anderen lassen, 
weil du den Kairos deiner Heimsuchung nicht erkannt hast" (Lk 19,42. 44). Was ist 
es mit diesem Kairos, der das Gnadenwirken Gottes einzugrenzen scheint? 

Um es von vornherein zu sagen: es handelt sich hier nicht um ein Scheinproblem, 
sondern um eine echte Frage, der in unserem religiösen Leben eine sehr praktische 
Bedeutung zukommt. Der Versuch ihrer Lösung läßt uns tiefer die Größe der Gnade 
wie auch den Ernst der Entscheidung ahnen, die unseren Heilsweg kennzeichnen. 

Schon in der antiken, heidnischen Literatur begegnet Kairos im Sinne des ent- 
scheidenden Augenblicks1. Er kann dort gelegentlich eine fast religiöse Bedeutung 
haben als •der immer neue Zeitpunkt, an dem Gott schöpferisch handeln muß". Für 
den Menschen hat Kairos den Charakter des Schicksalhaften, dessen Forderung man 
entsprechen muß und dem man religiöse Verehrung entgegenbringt. Dieser Sprach- 
gebrauch wird in der Septuaginta aufgenommen. Hier liegt der Akzent in erster 
Linie auf der göttlichen Bestimmtheit des Kairos. Kairos ist die Zeit Gottes, die Gott 
ergreift und dem Menschen setzt, die Zeit seines Wohlgefallens und seines Gnaden- 
erweises, die Zeit des Heils, vor allem die Gerichts- und Endzeit. •So kann (der 
Fromme des Alten Bundes) mit dem (Prediger) in der ganzen Kette der XCUQOI, die 
sein Leben durchzieht, die Führungen Gottes sehen" (Pred 3,10-14). Seine letzte 
religiöse Entfaltung erfährt der Begriff des Kairos dann im Neuen Testament. Nun 
wird offenbar, worauf alle Zeit von Gott gerichtet war, •da er uns kundtat das Ge- 
heimnis seines Willens. . . . zur Durchführung der Fülle der Zeiten • unter ein 
Haupt zu fassen das All in Christus, das, was in den Himmeln und was auf Erden 
ist" (Eph 1,9. 10). Mit dem Kommen Christi in diese Welt ist der eigentliche, von 
Ewigkeit her geplante Kairos, die Fülle der Heilszeit (Mk 1,15; Gal 4,4) angebro- 
chen, nicht nur als einmaliges Ereignis • in den geschichtlich datierbaren Geheim- 
nissen des Lebens Jesu •, sondern eben darin endgültig und für immer, bis zur 
Parusie. Mit dem Heilstod Christi ist die Endzeit als Zeit Gottes in der Jetztzeit 
schon vor-gekommen2. Darum kann Paulus seinen Christen schreiben: •Laßt uns, 
solange wir Zeit haben, allen Gutes tun" (Gal 6,10) und: •Kaufet den Kairos aus; 
denn die Tage sind böse" (Eph 5,16), d. h. nutzet die schnell vorübergehenden Tage 
der Jetztzeit als eine Zeit Gottes, je mehr sie von bösen Mächten durchherrscht sind. 

Erhellt aus diesem kurzen Überblick über die Entwicklungsgeschichte des Wortes 
Kairos aber nicht, daß es gerade keine besonderen, auf einen bestimmten Zeitpunkt 

1 Vgl. zum Folgenden G. D e 11 i n g , in: ThWNT, Bd. III, 456 ff. 
2 H. Schlier, Der Brief an die Epheser, Düsseldorf (1957) 244. 



94 Friedrich Wulf 

eingegrenzten Gnadenstunden im Leben der Menschen und Völker mehr gibt? Hat 
Gott nicht alles Schicksalhaft-Ungewisse, das über der unerlösten Welt lag und das 
die Heilsangst der Menschen hervorrief, in Christus, der unser Todesschicksal auf sich 
nahm und überwand, aufgehoben? Im Alten Bund offenbarte er sich den Patriarchen 
und Propheten oder dem ganzen Volke oftmals und immer nur für einen kurzen 
Augenblick, bald als der Gewaltige, bald als der Zornige, bald als der Barmherzige; 
der Kairos seiner Heimsuchung kam und ging. Im Neuen Bund erschien er für immer 
unter uns in seinem Sohn, als der Gütige und Menschenfreundliche (Tit 3,4), als der 
Barmherzige und Verzeihende (Tit 2,11). Er kam nicht nur, um wieder zu gehen; 
er ist da, er ist in Christi Geist immer bei uns, das Zukünftige ist schon Gegenwart 
geworden: •Siehe, das Zelt Gottes bei den Menschen! Er wird bei ihnen wohnen, 
und sie werden sein Volk sein" (Offb 21,3). Alle Tage und Stunden, alle Ereignisse 
und Schicksale, die frohen und die traurigen, die über einen Menschen kommen kön- 
nen, hat er zum ewigen Jetzt, zum Kairos seiner Gnade gemacht. Nur ein Kairos 
steht noch aus, der Kairos unseres Todes und der Parusie, und wir wissen nicht, wann 
er kommt. •Es ist nicht eure Sache, Zeit und Stunde zu wissen, die der Vater in der 
ihm eigenen Vollmacht festgesetzt hat" (Apg 1,7). Dieses Nichtwissen um den noch 
ausstehenden, letzten Kairos schwebt als große Ungewißheit über uns und dieser 
Welt. •Wachet darum und betet; denn ihr wißt weder den Tag noch die Stunde" 
(Mt 25,13). Es gilt zu wirken, solange das Licht noch da ist, damit uns die Finsternis 
nicht überfalle (Joh 12,35). 

Es ist keine Frage, daß diese Schau des Kairos die Paulusworte verstehen läßt: 
.Seht, jetzt ist die gnadenreiche Zeit, seht, jetzt ist der Tag des Heiles"; •jetzt ist 
unser Heil näher als damals, als wir gläubig wurden". Der Apostel ist in Erwartung 
der Parusie; darum sollen die Tage, soll die Zeit des Heils noch genutzt werden. 
Und was Jerusalem betrifft, dessen Kairos ein ganz bestimmter geschichtlicher Mo- 
ment, die Verkündigung der Frohen Botschaft durch Jesus, war, so könnte man 
sagen, daß eben Jesu Leben und Heilstat die letzte Zeit gewesen ist, die als solche 
vor anderen Zeiten der Weltgeschichte in besonderer Weise gnadenhaft ausgezeich- 
net war. Seitdem ist die irdische Zeit überwunden und hat dem Kairos Christi Platz 
gemacht, seitdem gibt es nur noch eine bedeutungsvolle Zeit, die Zeit Gottes und 
Christi, die Zeit der Gnade. 

An der Richtigkeit einer solchen Interpretation des Kairos ist nicht zu zweifeln. 
Dennoch enthält sie nur eine Teilwahrheit. Sie entspricht einer konsequenten und 
ausschließlichen Schau von oben, von Gott, und vom heilsgeschichtlichen Ende her. 
Sie muß, um zur vollen Wahrheit zu werden, durch eine Sicht von unten, vom Men- 
schen her ergänzt werden. 

Der neutestamentliche Kairos im prägnanten Sinne ist der Tag der Parusie, des 
Wiederkommens Christi zum Letzten Gericht. •Seid auf der Hut und wachet! Denn 
ihr wißt nicht, wann die Zeit da ist", sagt Jesus (Mk 13,33). •Richtet nicht vor der 
Zeit, ehe der Herr kommt", schreibt Paulus an die korinthische Gemeinde; •er wird 
auch das im Finstern Verborgene ans Licht bringen und die Absichten der Herzen 
offenbar machen, und dann wird jedem sein Lob werden vor Gott" (1 Kor 4,5; vgl. 
auch Lk21,8; 2Th2,6; 1 Pt 1,5; 5,6; Offb 1,3; 22,10). Dieser Endtag hat zwar 
schon begonnen, aber nicht in der Sichtbarkeit und Greifbarkeit seines geschichtlichen 



Der Kairos der Gnade 95 

Ablaufs, sondern vorerst nur in der Gnade, im Glauben. So wie überhaupt unser 
übernatürliches Leben •mit Christus in Gott verborgen ist" (Kol 3,3), so ist auch der 
Endtag unter den gewöhnlichen Ereignissen dieser irdischen Weltzeit verhüllt. Nur 
der Glaubende sieht alles Gericht, was hier und heute über die Welt und den Men- 
schen ergeht, im Zusammenhang mit dem Letzten und Allgemeinen Gericht (1 Pt 
4,12-17). Der Christ lebt also in einer zweifachen Zeit, einmal in der natürlichen 
Weltzeit mit ihrem Auf und Ab, ihrem geschichtlichen Werden, ihren Prüfungen 
und Beglückungen, und zugleich in der Zeit der Gnade, d. h. des Gerichtes und der 
Seligkeit, durch die im Grunde die Welt schon überwunden und auf ihr Ende hin 
•zusammengedrängt" ist (1 Kor 7,29). Das übernatürliche Zeitbewußtsein • das 
Wissen um die Nichtigkeit aller Zeit und um den einen entscheidenden Tag • soll 
das natürliche, geschichtliche Zeitbewußtsein wohl durchleuchten, es auf die Gerichts- 
zeit und die Zeit der überfließenden Gnade ausrichten, kann es aber nie verdrängen, 
so wie die Gnade überhaupt die Natur nie überspringt, sondern gerade in ihrer gan- 
zen Konkretheit ergreift und zur Vollendung bringt. 

Damit ist aber die Frage des Kairos im Sinne des je entscheidenden Augenblicks 
für den Christen neu gestellt. Von Gott her gesehen und im Hinblick auf die schon 
angebrochene Endzeit ist für ihn ein Tag wie der andere; es gibt für ihn keinen 
besonderen Kairos mehr; jeder Tag ist für ihn Tag der Gnade, an dem er in immer 
gleicher Fülle aus dem unendlichen Reichtum der Erlösung schöpfen, der verzeihen- 
den und schenkenden Liebe des Erlösers teilhaft werden kann. Aber von der Welt- 
zeit, von seiner eigenen Natur und Geschichte her gesehen, spielt der Kairos in sei- 
nem Leben, auch in seiner Gottbegegnung, eine sehr bedeutende Rolle, ja ist er ihm 
geradezu wesentlich. Folgende Überlegung möge das klar machen: 

Der Mensch wächst und entfaltet sich nicht wie die Pflanze oder das Tier. Er ist 
nicht einfach das zwangsläufige Ergebnis naturhafter Kräfte und Einwirkungen. Er 
ist ein geschichtliches Wesen, das erkennend und wollend in immer neuem Ansatz, 
in tastenden Versuchen, in stets neuer Entscheidung auf seine Vollendung zuwachsen 
soll. Seine innere Entwicklung ist darum nicht einlinig, kontinuierlich, einförmig, 
sondern kennt Zäsuren, hat ihre Krisen, ihre Höhen und Tiefen. Zwar ist er perso- 
naler Geist, der sich auf Grund von Einsicht frei entscheiden kann. Aber das bedeu- 
tet nicht, daß er seinen inneren Weg nach Belieben bestimmen könnte, auch dann 
nicht, wenn er einen sehr starken Willen hätte und seine Erkenntnis nicht getrübt 
wäre. Sein Geist ist immer an die Vorgegebenheiten der Natur, deren integrieren- 
der Teil der Leib ist, gebunden. In dieser Natur zeichnet sich ein Gesetz ab, ist eine 
innere Gestalt als Zielgestalt angelegt. Diese soll er verwirklichen. Dadurch erst 
kommt er zu sich selbst, zu seiner natürlichen Vollendung, bringt er nach dem Willen 
Gottes die Würde des Menschen, seine Geistigkeit und Sittlichkeit, in unwiederhol- 
barer Einmaligkeit zum Leuchten. Sein inneres Daseinsgesetz, sein Weg, seine Auf- 
gabe sind ihm nicht von vornherein, gleichsam unverhüllt, gegeben; er muß sie erst 
suchen, in ständiger Begegnung mit der Welt und mit Menschen; nur ganz allmäh- 
lich werden sie ihm aufgehen und auch dann nur, wenn er sich: seine Natur und sein 
Schicksal, insbesondere seine Grenzen, Schwächen und Schmerzen annimmt, wenn 
er aufrichtig, geduldig und treu ist. Vielleicht wird er mancherlei Umwege machen, 
ehe ihm lebendige Einsichten in das ihm Aufgetragene zukommen; oft wird ein 



96 Friedrich Wulf 

Lebenskreuz, ein Mißerfolg oder eine Schuld zum Anlaß einer solchen Einsicht. 
Immer hat er den Eindruck, daß er sie nicht direkt erzwingen kann, daß sie ihm viel- 
mehr geschenkt werden, daß sie darum unerwartet kommen. Und auch für das Ge- 
lingen der lebensentscheidenden Dinge muß er den Augenblick, den Kairos, abwar- 
ten. Was er jahrelang nicht vermochte, vermag er auf einmal. Entscheidungen müs- 
sen heranreifen, und wenn sie vollzogen sind, erscheinen sie weit mehr als Gnade, 
denn als eigene Leistung. 

Auch das religiöse Leben des Menschen, die Geschichte seiner Begegnung mit Gott, 
macht von diesem allgemeinen Gesetz keine Ausnahme. Zwar spricht Gott ihn jeden 
Tag mit der gleichen unendlichen Liebe an, die er in seinem Sohn an ihm erwiesen 
hat; jeden Tag will er ihm in Christus begegnen, mit nimmermüder Geduld erträgt 
er ihn, bis in die Todesstunde hinein neigt er ihm sein Herz zu. Aber der Mensch 
hat Gott gegenüber nicht immer die gleiche Offenheit: bald hört er ihn deutlich und 
weiß ihn ganz nah, bald verliert er ihn aus dem Auge, verblaßt ihm die übernatür- 
liche Welt bis zur Unwirklichkeit, so daß nur noch die irdischen Realitäten für ihn 
zählen. Das ist seine Schwäche, seine Unvollkommenheit, sagen wir; es kann aber 
auch an seinem Aufnahmevermögen, am Stand seiner religiösen Entwicklung, oder 
auch bloß an den konkreten Umständen, an seiner augenblicklichen Verfassung, 
seiner Gesundheit usw. liegen, und für gewöhnlich trifft beides zu: Schuld und Schick- 
sal sind unzertrennlich miteinander vermischt. 

Jedenfalls weiß der Christ noch mehr als der nur natürlich denkende Mensch um 
den Kairos im religiösen Leben, um Zeiten der Gnade wie der Trockenheit und Un- 
ansprechbarkeit, um Stunden, die ihn voranbringen oder auch zurückwerf en, in denen 
sich vieles, ja alles entscheidet. Bisweilen fällt ihm alles leicht, ist er zu jedem Opfer 
bereit. Dann aber wieder bleibt sein Herz leer, fühlt er sich überfordert. Selbst Hei- 
lige haben diesen Rhythmus schmerzlich gespürt und ihre Ohnmacht daran erkannt. 
Frau von Chantal brauchte fünf Jahre, um dem unglücklichen Schützen, der durch 
seine Unvorsichtigkeit auf der Jagd ihrem Gemahl eine todbringende Verletzung 
beigebracht hatte, von Herzen zu verzeihen. War es Schwäche oder Unvermögen? 
Franz von Sales hatte Geduld mit ihr, um aber im rechten Augenblick, als er die 
Stunde für gekommen hielt, alles von ihr zu fordern. Das Ja zu einer schweren 
Situation, zu seiner eigenen Natur, zu seinem Schicksal, das innere oder auch 
äußere Zugeständnis, unrecht gehandelt zu haben, sich auf dem falschen Weg zu 
befinden, gescheitert zu sein, geschieht nicht von heute auf morgen; es steht gar nicht 
so ohne weiteres im Belieben des Menschen. Eine Bekehrungssituation kann nicht 
künstlich erzeugt werden; sie ist vielmehr das Ergebnis vieler kleiner Erlebnisse, 
Einsichten und Schritte. Die Auslösung kann dann ganz plötzlich erfolgen. Man 
kann und muß sich für sie bereiten, man kann auf sie zugehen oder sie auf sich 
zukommen lassen, man muß sie schließlich ergreifen, aber bei all dem hat man 
das Bewußtsein ihres Geschenkcharakters, das Bewußtsein, ihr nur unter Schuld 
ausweichen zu können. Ist es ein Kairos der Natur oder der Gnade? Beides, 
oder aber besser: der Gnade; denn letztlich geht alle Initiative von Gott aus. 
Er spricht in die natürliche Situation eines Menschen hinein, er lenkt jedes 
Werk, er bestimmt allem seine Zeit. Man muß ihn daher nicht nur um die 
rechte Erkenntnis und das rechte Wollen, sondern auch um den Kairos bitten. 



Der Kairos der Gnade 97 

So gibt es denn offenbar einen zweifachen Kairos, im biblischen, heilstheologischen 
und im existentiellen, psychologischen Sinn. Das Neue Testament kennt nur noch 
einen Kairos, den furchtbar-seligen Endtag, in dem wir schon stehen. Unsere tägliche 
Erfahrung aber kennt viele Kairoi. Beide Gnadenzeiten sind im Grunde die gleichen. 
Das Gnadengericht des Endtages kommt für den Glaubenden in der konkreten Ge- 
schichte dieser Weltzeit und des menschlichen Lebens je von neuem zur Erscheinung, 
wird darin immer wieder greifbare Wirklichkeit. Die Ungewißheit der Parusie 
schwebt jeden Tag über uns, und jeden Tag sollen, ja dürfen wir den Herrn erwar- 
ten. Aber auch das andere ist wahr. So wie der letzte Kairos zum vernichtenden Ge- 
richt werden kann, so lassen auch die schuldhaft ungenutzten Gnadenstunden dieses 
Lebens im Maße der Schuld jeweils ein Trümmerfeld zurück. Von daher klingen die 
Schriftworte vom Kairos noch einmal anders und ernster. •Suchet den Herrn, da er 
sich finden läßt; ruft ihn, solange er da ist" (Is 55,6). An sich läßt er sich immer fin- 
den, ist er immer da. Aber für das existentielle Bewußtsein dessen, der oftmals 
gleichgültig an ihm vorübergegangen ist, der seinen Ruf geflissentlich überhört hat, 
wird er immer weniger findbar, ist er vielleicht eines Tages nicht mehr da. Darum 
die Mahnung: •Heute, wenn ihr seine Stimme hört, verhärtet eure Herzen nicht" 
(Ps 94,8 der Vulgata; Hebr 3,15; 4,7). 

Die geistliche Reife eines Christen zeigt sich darin, ob es ihm gelingt, den einen 
Kairos und die vielen Kairoi immer mehr miteinander zu verbinden, das heißt aber, 
alles, die ganze konkrete Geschichte seines Lebens im Lichte der Erlösung, des Gna- 
denangebots Gottes, des ergehenden Gnadengerichtes, der eschatologischen gnaden- 
haften Zeit zu sehen. Je vorbehaltloser das geschieht • und auch das ist natürlich 
Gnade •, je mehr einer sich täglich und stündlich auf den Gott hin fallen läßt, der 
den Kairos schenkt, um so mehr erhellt sich sein Leben von innen her, um so deut- 
licher wird er gewahr, welchen Weg Gott ihn führt, zeichnet sich die in ihm angelegte 
Gestalt ab, erkennt er die ihm von Gott gestellte Aufgabe, wobei das Glaubenslicht 
mit einer über alles schmerzenden Dunkelheit verbunden sein kann. Man denke nur 
an Therese von Lisieux, die einerseits immer klarer ihren •Kleinen Weg" erkannte 
und die Botschaft, die sie den Menschen künden sollte, andererseits aber von einer 
immer dichteren und quälenderen Finsternis überfallen wurde, die bis zu Glaubens- 
zweifeln führte. Was damals in ihrem innersten Herzen vor sich ging, kann man 
vielleicht in die Worte jenes Psalmenbeters fassen, der angesichts der Zerstörung 
Jerusalems zum Herrn rief: •Du erhebst dich, erbarmst dich Sions; denn Zeit ist's, 
ihm gnädig zu sein, der Kairos ist da" (Ps 102 [101] 14). •Komm, Herr Jesus" (Offb 
22,20). 

Unser Leben steht schon jetzt unter dem ewigen Heute der in Christus ein für 
allemal bewirkten Versöhnung des Menschengeschlechtes mit Gott. Dagegen scheint 
zunächst unser Heute zu stehen, dieses ewig wechselnde Heute der Weltzeit und 
unseres eigenen Herzens. Wir sind darum immer in Gefahr, uns entweder im un- 
widerruflichen Heute der Erlösung zu sicher zu fühlen oder aber an der unausweich- 
lichen Veränderlichkeit des kreatürlichen Heute unsicher zu werden und zu verzwei- 
feln. Was uns dadurch aufgegeben ist, hat Kierkegaard einmal in ein ergreifendes 
Gebet gebracht: 

•Vater im Himmel! Deine Gnade und Barmherzigkeit wechselt nicht im Wechsel 



98 Friedrich Wulf 

der Zeiten. Du alterst nicht im Laufe der Jahre, als wärest Du, gleich einem Men- 
schen, gnädiger an einem Tag als an einem andern, gnädiger am ersten als am letz- 
ten. Deine Gnade währt unverändert, wie Du unverändert derselbe bist, ewig jung, 
neu mit jedem neuen Tag• denn jeden Tag sagst Du ja ,noch heute'. Oh, wenn nun 

aber ein Mensch auf dieses Wort achtet, von ihm ergriffen, in heiligem Entschluß, 
mit Ernst zu sich selbst sagt ,noch heute': so bedeutet es, daß er sich noch an diesem 
Tage ändern möchte, gerade wünscht, daß dieser Tag den andern Tagen gegenüber 
recht bedeutungsvoll werden möge, bedeutungsvoll durch die erneute Bestärkung im 
Guten, das er einmal erwählte, oder jedenfalls doch dadurch bedeutsam, daß er das 
Gute wählt. Deine Gnade und Barmherzigkeit sind es, unverändert jeden Tag ,noch 
heute' zu sagen. Aber hieße es nicht Deine Gnade und Barmherzigkeit verspielen, 
wenn ein Mensch so unverändert von Tag zu Tag ,noch heute' sagen wollte? Du bist 
ja der, welcher die Zeit der Gnade ,noch heute' gibt, aber der Mensch ist es, der die 
Zeit der Gnade ,noch heute' ergreifen soll. So reden wir mit Dir, o Gott; es ist ein 
Sprachunterschied zwischen uns, und doch streben wir danach, Dich zu verstehen und 
uns für Dich verständlich zu machen... Was nun dann, wenn Du, o Gott es sagst, der 
ewige Ausdruck für Deine unveränderliche Gnade und Barmherzigkeit ist, dasselbe 
ist, wenn ein Mensch es recht verstehend wiederholt, der stärkste Ausdruck für die 
tiefste Veränderung und Entscheidung • ja, alles wäre verloren, wenn die Ver- 
änderung und Entscheidung nicht noch heute geschähe. So gib Du also denen, die 
heute hier versammelt sind . . . daß dieser Tag zu ihrem wahren Segen werde, auf 
daß sie Seine Stimme hören, den Du zur Welt gesandt, die Stimme des guten Hirten, 
damit Er sie kenne, und sie Ihm folgen"3. 

3 Gebete. Herausg. von W. Rest, Köln und  Ölten,  Jakob  Hegner (1952)  50 f. 




