92 Friedrich Wulf

schen neu fruchtbar in der Ausgestaltung des vollkommenen Christus-Lebens, Die
geistgewirkten gottlichen Tugenden (Glaube, Hoffnung und Liebe) in Einheit mit
den Sakramenten der Kirche und ihrem Lehren und Lenken sollen das Zeitalter
des Geistes herbeifithren, das Zeitalter der Verinnerlichung, das Vollalter der
Christusgestaltung der Welt, bis zum Tage der Wiederkunft des Briutigams.

An diesem Tage wird Christus das im Geiste geeinte Reich dem Vater iibergeben
(1 Kor 15,24) und Gott wird alles in allem scin (1 Kor 15,28). ,Oikonomia“ Gottes
in Christus und dem Geiste ist zum Abschlufl gekommen. Durch seine Madhttat und
Liebe hat der Vater den Menschen zu sich gebracht, wie Er es vorgebildet hatte in
der Herausfithrung Israels aus Agypten, dem Hause der Knechtschaft, hin bis zum
Gottesberge Sinai: ,lhr selbst habt gesehen, was ich an den Agyptern getan und
wie ich euch auf Adlers Fliigeln getragen und euch hierker zu mir gebracht habe®
(Exod 19,4).

Der »Kairés« der Gnade

Von Friedrich Wul{f SJ, Miinchen

Gottes Barmherzigkeit ist unbegrenzt, sagen wir. Sie ist nicht an einem Tag ge-
ringer als an einem anderen. Sie wird weder durch die Grofle noch durch die Menge
der Siinden erschopft. Sie wihret ewig, singt in nicht endenwollender Wiederholung
der Psalmist, der die wechselreiche Geschichte seines Volkes itberdenkt (Ps 136 [135]).
Der Schicher hat sie noch in seiner Sterbestunde erfahren. Und auch Judas hétte sie
noch erfahren konnen. Wohl kann der Mensch der verzeihenden und schenkenden
Liebe Gottes, der Gnade, Grenzen setzen: durch seine freie Entscheidung gegen Gott,
durch seine Verstockung. Aber von sich aus kennt Gott solche Grenzen nicht. ,Ich
habe deine Ubertretungen weggewischt wie eine Wolke und deine Siinden wie einen
Nebel“, heifit es bei Isaias (44,22). Dennoch gibt es einige Worte der Schrift, die
damit schwer vereinbar zu sein scheinen, die es geradezu als sicher hinstellen, dafl
Gottes Barmherzigkeit nicht an jedem Tag die gleiche ist, daf} es im Leben des Men-
schen und der Vélker vielmehr einen JKairés® der Gnade, eine besondere, zeitlich
fixierbare Gnadenstunde gibt. Sie liegt nicht in des Menschen Hand, sondern wird
von Gott gegeben, verfiigt, geschenkt. Wird sie nicht genutzt, dann ist sie endgiiltig
versiumt; sie kommt in dieser Form nie wieder. Vielleicht gibt es mehrere solcher
,Zeiten', aber gewif} nicht beliebig viele. Und eine ist unter ihnen, von der das end-
giltige Heil eines Menschen oder auch das Heil eines Volkes abhiingen kann. Sie
zu verpassen, an ihr gleichgultig voriiberzugehen, sic auszuschlagen, ist todlich. Es
ist kaum moglich, die hier gemeinten Worte anders zu verstehen. Horen wir sie nur:

Im zweiten Teil des Buches Isaias, das in iiberschwenglicher Weise die Barmher-
zigkeit Gottes preist, heiflt es: ,Suchet den Herrn, da er sich finden 14f3t; ruft ihn,
solange er da ist* (Is 55,6). Offenbar wird vorausgesetzt, dafl Gott sich nicht un-



. Der Kairés der Gnade 93

Leschriankt finden 148t, dafl er nicht immer da ist. Ahnlich schreibt Paulus an die
Korinther: ,Seht, jetzt ist die gnadenreiche Zeit, seht, jetzt ist der Tag des Heiles®
(2 Kor 6,2). Sie waren fir ihn im gleichen Sinn frither nicht da, und auch einmal
gekommen, riickt nach seiner festen Meinung die entscheidende Stunde des Heiles
immer ndher: ,Die Stunde ist schon da, vom Schlafe aufzustehen, denn jetzt ist unser
Heil niher als damals, als wir glaubig wurden“ (R6m 13,11). Jerusalem hat diese
seine Stunde, die einmalige und einzigartige Stunde seines Heiles nicht erkannt und
unwiderbringlich zu seinem Verderben verscherzt, so dafl Jesus dariiber in Weinen
ausbricht: ,Wenn doch du an diesem deinem Tage erkannt hittest, was (dir) zum
Heile dient! Nun aber ist es vor deinen Augen verborgen! ... Sie werden dich und
deine Kinder in dir niedermachen und in dir keinen Stein auf dem anderen lassen,
weil du den Kairés deiner Heimsuchung nicht erkannt hast“ (Lk 19,42. 44). Was ist
es mit diesem Kairés, der das Gnadenwirken Gottes einzugrenzen scheint?

Um es von vornherein zu sagen: es handelt sich hier nicht um ein Scheinproblem,
sondern um cine echte Frage, der in unserem religiésen Leben eine sehr praktische
Bedeutung zukommt. Der Versuch ihrer Losung 1af8t uns tiefer die Gréfe der Gnade
wie auch den Ernst der Entscheidung abnen, die unseren Heilsweg kennzeichnen.

Schon in der antiken, heidnischen Literatur begegnet Kairés im Sinne des ent-
scheidenden Augenblickst. Er kann dort gelegentlich eine fast religiose Bedeutung
haben als ,der immer neue Zeitpunkt, an dem Gott schopferisch handeln mufl“. Fiir
den Menschen hat Kairés den Charakter des Schicksalhaften, dessen Forderung man
entsprechen mufl und dem man religiose Verehrung entgegenbringt. Dieser Sprach-
gebrauch wird in der Septuaginta aufgenommen. Hier liegt der Akzent in erster
Linie auf der géttlichen Bestimmtheit des Kairés. Kairds ist die Zeit Gottes, die Gott
ergreift und dem Menschen setzt, die Zeit seines Wohlgefallens und seines Gnaden-
erweises, die Zeit des Heils, vor allem die Gerichts- und Endzeit. ,So kann (der
Fromme des Alten Bundes) mit dem (Prediger) in der ganzen Kette der xaugot, die
sein Leben durchzieht, die Fithrungen Gottes sehen“ (Pred 3,10-14). Seine letzte
religidse Entfaltung erfihrt der Begriff des Kairés dann im Neuen Testament. Nun
wird offenbar, worauf alle Zeit von Gott gerichtet war, ,da er uns kundtat das Ge-
heimnis seines Willens. . . . zur Durchfithrung der Fiille der Zeiten — unter ein
Haupt zu fassen das All in Christus, das, was in den Himmeln und was auf Erden
ist“ (Eph 1,9. 10). Mit dem Kommen Christi in diese Welt ist der eigentliche, von
Ewigkeit her geplante Kairés, die Fiille der Heilszeit (Mk 1,15; Gal 4,4) angebro-
chen, nicht nur als einmaliges Ercignis — in den geschichtlich datierbaren Geheim-
nissen des Lebens Jesu —, sondern eben darin endgiiltig und fiir immer, bis zur
Parusie. Mit dem Heilstod Christi ist die Endzeit als Zeit Gottes in der Jetztzeit
schon vor-gekommen?. Darum kann Paulus seinen Christen schreiben: ,Lafit uns,
solange wir Zeit haben, allen Gutes tun“ (Gal 6,10) und: ,Kaufet den Kairés aus;
denn die Tage sind bose® (Eph 5,16), d. h. nutzet die schnell voriibergehenden Tage
der Jetztzeit als eine Zeit Gottes, je mehr sie von bosen Méichten durchherrscht sind.

Erhellt aus diesem kurzen Uberblick iiber die Entwicklungsgeschichte des Wortes
Kairds aber nicht, dafl es gerade keine besonderen, anf einen bestimmten Zeitpunkt

1 Vgl. zum Folgenden G. Delling, in: ThAWNT, Bd. I1I, 456 ff.
® H. Schlier, Der Brief an die Epheser, Dusseldorf (1957) 244.



94 Friedrich Wulf

eingegrenzten Gnadenstunden im Leben der Menschen und Vélker mehr gibt? Hat
Gott nicht alles Schicksalhaft-Ungewisse, das iiber der unerldsten Welt lag und das
die Heilsangst der Menschen hervorrief, in Christus, der unser Todesschicksal auf sich
nahm und Gberwand, aufgehoben? Im Alten Bund offenbarte er sich den Patriarchen
und Propheten oder dem ganzen Volke oftmals und immer nur fiir einen kurzen
Augenblick, bald als der Gewaltige, bald als der Zornige, bald als der Barmherzige;
der Kairés seiner Heimsuchung kam und ging. Im Neuen Bund erschien er fiir immer
unter uns in seinem Sohn, als der Giitige und Menschenfreundliche (Tit 3,4), als der
Barmherzige und Verzeihende (Tit2,11). Er kam nicht nur, um wieder zu gehen;
er ist da, er ist in Christi Geist immer bei uns, das Zukiinftige ist schon Gegenwart
geworden: ,Siche, das Zelt Gottes bei den Menschen! Er wird bei ihnen wohnen,
und sie werden sein Volk sein“ (Offb 21, 3). Alle Tage und Stunden, alle Ereignisse
und Schicksale, die frohen und die traurigen, die iiber einen Menschen kommen kén-
nen, hat er zum ewigen Jetzt, zum Kairés seiner Gnade gemacht. Nur ein Kairds
steht noch aus, der Kairds unseres Todes und der Parusie, und wir wissen nicht, wann
er kommt. ,Es ist nicht eure Sache, Zeit und Stunde zu wissen, die der Vater in der
ihm eigenen Vollmacht festgesetzt hat* (Apg 1, 7). Dieses Nichtwissen um den noch
ausstehenden, letzten Kairds schwebt als grofe Ungewiflheit iiber nns und dieser
Welt. ,Wachet darum und betet; denn ihr wifit weder den Tag noch die Stunde“
(Mt 25, 13). Es gilt zu wirken, solange das Licht noch da ist, damit uns die Finsternis
nicht Giberfalle (Joh 12, 85).

Es ist keine Frage, dafl diese Schan des Kairds die Paulusworte verstehen lifit:
.Seht, jetzt ist die gnadenreiche Zeit, scht, jetzt ist der Tag des Heiles“; ,jetzt ist
unser Heil ndher als damals, als wir glaubig wurden®. Der Apostel ist in Erwartung
der Parusie; darum sollen die Tage, soll die Zeit des Heils noch genutzt werden.
Und was Jerusalem betrifft, dessen Kairds ein ganz bestimmter geschichtlicher Mo-
nient, die Verkiindigung der Frohen Botschaft durch Jesus, war, so kénnte man
sagen, dafl eben Jesu Leben und Heilstat die letzte Zeit gewesen ist, die als solche
vor anderen Zeiten der Weltgeschichte in besonderer Weise gnadenhaft ausgezeich-
net war. Seitdem ist die irdische Zeit iberwunden und hat dem Kairés Christi Platz
gemacht, seitdem gibt es nur noch eine bedeutungsvolle Zeit, die Zeit Gottes und
Christi, die Zeit der Gnade.

An der Richtigkeit einer solchen Interpretation des Kairés ist nicht zu zweifeln.
Dennoch enthilt sie nur eine Teilwahrheit. Sie entspricht einer konsequenten und
ausschliefllichen Schau von oben, von Gott, und vom heilsgeschichtlichen Ende her.
Sie muf}, um zur vollen Wahrheit zu werden, durch eine Sicht von unten, vom Men-
schen her erginzt werden.

Der neutestamentliche Kairés im prignanten Sinne ist der Tag der Parusie, des
Wiederkommens Christi zum Letzten Gericht. ,Seid auf der Hut und wachet! Denn
ihr wiflt nicht, wann die Zeit da ist“, sagt Jesus (Mk 13, 33). ,Richtet nicht vor der
Zeit, che der Herr kommt®, schreibt Paulus an die korinthische Gemeinde; ,er wird
auch das im Finstern Verborgene ans Licht bringen und die Absichten der Herzen
offenbar machen, und dann wird jedem sein Lob werden vor Gott“ (1 Kor 4, 5; vgl.
auch Lk21,8; 2Th2,6; 1Pt1,5; 5,6; Offb 1,3; 22,10). Dieser Endtag hat zwar
schion begonnen, aber nicht in der Sichtbarkeit und Greifbarkeit seines geschichtlichen



Der Kairés der Gnade 95

Ablaufs, sondern vorerst nur in der Gnade, im Glauben. So wie tberhaupt unser
iibernatiirliches Leben ,mit Christus in Gott verborgen ist* (Kol 8,3), so ist auch der
Endtag unter den gewdhnlichen Ereignissen dieser irdischen Weltzeit verhiillt. Nur
der Glaubende sieht alles Gericht, was hier und heute iiber die Welt und den Men-
schen ergeht, im Zusammenhang mit dem Letzten und Allgemeinen Gericht (1 Pt
4,12-17). Der Christ lebt also in einer zweifachen Zeit, einmal in der natiirlichen
Weltzeit mit ihrem Auf und Ab, ihrem geschichtlichen Werden, ihren Pritfungen
und Begliickungen, und zugleich in der Zeit der Gnade, d. h. des Gerichtes und der
Seligkeit, durch die im Grunde die Welt schon iiberwunden und auf ihr Ende hin
»zusammengedrangt® ist (1 Kor 7,29). Das iibernatiirliche Zeitbewufltsein — das
Wissen um die Nichtigkeit aller Zeit und um den einen entscheidenden Tag — soll
das natiirliche, geschichtliche Zeitbewufitsein wohl durchleuchten, es auf die Gerichts-
zeit und die Zeit der iiberflieBenden Gnade ausrichten, kann es aber nie verdréngen,
so wie die Gnade iiberhaupt die Natur nie {iberspringt, sondern gerade in ihrer gan-
zen Konkretheit ergreift und zur Vollendung bringt.

Damit ist aber die Frage des Kairds im Sinne des je entscheidenden Augenblicks
fiir den Christen neu gestellt. Von Gott her gesehen und im Hinblick auf die schon
angebrochene Endzeit ist fiir ihn ein Tag wie der andere; es gibt fir ihn keinen
besonderen Kairds mehr; jeder Tag ist fiir ihn Tag der Gnade, an dem er in immer
gleicher Fille aus dem unendlichen Reichtum der Erlosung schopfen, der verzeihen-
den und schenkenden Liebe des Erlosers teilhaft werden kann. Aber von der Welt-
zeit, von seiner eigenen Natur und Geschichte her gesehen, spielt der Kairés in sei-
nem Leben, auch in seiner Gottbegegnung, eine sehr bedeutende Rolle, ja ist er ihm
geradezu wesentlich. Folgende Uberlegung moge das klar machen:

Der Mensch wichst und entfaltet sich nicht wie die Pflanze oder das Tier. Er ist
nicht einfach das zwangslaufige Ergebnis naturhafter Krafte und Einwirkungen. Er
ist ein geschichtliches Wesen, das erkennend und wollend in immer neuem Ansatz,
in tastenden Versuchen, in stets neuer Entscheidung auf seine Vollendung zuwachsen
soll. Seine innere Entwicklung ist darum nicht einlinig, kontinuierlich, einférmig,
sondern kennt Zasuren, hat ihre Krisen, ihre Hohen und Tiefen. Zwar ist er perso-
naler Geist, der sich auf Grund von Einsicht frei entscheiden kann. Aber das bedeu-
tet nicht, daf} er seinen inneren Weg nach Belieben bestimmen konnte, auch dann
nicht, wenn er einen sehr starken Willen hitte und seine Erkenntnis nicht getriibt
wire. Sein Geist ist immer an die Vorgegebenheiten der Natur, deren integrieren-
der Teil der Leib ist, gebunden. In dieser Natur zeichnet sich ein Gesetz ab, ist eine
innere Gestalt als Zielgestalt angelegt. Diese soll er verwirklichen. Dadurch erst
kommt er zu sich selbst, zu seiner natiirlichen Vollendung, bringt er nach dem Willen
Gottes die Wiirde des Menschen, seine Geistigkeit und Sittlichkeit, in unwiederhol-
barer Einmaligkeit zum Leuchten. Sein inneres Daseinsgesetz, sein Weg, seine Auf-
gabe sind ihm nicht von vornherein, gleichsam unverhiillt, gegeben; er muf sie erst
suchen, in stindiger Begegnung mit der Welt und mit Menschen; nur ganz allmah-
lich werden sie ihm aufgehen und auch dann nur, wenn er sich: seine Natur und sein
Schicksal, insbesondere seine Grenzen, Schwichen und Schmerzen annimmt, wenn
er aufrichtig, geduldig und treu ist. Vielleicht wird er mancherlei Umwege machen,
che ihm lebendige Einsichten in das ihm Aufgetragene zukommen; oft wird ein



96 Friedrich Wulf

Lebenskreuz, ein Miflerfolg oder eine Schuld zum Anlaf einer solchen Einsicht.
Immer hat er den Eindrudk, dafl er sie nicht direkt erzwingen kann, daf} sie ihm viel-
mehr geschenkt werden, dafl sie darum unerwartet kommen. Und auch fiir das Ge-
lingen der lebensentscheidenden Dinge muf er den Augenblick, den Kairés, abwar-
ten. Was er jahrelang nicht vermochte, vermag er auf einmal. Entscheidungen miis-
sen heranreifen, und wenn sie vollzogen sind, erscheinen sie weit mehr als Gnade,
denn als eigene Leistung.

Auch das religiose Leben des Menschen, die Geschichte seiner Begegnung mit Gott,
macht von diesem allgemeinen Gesetz keine Ausnahme. Zwar spricht Gott ihn jeden
Tag mit der gleichen unendlichen Liebe an, die er in seinem Sohn an ihm erwiesen
hat; jeden Tag will er ihm in Christus begegnen, mit nimmermiider Geduld ertrigt
er ihn, bis in die Todesstunde hinein neigt er ihm sein Herz zu. Aber der Mensch
hat Gott gegeniiber nicht immer die gleiche Offenheit: bald hort er ihn deutlich und
weill ihn ganz nah, bald verliert er ihn aus dem Auge, verblafit ihm die iibernatiir-
liche Welt bis zur Unwirklichkeit, so dafl nur noch die irdischen Realititen fiir ihn
zihlen. Das ist seine Schwiche, seine Unvollkommenheit, sagen wir; es kann aber
auch an seinem Aufnahmevermogen, am Stand seiner religiosen Entwicklung, oder
auch blof an den konkreten Umstdnden, an seiner augenblicklichen Verfassung,
seiner Gesundheit usw. liegen, und fir gewohnlich trifft beides zu: Schuld und Schick-
sal sind unzertrennlich miteinander vermischt.

Jedenfalls weifl der Christ noch mehr als der nur natiirlich denkende Mensch um
den Kairés im religiésen Leben, um Zeiten der Gnade wie der Trockenheit und Un-
ansprechbarkeit, um Stunden, die ihn voranbringen oder auch zuriikwerfen, indenen
sich vieles, ja alles entscheidet. Bisweilen fillt ihm alles leicht, ist er zu jedem Opfer
bereit. Dann aber wieder bleibt sein Herz leer, fiithlt er sich tiberfordert. Selbst Hei-
lige haben diesen Rhythmus schmerzlich gespiirt und ihre Ohnmacht daran erkannt.
Frau von Chantal brauchte fiinf Jahre, um dem ungliicklichen Schiitzen, der durch
seine Unvorsichtigkeit auf der Jagd ihrem Gemahl eine todbringende Verletzung
beigebracht hatte, von Herzen zu verzeihen. War es Schwiche oder Unvermégen?
Franz von Sales hatte Geduld mit ihr, um aber im rechten Augenblick, als er die
Stunde fir gekommen hielt, alles von ihr zu fordern. Das Ja zu einer schweren
Situation, zu seiner eigenen Natur, zu seinem Schicksal, das innere oder auch
auflere Zugesténdnis, unrecht gehandelt zu haben, sich auf dem falschen Weg zu
befinden, gescheitert zu sein, geschieht nicht von heute auf morgen; es steht gar nicht
so ohne weiteres im Belieben des Menschen. Eine Bekehrungssituation kann nicht
kiinstlich erzeugt werden; sie ist vielmehr das Ergebnis vieler kleiner Erlebnisse,
Einsichten und Schritte. Die Auslésung kann dann ganz plétzlich erfolgen. Man
kann und muf sich fiir sie bereiten, man kann auf sie zugehen oder sie auf sich
zukommen lassen, man mufl sie schliefilich ergreifen, aber bei all dem hat man
das Bewufltsein ihres Geschenkcharakters, das BewuBtsein, ihr nur unter Schuld
ausweichen zu konnen. Ist es ein Kairés der Natur oder der Gnade? Beides,
oder aber besser: der Gnade; denn letztlich geht alle Initiative von Gott aus.
Er spricht in die natiirliche Situation eines Menschen hinein, er lenkt jedes
Werk, er bestimmt allem seine Zeit. Man mufl ihn daher nicht nur um die
rechte Erkenntnis und das rechte Wollen, sondern auch um den Kairds bitten.



Der Kairés der Gnade 97

So gibt es denn offenbar einen zweifachen Kairés, im biblischen, heilstheologischen
und im existentiellen, psychologischen Sinn, Das Neue Testament kennt nur noch
einen Kairés, den furchtbar-seligen Endtag, in dem wir schon stehen. Unsere tigliche
Erfahrung aber kennt viele Kairoi. Beide Gnadenzeiten sind im Grunde die gleichen,
Das Gnadengericht des Endtages kommt fiir den Glaubenden in der konkreten Ge-
schichte dieser Weltzeit und des menschlichen Lebens je von neuem zur Erscheinung,
wird darin immer wieder greifbare Wirklichkeit. Die Ungewiheit der Parusie
schwebt jeden Tag tiber uns, und jeden Tag sollen, ja diirfen wir den Herrn erwar-
ten. Aber auch das andere ist wahr. So wie der letzte Kairés zum vernichtenden Ge-
richt werden kann, so lassen auch die schuldhaft ungenutzten Gnadenstunden dieses
Lebens im Mafle der Schuld jeweils ein Trimmerfeld zuriick. Von daher klingen die
Schriftworte vom Kairés noch einmal anders und ernster. ,Suchet den Herrn, da er
sich finden 14flt; ruft ihn, solange er da ist“ (Is 55,6). An sich Lifit er sich immer fin-
den, ist er immer da. Aber fiir das existentielle Bewuftsein dessen, der oftmals
gleichgiltig an ihm vortbergegangen ist, der seinen Ruf geflissentlich iiberhort hat,
wird er immer weniger findbar, ist er vielleicht eines Tages nicht mehr da. Darum
die Mahnung: ,Heute, wenn ihr seine Stimme hort, verhirtet eure Herzen nicht”
(Ps 94,8 der Vulgata; Hebr 3,15; 4,7).

Die geistliche Reife eines Christen zeigt sich darin, ob es ihm gelingt, den einen
Kairés und die vielen Kairof immer mehr miteinander zu verbinden, das heifit aber,
alles, die ganze konkrete Geschichte seines Lebens im Lichte der Erlosung, des Gna-
denangebots Gottes, des ergehenden Gnadengerichtes, der eschatologischen gnaden-
haften Zeit zu sehen. Je vorbehaltloser das geschieht — und auch das ist natiirlich
Gnade —, je mehr einer sich tdglich und stindlich auf den Gott hin fallen 148t der
den Kairés schenkt, um so mehr erhellt sich sein Leben von innen her, um so dent-
licher wird er gewahr, welchen Weg Gott ihn fiihrt, zeichnet sich die in ihm angelegte’
Gestalt ab, erkennt er die ihm von Gott gestellte Aufgabe, wobei das Glaubenslicht
mit einer {iber alles schmerzenden Dunkelheit verbunden sein kann. Man denke nur
an Therese von Lisieux, die einerseits immer klarer ihren ,Kleinen Weg“ erkannte
und die Botschaft, die sie den Menschen kiinden sollte, andererseits aber von einer
immer dichteren und quilenderen Finsternis iiberfallen wurde, die bis zu Glaubens-
zweifeln fithrte. Was damals in ihrem innersten Herzen vor sich ging, kann man
vielleicht in die Worte jenes Psalmenbeters fassen, der angesichts der Zerstorung
Jerusalems zum Herrn rief: ,Du erhebst dich, erbarmst dich Sions; denn Zeit ist’s,
ibm gnidig zu sein, der Kairés ist da“ (Ps 102 [101] 14). ,Komm, Herr Jesus® (Offb
29,20).

Unser Leben steht schon jetzt unter dem ewigen Heute der in Christus ein fiir
allemal bewirkten Verséhnung des Menschengeschlechtes mit Gott. Dagegen scheint
zunichst unser Heute zu stehen, dieses ewig wechselnde Heute der Weltzeit und
unseres eigenen Herzens. Wir sind darum immer in Gefahr, uns entweder im un-
widerruflichen Heute der Erldsung zu sicher zu fithlen oder aber an der unausweich-
lichen Verdnderlichkeit des kreatiirlichen Heute unsicher zu werden und zu verzwei-
feln. Was uns dadurch aufgegeben ist, hat Kierkegaard einmal in ein ergreifendes
Gebet gebracht:

»Vater im Himmel! Deine Gnade und Barmherzigkeit wechselt nicht im Wechsel



98 Friedrich Wulf

der Zeiten. Du alterst nicht im Laufe der Jahre, als wirest Du, gleich einem Men-
schen, gnéddiger an einem Tag als an einem andern, gnidiger am ersten als am letz-
ten. Deine Gnade wihrt unverdndert, wie Du unverdndert derselbe bist, ewig jung,
neu mit jedem neuen Tag — denn jeden Tag sagst Du ja ,noch heute’. Oh, wenn nun
aber ein Mensch auf dieses Wort achtet, von ihm ergriffen, in heiligem Entschluf},
mit Ernst zu sich selbst sagt ,noch heute’: so bedeutet es, dafi er sich noch an diesem
. Tage dndern méchte, gerade wiinscht, dafl dieser Tag den andern Tagen gegeniiber
recht bedeutungsvoll werden mége, bedeutungsvoll durch die erneute Bestirkung im
Guten, das er einmal erwihlte, oder jedenfalls doch dadurch bedeutsam, dafl er das
Gute wihlt. Deine Gnade und Barmherzigkeit sind es, unverdndert jeden Tag ,noch
heute® zu sagen. Aber hiefle es nicht Deine Gnade und Barmherzigkeit verspielen,
wenn ein Mensch so unverdndert von Tag zu Tag ,noch heute’ sagen wollte? Du bist
ja der, welcher die Zeit der Gnade ,noch heute’ gibt, aber der Mensdch ist es, der die
Zeit der Gnade ,noch heute’ ergreifen soll. So reden wir mit Dir, o Gott; es ist ein
Sprachunterschied zwischen uns, und doch streben wir danach, Dich zu verstehen und
uns fiir Dich verstdndlich zu machen... Was nun dann, wenn Du, o Gott es sagst, der
ewige Ausdruck fiir Deine unverdnderliche Gnade und Barmherzigkeit ist, dasselbe
ist, wenn ein Mensch es recht verstehend wiederholt, der stirkste Ausdruck fiir die
tiefste Verdnderung und Entscheidung — ja, alles wire verloren, wenn die Ver-
anderung und Entscheidung nicht noch heute geschihe. So gib Du also denen, dic
heute hier versammelt sind . . . dafl dieser Tag zu ihrem wahren Segen werde, auf
dafl sie Seine Stimme héren, den Du zur Welt gesandt, die Stimme des guten Hirten,
damit Er sie kenne, und sie Ihm folgen*s,

% Gebete. Herausg. von W. Rest, Kéln und Olten, Jakob Hegner (1952) 50f.






