
Religiös verwurzelte Vaterschaft1 

Von Joh. Mich. Hollenbach SJ, Frankfurt a. Main 

Die religiöse Entwurzelung des Vaterprinzips im Geistesleben der Gegenwart 
findet heute ihren konsequentesten Ausdruck im atheistischen Materialismus. Soll 
diese verhängnisvolle Entwurzelung wirksam geheilt werden • soweit menschliches 
Bemühen dazu imstande ist •, dann kann über den Weg kein Zweifel sein: Der 
werdende Mensch muß zunächst in einem religiös einheitlich geprägten Meinungs- 
raum die ganzheitlich belebende Kraft der religiösen Wirklichkeit erfahren; und 
das nicht nur in der Kirche, sondern vor allem in der Familie und Schule. Solange 
man die Frage nach der religiös eindeutigen Schule mit politischen Scheuklappen 
beurteilt, wird man sich weiter von Schlagworten den Blick trüben lassen, aber der 
kommenden Generation das Brot des Lebens vorenthalten. 

Die religiös eindeutige Schule ist für die heutige Jugend der notwendige Weg, 
um die religiöse Entwurzelung des Vaterprinzips in der Öffentlichkeit dereinst zu 
überwinden, wenn sie einmal dazu berufen ist, die Öffentlichkeit zu prägen. Die 
religös eindeutige Schule, und da vor allem die höhere Schule als Bildungsmacht, 
ist die konkrete Antwort auf die religiösen Nöte der Zeit. Sie ist die institutionell 
wirkende religiös verwurzelte Vaterschaft, die das religiöse Bewußtsein des wer- 
denden Menschen einheitlich zu prägen vermag. 

/. Die autoritäre Macht der Gesinnungsgemeinschaft 

Erst wenn man den zwischenpersonalen Charakter des religiösen Bewußtseins 
klar im Auge behält, wird man die Art und Weise der Entfaltung des religiösen 
Bewußtseins und die eigentlich bewegende Kraft der religiösen Erziehung verstehen. 

Für alle Entwicklungsstufen gilt zunächst, daß das religiöse Bewußtsein geweckt 
und entfaltet wird durch Erweiterung und Vertiefung des religiösen Wissens. Da- 
mit dieses Wissen aber spezifisch religiös sei, ist ein Zweifaches zu beachten: 

Nicht religiöse Einzelheiten und zusammenhanglose Teilerlebnisse der religiösen 
Wirklichkeit sind entscheidend; sondern religiöses Wissen ist Erkenntnis des Sinn- 
zusammenhangs meiner endlichen Person mit der unendlichen Wahrheit in Person: 
also Wissen um Ursprung und Ziel des Lebens. Die Entfaltung dieses Wissens 
sollte möglichst anknüpfen an die Art und Weise, wie in den einzelnen Lebens- 
altern die Sinnfrage gestellt wird, bzw. Antworten entsprechend begriffen werden 
können. 

Und dann: Lebendig ist dieses Wissen um den Sinnzusammenhang nicht schon 
durch die Erkenntnis der Zusammenhänge. Wir werden gleich sehen, daß diese Art 
der Erkenntnis weitgehend fehlen kann, und zwar bis in die höchsten Stufen der 
religiösen Entwicklung. Was aber dieses Wissen und überhaupt die religiösen 
Wissensbestände zur lebendigen Bewußtheit macht, ist die autoritäre Bestätigung 

1 Fortsetzung zum Aufsatz: Entwurzelte Vaterschaft; vgl. diese Ztschr. 32. Jg., Heft 1,1959. 



100 Joh. Mich. Hollenbach 

der Sinnerwartung durch die Gewißheit, in Gesinnungsgemeinschaft mit jener 
Person zu sein, die die göttliche Wirklichkeit repräsentiert • sei es in Steilvertre- 
tung, sei es die Person Gottes selbst. Man könnte diesen Tatbestand noch anders 
ausdrücken: Religiöses Bewußtsein ist primär bestimmt vomWissen um das Gewußt- 
sein durch Gott. Die Gewißheit von der ständigen Gegenwart Gottes ist schon im 
rein natürlichen Bereich Bestätigung der personalen Sinnerwartung, nämlich die 
Vergewisserung, nicht einsam zu sein in seiner endlichen Existenz. 

Die bewegende Kraft bei der Entfaltung des religiösen Bewußtseins liegt also 
nicht bei der Einsicht in den Sinnzusammenhang, sondern in der lebendigen Über- 
zeugung, daß man das Wissen von einer religiös erfüllten Autorität entgegen- 
nimmt. M. a. W.: Der Mensch will einer Person glauben, insofern sie in sich glaub- 
würdig ist und sich ihm durch persönliche Zuwendung erschließt und mitteilt. Diese 
personale Kraft des religiösen Bewußtseins kann und muß schon in frühester Kind- 
heit entfaltet werden. Denn schon sehr früh erwartet das Kind die persönliche 
Zuwendung von Seiten der Erwachsenen. Zunächst wird ja alles tastende Fragen 
beantwortet durch autoritäre Mitteilungen von Seiten der Erwachsenen und werden 
die Antworten hingenommen durch gläubiges Für-wahr-halten. 

Den Gesamtprozeß der weiteren Entfaltung des religiösen Bewußtseins könnte 
man als einen dialektischen Vorgang zwisdien Glauben und Wissen kennzeichnen. 
Das Kind übernimmt zuerst gläubig die Antworten von den Erwachsenen. Mit der 
Entwicklung des Verstandes bekommt es selbst Einsicht in gewisse Zusammenhänge, 
so daß das bisher Geglaubte zur persönlichen Überzeugung wird. Mit neuen Fragen 
treten neue Antworten ins Bewußtsein ein, die wiederum zunächst geglaubt werden, 
bis auch diese dann durch eigene geistige Arbeit zur persönlichen Überzeugung 
geworden sind. Und da dieser Vorgang für das religiöse Bewußtsein unerschöpflich 
ist • der endliche Geist kann ja bis in alle Ewigkeit nicht den unendlichen Wahr- 
heitsgehalt Gottes ausschöpfen •, so ist dieser dialektische Vorgang zwischen 
Glauben und Wissen eigentlich nie zu Ende. Der übernatürliche Glaube knüpft an 
diese natürliche Glaubensbereitschaft an und stellt sofort von Anfang an die 
absolute Autorität Gottes in der lebendigen Gestalt Christi des Gottmenschen in 
den Mittelpunkt. In Ihm verbindet sich die sichtbar menschliche Wirklichkeit mit 
der unsichtbaren und unendlichen Wirklichkeit Gottes. 

Wir wissen aus der modernen Kinderpsychologie, daß dem Kinde die unsicht- 
bare Wirklichkeit in Gestalt übermächtiger Personen die eigentliche Wirklichkeit 
bedeutet, aus der es lebt, und die sein unklares Sehnen und seine noch undifferen- 
zierte Sinnerwartung in einer Weise bestätigt, für die mancher allzu aufgeklärte 
Erwachsene kaum mehr Verständnis hat. Das Kind ist religiös aus seiner ursprüng- 
lichen Unendlichkeitssehnsucht. Aber diese Sehnsucht richtet sich nicht auf religiöse 
Ideen oder auf abstrakte Ideale, sondern auf Personen, letztlich auf die unendliche 
Person Gottes. Die Neigung zur Personifikation ist also religiöser Natur. Für den 
gesamten Bereich der kindlichen religiösen Erziehung kommt es also vor allem 
darauf an: die Unendlichkeitssehnsucht durch Erweiterung und Vertiefung des 
religiösen Wissens zu wecken und die Personifikationstendenz zu läutern. 



Religiös verwurzelte Vaterschaft 101 

//. Weckung der Unendlichkeitssehnsucht 

Wir unterscheiden hier zwei Abschnitte der religiösen Entwicklung innerhalb der 
Zeit, in der das Kind die Volksschule besucht: die Abschnitte zwischen 6 bis 10 
Jahren und zwischen 11 bis 15 Jahren etwa. Der erste Abschnitt ist eigentlich nur 
die Erweiterung der frühkindlichen Religiosität, die vorwiegend dadurch gekenn- 
zeichnet ist, daß die Unendlichkeitssehnsucht unmittelbar-gefühlhaft, unkritisch- 
vereinfachend, naiv-vertrauend und konkret-anschaulich erweitert, kaum aber 
metaphysisch vertieft wird. Die Möglichkeit der Vertiefung setzt erst mit dem Auf- 
bruch der Vorpubertät etwa um das elfte Lebensjahr ein. Dieser seelische Einschnitt 
ist für die Gottesvorstellung vorher und nachher von größter Bedeutung. Bis etwa 
ins zehnte Lebensjahr ist • wie Michael Pfliegler dartut • •die Übernatur dem 
Kinde nicht als das ,Ganz-andere', sondern als das selbstverständlich Überragende, 
Heilige, Göttliche bewußt" ... •Das Kind hat ein vertrauliches Verhältnis zu Gott, 
darum erscheint er ihm nicht als der •Ganz-andere"2. Der Grund dafür ist leicht zu 
ersehen: Das Kind hat noch kaum ein bewußtes inneres Erlebnis der eigenen End- 
lichkeit, das zu einer ständigen seelischen Erfahrung werden könnte. Die einzel- 
nen Erfahrungen seelischer Not, des Schuldgefühls, der Angst, der Trauer usw. 
gehen nicht in die Tiefe, weil diese Tiefe noch allzu optimistisch, erwartungsvoll 
und dem Augenblick hingegeben die beglückenden und erfreuenden Seiten des 
Lebens sucht. Noch weiß es bewußt nichts von •zwei Seelen" in seiner Brust; die 
eigene persönliche Existenz ist ihm noch nicht problematisch. 

Das unmittelbar-gefühlshafte Ansprechen der Unendlichkeitssehnsucht entspricht 
in diesem Alter der Stufe der seelischen Beeindruckbarkeit. Das Kind begegnet der 
Wirklichkeit des Lebens nicht objektivierend und abstrahierend, sondern erwar- 
tungsvoll. Die Märchenfreudigkeit bestätigt das. Das Kind lebt selbst mit und 
wird vom Gehörten subjektiv so beeindruckt, daß es zeitweilig Wirklichkeit und 
Phantasiewelt verwechselt. Das ist für die religiöse Unterweisung einerseits ein 
Vorteil, aber auch eine Gefahr. Der Vorteil besteht eben darin, daß Kinder die 
Berichte des Alten und Neuen Testamentes gern hören und da ganz mitleben 
können. Andererseits muß man sich aber davor hüten, diese Berichte im Märchen- 
stil zu erzählen und die Wirklichkeit, die dahinter steht, für das Gefühl des Kindes 
in die Phantasiewelt zu verlegen. Es ist von außerordentlicher Wichtigkeit, dem 
Kind schon im ersten Schuljahr den Unterschied zwischen phantasierter Märchen- 
welt und der Wirklichkeit der Glaubensgeheimnisse einzuprägen. Dabei kommt es 
nicht darauf an, ihm theoretisch den Unterschied klar zu machen. Es genügt, 
ihm zu sagen, daß es sich hier nicht um Märchen, sondern um wirkliche Gescheh- 
nisse handelt • auch dann, wenn wir ihre geheimnisvollen Hintergründe nicht 
verstehen können. Dabei kann es durchaus von Nutzen sein, zu betonen, daß nicht 
einmal die Erwachsenen, ja nicht einmal Heilige und große Gelehrte die Geheim- 
nisse Gottes verstehen können. Dennoch sind sie wahr und wirklich. Dann wird 
nämlich das kindliche Staunen über wirkliche Geheimnisse von vornherein auf die 

2 Michael  Pfliegler,  Der Religionsunterricht, Bd. II: Die Psychologie der reli- 
giösen Bildung, 1935, S. 92. 



102 Joh. Midi. Hollenbach 

tatsächliche Wirklichkeit des Glaubens gelenkt, und man braucht später dann nicht 
falsche und allzu menschliche Vorstellungen zu korrigieren. 

Obwohl das Gefühlsleben in dieser Zeit noch stark überwiegt, sollte man doch 
nicht vergessen, daß gerade im Zusammenhang mit der religiösen Wirklichkeit 
schon sehr früh intellektuelle Fragen aufsteigen, die nicht unbeantwortet bleiben 
dürfen. Schon zwischen dem dritten und siebten Lebensjahr ist die Frage •Wer 
hat die Welt gemacht?" bei Kindern gar nicht selten. Obwohl diese Fragen zeigen, 
daß der Geist des Kindes schon sehr intensiv, ja bis in die letzten Gründe hinein, 
fragt, versteht es dennoch nicht eine intellektuelle Antwort, d. h. eine Erklärung 
in Form von Darlegung abstrakter Zusammenhänge. Hier ist eben der Ort, wo 
eine autoritäre Antwort voll und ganz genügt. 

Die Antworten auf die religiösen Fragen des Kindes werden von ihm unkritisch 
entgegengenommen. Es hat in dieser Zeit • wie die Psychologie sagt • eine naive 
Leichtgläubigkeit. Deswegen ist es in dieser Zeit von großer Bedeutung, daß ihm 
von vornherein richtige Antworten gegeben werden. Andererseits können diese 
Antworten gerade wegen ihrer religiösen Tiefe nicht vom Standpunkt des Erwach- 
senenverständnisses formuliert werden. Man muß bewußt vereinfachen und mög- 
lichst durch Beispiele und Gleichnisse exemplifizieren, wie es ja Christus selbst getan 
hat. In diesem Zeitabschnitt geht es vorwiegend darum, religiöses Wissen einzu- 
prägen und alle Erklärungen auszulassen, die Kinder in dieser Zeit doch noch nicht 
begreifen können. 

Die Unendlichkeitserwartung des Kindes ist einerseits naiv, insofern es meint, daß 
der liebe Gott hauptsächlich dafür da sei, seine Wünsche zu erfüllen und seine 
Befürchtungen abzuwehren. An dieser kindlichen Naivität ist ja ein Stück Wahr- 
heit, die in der Aufforderung Christi wiederholt zum Ausdruck gebracht ist, wenn 
Er verheißt, daß wir alles erhalten werden, um was wir bitten. Das Element des 
Vertrauens, das in der kindlichen Naivität steckt, ist also ein echter natürlicher 
Ansatzpunkt, an den die übernatürliche Tugend der Hoffnung anknüpft. Und es 
ist durchaus angebracht, den Kindern in diesem Alter zu sagen, daß nicht alle 
Wünsche, die wir Gott vorlegen, hier auf Erden erfüllt werden, wohl aber im 
Himmel. Denn der Himmel besteht ja gerade darin, wunschlos glücklich zu sein. 

Die naiv vertrauende Haltung ist auch der Grund dafür, warum die Wunder- 
Erzählungen aus der Heiligen Schrift in dieser Zeit auf die Kinder einen beson- 
deren Eindruck machen. Auch hier ist es wichtig, von vornherein die Vorstellung 
der Zauberei auszuschließen. Selbstverständlich können Kinder theoretisch den 
Unterschied zwischen Wunderkraft und Zauberkraft nicht verstehen, wohl aber 
kann man ihnen autoritär sagen, daß bei Zauberei immer irgendein Trick ange- 
wendet wird, so daß der Mensch dabei getäuscht wird, während beim Wunder tat- 
sächlich durch Gottes Kraft etwas geschieht, was kein Mensch aus eigener Kraft 
zustandebringen könnte. Es ist wichtig, diese Unterschiede den Kindern durch 
autoritäre Aussage einzuprägen. 

Die Eigenart des Kindes, sich alles konkret-anschaulich vorzustellen, ist für die 
religiöse Unterweisung eines der Haupthindernisse. Sie bietet darum immer wieder 
Anlaß zu Schwierigkeiten, wenn es darum geht, abstrakte Wahrheiten der Dogma- 
tik den Kindern nahezubringen. Ein Beispiel: Wir lehren die Kinder: In Gott sind 



Religiös verwurzelte Vaterschaft 103 

drei Personen • und ein Kind meint, dann wären es doch vier; denn wenn Gott in 
seinem Bäuchlein drei habe, dann wären es im ganzen vier. 

Die Vorstellung, die Kinder von Gott haben, ist anthropomorph. Irgendwie ist 
es das Bild ihres eigenen Vaters, nur eben etwas übersteigert, wenn das Kind größer 
wird. Der Vater weiß viel • der liebe Gott weiß alles; der Vater kann erstaunlich 
viel • der liebe Gott kann eben alles. Wir wissen heute aus der Tiefenpsychologie, 
wie verhängnisvoll diese Identifizierung Gottes mit dem Vaterbild sich für die 
ganze weitere religiöse Entwicklung auswirken kann, wenn das Kind seinen Vater 
als harten, lieblosen, polizeihaften, pharisäischen Tyrannen erfährt und sein Ge- 
fühlsleben bis ins Erwachsenenalter ähnliche Vorstellungen mit Gott verknüpft. Es 
ist darum religionspädagogisch von größter Bedeutung, eine möglichst allseitige 
und lebendige Vorstellung von Christus zu vermitteln und die ganze kindliche 
Gottesvorstellung dadurch zu läutern, daß Kinder Christus lebendig als ihren Vater 
in der religiösen Wirklichkeit erleben lernen. 

///. Läuterung der Personifikationstenclenz 

Die Eigenart des Kindes in dieser Zeit zu konkreter Veranschaulichung der reli- 
giösen Wirklichkeit steht in engem Zusammenhang mit der Personifikationstendenz. 
Es lebt in der Vorstellung, daß die höchste und letzte Wirklichkeit, von der alles 
Wissen, alle Macht ausgeht, eine lebendige Person ist, von der alle andere Wirk- 
lichkeit abhängt, auch alles andere Wissen und alle andere Macht. M. a. W.: Diese 
eine Seite der Personifikationstendenz besagt, daß die religiöse Autorität die 
höchste und umfassende ist, der man sich unbedingt beugen muß. Das Bewußtsein 
dieser absoluten Autorität Gottes sollte für diese Zeit der kindlichen Erziehung 
ganz ausdrücklich mit der konkreten Gestalt Christi verknüpft werden. Denn gerade 
in Seinem irdischen Leben wird ja auch für das Kind überzeugend sichtbar, daß Er 
alles weiß, auch die geheimsten Gedanken; daß Er alles kann, was die Menschen 
nicht zustandebringen. Also muß Er mehr sein als ein Mensch. Und jeder Mensch 
• die Kleinen und die Großen, die Schwachen und die Starken, die Unwissenden 
und die Wissenden • untersteht Seiner Autorität. Alle sind dazu bestimmt, Ihm 
zu gehorchen, Ihm zu dienen. 

Die andere Seite der Personifikationstendenz ist ebenso wichtig und für die reli- 
giöse Erziehung des Kindes in dieser Zeit vielleicht noch leichter verständlich. Es 
hat nämlich in dieser Zeit schon die Entdeckung gemacht, daß Eltern und Erzieher 
nicht mit der absoluten Wahrheit übereinstimmen, sich nicht immer an das halten, 
was sie selber fordern und Ähnliches. Umso wichtiger ist es nun, ihm sichtbar zu 
machen, daß es einen Menschen gibt, der nie enttäuscht, weil Er Gott und Mensch 
zugleich ist: Christus ist also anders als die Menschen; besser als mancher Erwach- 
sene, von dem sich das Kind unklar enttäuscht fühlt, weil es ungerecht, hart oder 
lieblos von ihm behandelt wurde. Nur Christus ist hier eine unbedingte Ausnahme. 
Dabei kommt aber für Christus noch hinzu, daß Er sich um jeden einzelnen küm- 
mert, auch wenn man selbst nicht daran denkt. Denn weil Er Gott ist, weiß Er von 
allem  Das Bewußtsein der Gegenwart Gottes und das Bewußtsein des unbedingt 



104 Joh. Mich. Hollenbach 

gerechten, aber auch gütigen und verzeihenden Gottes in Christus ermöglicht es 
dem Kinde, in der bald aufbrechenden Vorpubertät über die dann bewußt empfun- 
denen Enttäuschungen leichter hinwegzukommen. 

IV. Väterlicher Beistand in der ersten Lebenskrise 

Mit dem Eintritt des Kindes in die Vorpubertät • etwa zwischen dem elften 
und zwölften Lebensjahr • tritt ein so einschneidender seelischer Wandel ein, daß 
viele Erzieher der weiteren Entwicklung oft ratlos gegenüberstehen. Und doch ist 
gerade hier die erste Chance gegeben, das angelernte religiöse Leben zu verinner- 
lichen und zu vertiefen. Es ist die Zeit, in der die jungen Menschen äußerlich und 
innerlich in eine tiefe einschneidende Lebenskrise geraten. Ihre bisherige Lebens- 
weise und Ordnung erscheint ihnen als kindisch und eng. Sie sind noch halb Kind 
und noch nicht erwachsen. Sie suchen eine bessere Ordnung, von der sie meinen, 
daß sie mit der Auffassung der Eltern und Erzieher nicht übereinstimme. Sie 
opponieren gegen sie, fühlen sich nicht verstanden, verstehen sich aber selbst auch 
nicht. Innere Spannungen, unklare Sehnsüchte, übersteigerte Phantasiewünsche 
beunruhigen oder begeistern sie für Ideale, die sie nicht in Worte fassen können 
und die ihren bisherigen kindlichen Vorstellungen nicht mehr entsprechen. Das gilt 
ganz besonders auch für den religiösen Bereich. 

Je mehr sie sich der Pubertät nähern, um so eindringlicher machen sie jetzt die 
Erfahrung der inneren Not, der persönlichen Unzulänglichkeit, der Gebrechlichkeit 
des eigenen sittlichen Willens. Diese Erfahrungen • vor allem, wenn sie aus der 
persönlichen Sünde erwachsen • schaffen das Bewußtsein der Unwürdigkeit. Aber 
der junge Mensch ist noch nicht reif, daraus die Demut vor Gott zu lernen. Er sucht 
sich zunächst über sein •Minderwertigkeitsbewußtsein" hinwegzutäuschen durch ge- 
spielte Interesselosigkeit am Religiösen oder durch Flucht ins Abenteuer. Jedenfalls 
tritt ein Gefühl der Entfremdung gegenüber Gott ein, in Gegensatz zum Gefühl 
der Nähe Gottes im vorausgehenden Lebensabschnitt. Wenn vorher in Elternhaus 
und Schule die religiöse Erziehung von überzeugender beispielhafter Kraft war, 
wird diese Gefährdung leichter überwunden. 

Widersprüche zwischen Elternhaus und Religionsunterricht wurden früher schwei- 
gend hingenommen. Jetzt wird diese Erfahrung Anlaß zu Fragen und Zweifeln: 
man will die Wahrheit endlich wissen. Da der junge Mensch noch nicht selbständig 
abwägen und aus eigener Überzeugung urteilen kann, wird normalerweise jene 
Seite den Sieg davontragen, die am meisten Verständnis für seine Fragen und 
Nöte zeigt. Das ist leider nicht immer die Schule, oft auch nicht das Elternhaus, 
sondern irgend eine Gruppe Gleichaltriger für den Jungen oder eine augenblick- 
lich angeschwärmte Person für das Mädchen. 

Sie kritisieren äußeres Verhalten und Anschauungen ihrer Lehrer und Eltern, 
indem sie diese mit ihrer augenblicklichen Gruppenauffassung (bei Jungen) oder 
der augenblicklichen Wunschmoral (Mädchen) vergleichen. Darum sind sie nicht 
mehr bereit, die religiösen Wahrheiten von den Erwachsenen blind zu übernehmen. 
Man muß also ihre Fragen ernstnehmen und sie gründlicher beantworten, Ein- 
wände aus dieser Zeit nicht gleich als Ausdruck der Ehrfurchtslosigkeit abtun. Das 



Religiös verwurzelte Vaterschaft 105 

Wichtigste aber ist, daß eine neue Bereitschaft zum Glauben geweckt wird. Der 
beste Weg dazu ist wiederum das lebendige Glaubensbeispiel der Erzieher selbst, 
vor allem das des Mannes. 

Sie lehnen jetzt das Märchen ab, bejahen • wie sie meinen • das •wirkliche" 
Leben, obwohl für sie die eigentliche Wirklichkeit abenteuerlich und geheimnisvoll 
bleibt. Ihre stereotype Frage lautet: •Ist das denn auch wahr?" • Trotzdem ist 
ihre Phantasie ausgiebig damit beschäftigt, sich eine Zukunft auszumalen, die besser 
und anders ist als ihre augenblickliche Lebensweise. Dieser suchende Wirklichkeits- 
fanatismus ist an- sich eine günstige Voraussetzung für die Vertiefung des Gottes- 
bewußtseins. Denn die innere Erfahrung der eigenen Begrenztheit schafft die 
Grundlage dafür, daß sie ihre persönliche Abhängigkeit von Gott empfindlicher 
erleben. 

In dieser Zeit sind für die religiöse Vertiefung zwei Dinge geradezu entscheidend 
• entsprechend der Grundhaltung dieser Krisenzeit: Der Junge gefällt sich in 
phantasiertem Heldentum und sehnt sich in die Ferne in eine abenteuerliche Welt 
• er versagt um so mehr im Alltag in der einfachen Pflichterfüllung. Das Mädchen 
schwärmt abwechselnd für konkrete Personen und ist darauf aus, mit ihnen inner- 
lich in Beziehung zu kommen. Findet es noch keine feste Bindung, dann fühlt es 
sich oft einsam und verlassen. 

Der Junge braucht zu religiöser Vertiefung vor allem die väterliche Hilfe: Die 
menschlich heldenhaften •Leistungen" Christi müssen ihm erschlossen werden. Ihm 
imponiert der Radikalismus der Tempelreinigung, die Kampfreden mit den Phari- 
säern, die Unbedingtheit der Forderungen zur Änderung der augenblicklichen 
Verhältnisse, die Aussicht auf Mitarbeit an einer besseren Zukunft. • Jedoch hat 
er noch wenig Verständnis für das innere Heldentum Christi, für seine Demut und 
seine Bereitschaft zum Kreuz und Opfer. Jedoch imponiert ihm an Christus eine 
andere Seite seines inneren Lebens: die Ruhe und Sicherheit seines Auftretens in 
der Auseinandersetzung und Diskussion, wenn Er z. B. die Pharisäer mit ihren 
spitzfindigen Fragen •platt setzt"; das überragende und staunenerregende Wissen 
Christi; das Hineinschauenkönnen in die innersten Gedanken des Menschen. 

Das Zweite: Der Junge muß lernen, persönlich zu Christus beten zu können. Die 
angelernten Kindergebete müßten teilweise ersetzt werden durch Erziehung zu 
persönlichem Zwiegespräch mit Christus, dem Führer durch das kommende Leben; 
zu Christus, dem Welteroberer; zu Christus, der das Reich Gottes mit Hilfe von 
Streitern und Beauftragten auch heute ausbreiten will. 

Eltern und Erzieher sollten wenigstens diese Ansatzmöglichkeiten kennen und 
nicht so sehr auf dem angelernten Wissens- und Gebetsschema festhalten wollen. 

Beim Mädchen liegt die seelische Situation völlig anders. Sein Schwärmen für 
konkrete Personen ist zwiespältig: einerseits imponieren ihm noch stark äußere 
Eigenschaften der angeschwärmten Ideale, anderseits sucht es innerliche Bezie- 
hungen mit ihnen anzuknüpfen, durch die es sich verstanden und ausschließlich 
beachtet fühlt. In dieser Zeit wäre es also seelisch am günstigsten, das Verhältnis 
Christi zu den einzelnen Frauengestalten nahezubringen: die Beziehung Christi zu 
seiner Mutter, z. B. auf der Hochzeit zu Kana, aber auch auf dem Kreuzwege bis 
zur Grablegung ihres Sohnes; die Freundschaft Christi mit Maria und Martha und 



106 Karl Deuringer 

die Besuche in ihrem Hause; sein Verhalten zu ihnen beim Tode des Lazarus; Christi 
Stellungnahme für Magdalena vor den Pharisäern; oder seine erschütternde und 
doch ernste Haltung gegenüber der Ehebrecherin. 

Mädchen denken sich in dieser Zeit geradezu eifersüchtig in solche Beziehungen 
hinein und können auf diese Weise ebenso einen Zugang zu betender Zwiesprache 
mit Christus finden. Entscheidend ist dabei immer, daß die schwärmerische Ideal- 
suche, die ja religiösen Ursprungs ist, seelisch erfüllt und geläutert wird an einer 
konkreten Gestalt, die die aufbrechende Sehnsucht nach Unendlichkeit und das 
Verlangen nach Geborgenheit im Geheimnis nie enttäuscht. 

Wenn so der werdende Mensch aus der kindlichen religiösen Vorstellungswelt in 
eine wirkliche Idealwelt in Christus, den endlich-unendlichen Gottmenschen hinein- 
geführt wird, dann erfüllt der Erzieher seine stellvertretende Vateraufgabe an der 
kommenden Generation. Ein Heilmittel für die Öffentlichkeit wird die religiös ver- 
wurzelte Vaterschaft aber erst, wenn sie institutionelle Gestalt gewinnt in der reli- 
giös eindeutigen Schule; wenn die autoritäre Macht der Gesinnungsgemeinschaft im 
objektiven Geist der religiös geprägten Schule dem Kinde und Jugendlichen zur 
Selbstverständlichkeit geworden ist. Das wäre tiefenpsychologische Heilung der 
öffentlichen Meinung im besten Sinne. 

Die Beurteilung außergewöhnlicher mystischer Phänomene 
beim heiligen Johannes vom Kreuz 

Von Univ.-Doz. Dr. Karl Deuringer, Freiburg i. Br. 

Beim Blick auf den katholischen Lebensraum der Gegenwart fällt auf, mit wel- 
cher Naivität man weithin die außergewöhnlichen Phänomene des mystischen 
Lebens wie Visionen, Auditionen, Ekstasen, Stigmatisierung u. a. m. als sichere und 
unmittelbare Offenbarung Gottes hinnimmt1. Zwar hat es eine grundsätzliche 
Bereitschaft dazu zu allen Zeiten gegeben nicht nur im Christentum, sondern auch 
in außerchristlichen Religionen; sie gründet auf dem tief im Menschen verwurzelten 
Wunsch, das göttliche Wesen und Wirken unmittelbar zu erleben und sich sinn- 
fällig seiner Wirklichkeit und Heilsmächtigkeit zu vergewissern. 

Der moderne Mensch hat mehr als je dieses Bedürfnis, den Helfergott •mit Hän- 
den zu greifen", um in seiner Bedrängnis durch Unglauben und Lebensangst an ihm 
Halt zu finden. Er ist infolgedessen besonders begierig darauf und dankbar dafür, 
wenn irgendwo der •verborgene Gott" sich sinnfällig manifestiert, •mit Händen 
gieifbar wird". Eine von allen Hemmungen des Taktes und der Diskretion entbun- 
dene Publizistik sorgt in der Regel dafür, daß solche Möglichkeiten rasch und all- 

1 Zum Problem als ganzem vgl. K. Rahner: Visionen und Prophezeiungen, 1952; 
ders.: Über Visionen und verwandte Erscheinungen, in: Geist und Leben 21 (1948), 
179•213. 




