
106 Karl Deuringer 

die Besuche in ihrem Hause; sein Verhalten zu ihnen beim Tode des Lazarus; Christi 
Stellungnahme für Magdalena vor den Pharisäern; oder seine erschütternde und 
doch ernste Haltung gegenüber der Ehebrecherin. 

Mädchen denken sich in dieser Zeit geradezu eifersüchtig in solche Beziehungen 
hinein und können auf diese Weise ebenso einen Zugang zu betender Zwiesprache 
mit Christus finden. Entscheidend ist dabei immer, daß die schwärmerische Ideal- 
suche, die ja religiösen Ursprungs ist, seelisch erfüllt und geläutert wird an einer 
konkreten Gestalt, die die aufbrechende Sehnsucht nach Unendlichkeit und das 
Verlangen nach Geborgenheit im Geheimnis nie enttäuscht. 

Wenn so der werdende Mensch aus der kindlichen religiösen Vorstellungswelt in 
eine wirkliche Idealwelt in Christus, den endlich-unendlichen Gottmenschen hinein- 
geführt wird, dann erfüllt der Erzieher seine stellvertretende Vateraufgabe an der 
kommenden Generation. Ein Heilmittel für die Öffentlichkeit wird die religiös ver- 
wurzelte Vaterschaft aber erst, wenn sie institutionelle Gestalt gewinnt in der reli- 
giös eindeutigen Schule; wenn die autoritäre Macht der Gesinnungsgemeinschaft im 
objektiven Geist der religiös geprägten Schule dem Kinde und Jugendlichen zur 
Selbstverständlichkeit geworden ist. Das wäre tiefenpsychologische Heilung der 
öffentlichen Meinung im besten Sinne. 

Die Beurteilung außergewöhnlicher mystischer Phänomene 
beim heiligen Johannes vom Kreuz 

Von Univ.-Doz. Dr. Karl Deuringer, Freiburg i. Br. 

Beim Blick auf den katholischen Lebensraum der Gegenwart fällt auf, mit wel- 
cher Naivität man weithin die außergewöhnlichen Phänomene des mystischen 
Lebens wie Visionen, Auditionen, Ekstasen, Stigmatisierung u. a. m. als sichere und 
unmittelbare Offenbarung Gottes hinnimmt1. Zwar hat es eine grundsätzliche 
Bereitschaft dazu zu allen Zeiten gegeben nicht nur im Christentum, sondern auch 
in außerchristlichen Religionen; sie gründet auf dem tief im Menschen verwurzelten 
Wunsch, das göttliche Wesen und Wirken unmittelbar zu erleben und sich sinn- 
fällig seiner Wirklichkeit und Heilsmächtigkeit zu vergewissern. 

Der moderne Mensch hat mehr als je dieses Bedürfnis, den Helfergott •mit Hän- 
den zu greifen", um in seiner Bedrängnis durch Unglauben und Lebensangst an ihm 
Halt zu finden. Er ist infolgedessen besonders begierig darauf und dankbar dafür, 
wenn irgendwo der •verborgene Gott" sich sinnfällig manifestiert, •mit Händen 
gieifbar wird". Eine von allen Hemmungen des Taktes und der Diskretion entbun- 
dene Publizistik sorgt in der Regel dafür, daß solche Möglichkeiten rasch und all- 

1 Zum Problem als ganzem vgl. K. Rahner: Visionen und Prophezeiungen, 1952; 
ders.: Über Visionen und verwandte Erscheinungen, in: Geist und Leben 21 (1948), 
179•213. 



Mystische Phänomene nach Johannes vom Kreuz 107 

gemein bekannt werden, und die modernen Verkehrsmittel lassen oft binnen kur- 
zer Zeit regelrechte Wallfahrten zu diesen Offenbarungsstätten entstehen. 

Nicht selten greifen auch Kleriker die •Offenbarungen Gottes" begierig auf in 
der Annahme, es lasse sich an ihnen die Existenz, die Wirkmächtigkeit und die 
Lebensnähe Gottes sinnfällig erweisen und es sei damit ein unmittelbar einleuch- 
tendes fundamentaltheologisches Argument gewonnen, das der Skepsis und Glau- 
bensnot des modernen Menschen gegenüber jederzeit verfügbar sei. Schließlich 
findet jede dieser Offenbarungen Gottes in der Regel den einen oder anderen 
Propheten, der es sich zur Lebensaufgabe macht, dem von ihm vertretenen Tat- 
bestand allgemeine Verbreitung und Anerkennung zu sichern. Dabei werden gele- 
gentlich auch massive Mittel nicht gescheut; in einem Vortrag über ein derartiges 
Phänomen, dem der Verfasser dieses Aufsatzes beiwohnte, beugte beispielsweise der 
Sprecher einer etwaigen Skepsis seiner Zuhörer dadurch vor, daß er mangelnde 
Glaubensbereitschaft gegenüber dem vertretenen Phänomen dem Unglauben der 
Juden gegenüber dem Machterweis und Gehorsamsanspruch Jesu gleichstellte. Wer 
Zweifel oder auch nur Zurückhaltung äußert, wird in der Regel des Rationalismus 
verdächtigt. 

Die Vertreter dieser Geisteshaltung sehen das Wesen mystischen Lebens aus- 
schließlich oder doch wesentlich in den außergewöhnlichen und auffallenden Phäno- 
menen, die vielfach bei Mystikern, oft auch bei kanonisierten Heiligen, auftreten. 
Die Hagiographie populären Stiles und die religiöse Kunst insbesondere der Barock- 
zeit haben der Überschätzung dieser Phänomene Vorschub geleistet und sie tief ins 
allgemeine Bewußtsein eingeprägt. 

Im Hinblick auf diese Tatsachen soll in den folgenden Ausführungen der hl. Jo- 
hannes vom Kreuz2 darüber befragt werden, welchen Raum und Wert er in seiner 
Lebenspraxis den außergewöhnlichen Phänomenen des mystischen Lebens zuweist. 
Unter den großen Heiligen und Lehrern des inneren Lebens ist keiner für diese 
Frage zuständiger als er. 

Johannes Yepes (1542 bis 1591) begegnete als junger Neupriester des Karmeliter- 
ordens im Sommer 1567 in Medina del Campo (Altkastilien) der hl. Teresa von 
Avila, die in jenen Wochen in Medina den zweiten Konvent der unbeschuhten 
Karmeliterinnen gründete. Teresa erkannte mit ihrer klaren, intuitiven Menschen- 
kenntnis die geistigen und seelischen Werte des jungen Mönches; sie bewog ihn, 
daß er, anstatt, wie es seine Absicht war, in den strengeren Kartäuserorden über- 
zutreten, als erster Mönch die reformierte Regel und Lebensweise des Karmel an- 
nahm. Aus diesem Anfang erwuchs nicht ohne große Opfer und Schwierigkeiten der 
später selbständige Ordenszweig der unbeschuhten Karmeliter. 

Seine gründliche Kenntnis der Mystik verdankt Johannes vom Kreuz in erster 

2 Die Werke des hl. Johannes vom Kreuz werden im folgenden angeführt nach der Aus- 
gabe des P. Silverio de Santa Teresa in: BMC (= Biblioteca Mistica Car- 
melitana, Bd. 1•20, Burgos 1915•1935) Bd. 10•14; die z. Z. beste Biographie stammt 
von Crisögono de J esüs, in: Vida y obras de San Juan de la Cruz3, Madrid 
(Biblioteca de Autores Cristianos, 15) 1955, 1•473; ebda. S. 8•22 und 1343•62 Biblio- 
graphie; vgl. ferner Brunode Jesus-Marie: Saint Jean de la Croix, Paris 1929; 
E. Specker: Johannes vom Kreuz, Lehrer der Mystik, Stans 1957; W. Nigg: 
Große Heilige, Zürich•Stuttgart 1958, 255•304. 



108 Karl Deiiringer 

Linie seiner eigenen Erfahrung, ferner dem jahrelangen Umgang mit mystisch be- 
gnadeten Menschen, darunter der •größten Mystikerin der Religionsgeschichte", 
wie Friedrich Heiler die hl. Teresa nennt3. Während der 24 Jahre, die er dem refor- 
mierten Karmel angehörte, war er beinahe ständig, wenigstens nebenamtlich, Beicht- 
vater in den Frauenklöstern des reformierten Ordenszweiges, in dem sich unter der 
unmittelbaren Leitung der Gründerin eine Elite von religiös strebenden und viel- 
fach mystisch begnadeten Menschen zusammengefunden hatte4. 

Johannes vom Kreuz hatte in den Jahren 1564 bis 1568 an der Universität Sala- 
manca eine gründliche theologische Ausbildung erhalten. Er war dort Schüler jener 
Generation von Theologen, denen das Aufblühen der Theologie im Rahmen der 
sog. Barockscholastik zu verdanken ist. Infolgedessen konnte Johannes vom Kreuz 
die umfangreiche mystische Erfahrung bei sich selbst und bei anderen mit dem Blick 
auf das Glaubensgut der Kirche und auf die Lebenspraxis einer jahrhundertealten 
Tradition prüfen und läutern. 

Als weiteres, das ihn befähigte, für alle künftige Zeit der Lehrer der mystischen 
Theologie zu sein, war ihm die Gabe des Wortes verliehen. In glutvollen Versen, 
die zum schönsten an spanischer Lyrik gehören, brachte er seine mystische Erfahrung 
zum Ausdruck, und in streng logisch durchdachter und gegliederter Erklärung dieser 
Verse gab er eine systematische Darstellung der katholischen mystischen Theologie. 

Papst Pius XI. hat am 24. 8. 1926 den hl. Johannes vom Kreuz zum Kirchen- 
lehrer erhoben5; die Kirche hat damit, wie aus dem Dekret hervorgeht, die große 
Autorität des Heiligen in allen Fragen des inneren Lebens und der mystischen 
Theologie, wie sie faktisch schon Jahrhunderte galt, anerkannt und bestätigt6. Eine 
weitere Bestätigung als Lehrer der Mystik findet der hl. Johannes vom Kreuz durch 
den unerschöpflichen Reichtum an inniger und gesunder mystischer Frömmigkeit, 
wie sie der von seinem Geist und seiner Lehre geformte und durchdrungene Kar- 
mel7 seit Jahrhunderten hervorgebracht hat und auch in unseren Tagen hervor- 
bringt; es sei nur erinnert an die hl. Therese von Lisieux, die nächst den Evangelien 
die wichtigsten Anregungen für die Entfaltung ihres inneren Lebens den Schriften 

3 Fr. Heiler: Das Gebet5, 1923, 244. 
4 Vgl. dazu die Details, die Teresa selber in die Darstellung ihrer verschiedenen Grün- 

dungen einfügt, im •Buch der Gründungen" (BMC 5; deutsche Ausgabe von P. A. A1 - 
k o f e r in: Sämtliche Schriflen, Bd. 2). 

6 Acta Apostolicae Sedis 18 (1926) 379•81. 
6 Ebda. S. 380: •Tantam enim progressu temporis in mystica ascesi nactus est auctorita- 

tem Joannes post mortem suam... ut sacrae disciplinae scriptores et sancti quidem viri 
continenter in eo ipso magistrum sanctitatis pietatisque experti sint atque ex ipsius 
doctrina scriptisque quasi e christiani sensus atque Ecclesiae Spiritus limpido fönte in 
spiritualibus rebus pertractandis hauserint." 

7 Vgl. dazu den nächst dem hl. Johannes vom Kreuz engsten Mitarbeiter der hl. Teresa, 
Gracian de la Madre de Dios: Peregrination de Anastasio, Diälogo 15 
(BMC 17, 226•41); er sagt u.a. auf S. 226•27: •...ich schätze sie (sc. die Visionen) 
nicht und begehre sie nicht... Um mich zu retten und um Gott zu gefallen, genügt mir 
das Licht, das ich aus dem in der Hl. Schrift geoffenbarten Glauben schöpfe. Er wurde 
den Propheten und den heiligen Evangelisten, die sie aufgeschrieben haben und den 
heiligen Lehrern, die sie erläutert haben, kundgetan. Ich brauche kein neues Licht, das 
mir im besonderen geoffenbart würde. Wenn ich das heiligste Sakrament anbete, dann 
weiß ich sicher, daß Christus gegenwärtig ist. Warum sollte ich eine Offenbarung Christi 
suchen, bei der ich nicht weiß, ob es wirklich Christus ist oder der Teufel, der sich in 
einen Engel des Lichtes verwandelt hat?" 



Mystische Phänomene nach Johannes vom Kreuz 109 

des Kirchenlehrers der Mystik verdankt: •Wie viele Erleuchtungen habe ich nicht 
aus den Schriften unseres heiligen Vaters Johannes vom Kreuz geschöpft! Im Alter 
von 17 und 18 Jahren hatte ich überhaupt keine andere geistliche Nahrung"8. 

Das mystische Leben ist nach der Lehre des hl. Johannes vom Kreuz nichts ande- 
res; als die volle Entfaltung der in der Taufe jedem Christen eingegossenen gött- 
lichen Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe. Ziel des mystischen 
Lebens ist die Einigung mit Gott. Der Weg zu dieser Einigung wird gewiesen in 
dem Werk: •Aufstieg auf den Berg Karmel"». Es gilt zunächst, die •Nacht der 
Sinne" zu durchschreiten: •,Nacht' wird dieser Weg genannt, weil man die Gier 
nach allen Dingen der Welt, die man besitzt, ablegen muß ... eine Verleugnung 
und Entbehrung, die sich gleichsam wie eine Nacht über die Sinne des Menschen 
legt" (Aufstieg I, 2,1; BMC 11,15). •Es ist eine große Torheit der Seele zu glauben, 
sie könne zu diesem erhabenen Zustand der Einigung mit Gott gelangen, wenn sie 
sich nicht zuvor frei macht von der Gier nach allen natürlichen und übernatürlichen 
Dingen, die sie daran hindern können" (Aufstieg 1,5,2; BMC 11,26). Im ersten 
Buch des •Aufstiegs" zeigt Johannes vom Kreuz mit unerbittlicher Konsequenz die 
Notwendigkeit von Selbstverleugnung und Askese10; der Weg zur Einigung mit 
Gott besteht darin, daß man •das Gesetz Gottes vollkommen erfüllt und das Kreuz 
Christi auf sich nimmt"11. 

Das zweite Buch des •Aufstiegs" handelt vom •Glauben als dem eigentlichen 
Mittel, um zur Einigung mit Gott aufzusteigen" (Aufstieg II, Überschrift; BMC 
11,66). Natürlich ist der Glaube, dem diese wichtige Funktion zugeschrieben wird, 
der von der Liebe beseelte Glaube, die fides caritate formata. Wer auf einem ande- 
ren Weg als durch die dunkle Nacht des Glaubens zur Einigung mit Gott gelangen 
will, ist nach Johannes vom Kreuz auf dem Irrweg: •Der Glaube ist das wunderbare 
Mittel, um zum Ziele zu gelangen, das Gott selber ist" (Aufstieg 11,2,1; BMC 
11,69). Johannes tadelt deshalb alle, •die Gott spüren und verkosten wollen, als ob 
er greifbar und zugänglich wäre; . . . all das verkennt gänzlich das Wesen Gottes, 
weil es gegen die Reinheit des Glaubens verstößt"12. •Die Seele muß sich wie ein 
Blinder auf den dunklen Glauben stützen, ihn als Führer und Licht nehmen, und 
sie darf sich auf nichts stützen, was sie versteht, verkostet, fühlt und sich bildhaft 
vorstellt; denn alle diese Dinge sind Dunkelheit, die sie in die Irre führen; der 
Glaube aber steht höher als alles jenes Verstehen, Verkosten, Fühlen und Sich- 
vorstellen" (Aufstieg 11,4,2; BMC 11,15-76)•. 

Die Gotteslehre des hl. Johannes vom Kreuz betont vor allem im Sinn des Areo- 
pagiten, daß Gott •der ganz andere" ist. •Alle Dinge im Himmel und auf Erden 

8 Sainte Therese de l'Enfant-Jesus: Manuscrits autobiographiques, Lisieux 1957, 208. 
0 BMC 11; deutsche Ausgabe von Ambrosiusa   S. Theresia: Sämtliche Werke, 

Bd. 1. 
10 Vgl. die Zusammenfassung in •Aufstieg" I, 13, 11•12 (BMC 11, 62•63). 
11 Aufstieg I, 5,8 (BMC 11,31); vgl. dazu S. Teresa: Fundaciones c. 5 n. 10 (BMC 5,42). 
12 So wird man den spanischen Text aus der •Dunklen Nacht" I, 6,5 (BMC 11, 382) ver- 

stehen müssen: •Todo lo cual... es muy contra la condiciön de Dios, porque es impureza 
en la fe." 

18 Bzgl. Begriff und Bedeutung des Glaubens beim hl. Johannes vom Kreuz vgl. E f r e n 
delaMadredeDios: San Juan de la Cruz y el misterio de la Santisima Trinidad 
en la vida espiritual, Zaragoza 1947, 300•22. 



110 Karl Deuringer 

sind verglichen mit Gott nichts" (Aufstieg 1,4,3; BMG 11,21); deshalb •können 
auch alle Geschöpfe nicht als geeignete Mittel dienen, um Gott zu erkennen" (Auf- 
stieg I, 4,3; BMG 11,98). Aus der Nichtigkeit alles Geschöpf liehen gegenüber Gott 
ergibt sich für Johannes vom Kreuz die gänzliche Unzulänglichkeit aller Erlebnisse, 
Bilder und Zeichen, in denen der Mensch Gottes habhaft zu werden vermeint, soweit 
nicht Gott selber, wie z. B. in den sakramentalen Zeichen, diese Unzulänglichkeit 

aufhebt. 
Aus diesen Grundgedanken folgt logisch konsequent die äußerst kritische, ja 

grundsätzlich ablehnende Haltung gegenüber den außerordentlichen Begleiterschei- 
nungen des mystischen Erlebens, die sich bei Johannes vom Kreuz sowohl in seinem 
literarischen Werk wie auch in seiner Praxis als Seelsorger zeigt. Wie man sich die- 
sen Erscheinungen gegenüber zu verhalten habe, lehrt das zweite Buch des •Auf- 
stiegs" in den Kapiteln 11 bis 32 (BMG 11,105-238). 

Der erste Grundsatz des Heiligen bzgl. der visionären Erlebnisse lautet: •sie nicht 
zulassen, vor ihnen fliehen, ohne prüfen zu wollen, ob sie gut sind oder schlecht" 
(Aufstiegll, 11,2; BMG 11,106), weil •sie sehr leicht dazu führen, Irrtum, An- 
maßung und Eitelkeit in der Seele hervorzurufen" (Aufstieg II, 11,4; BMC 11,107). 
Die Ablehnung wird weiterhin damit begründet, daß derjenige, der an diesen 
außerordentlichen mystischen Erlebnissen Gefallen findet, sich der Gefahr aussetzt, 
sich auf sein eigenes Gotterleben zu verlassen, anstatt sich ausschließlich auf den 
Glauben zu stützen (Aufstieg II, 11, 4, 5; BMC 11, 107), ist es doch •klar, daß diese 
Visionen und sinnlichen Wahrnehmungen nicht Mittel zur Einigung sein können, 
weil sie keine Proportion mit Gott haben. ... Dem Teufel gefällt es gar sehr, wenn 
eine Seele Offenbarungen erleben will und wenn er sie denselben zugeneigt findet; 
denn er hat dann viele Gelegenheiten und Zugriffsmöglichkeiten, um ihr Irrtümer 
zu suggerieren und ihr möglichst am Glauben Abbruch zu tun" (Aufstiegll, 11,12; 
BMC 11,112). Johannes vom Kreuz gibt deshalb folgende praktische Verhaltens- 
regel: •Man soll immer derartige Vorstellungen und Gefühle von sich weisen; selbst 
wenn einige derselben von Gott kommen sollten, so fügt man Gott dadurch kein 
Unrecht zu, und man verliert auch nicht die Wirkung und Frucht, die Gott durch sie 
der Seele zuwenden will" (Aufstiegll, 11,5; BMC 11,107). 

Johannes vom Kreuz wird nicht müde, diese Mahnung zu Vorsicht und Zurück- 
haltung immer aufs neue zu wiederholen14. Er weiß, daß gerade zu seiner Zeit 
viele Seelen auf dem einsamen Höhenweg zur Gotteinigung der Gefahr der Selbst- 
täuschung ausgesetzt sind; ferner hat ihm seine Erfahrung gezeigt, wie hilflos auch 
manche Priester derartigen außerordentlichen Phänomen des religiösen Lebens 
gegenüberstehen. •Der Grund, der mich bewogen hat, gerade diese Dinge etwas 
ausführlicher zu behandeln, ist der Mangel an Diskretion, den ich, wie ich glaube, 
bei manchen geistlichen Führern feststellen mußte ... an denen sich das Wort unse- 

14 Vgl. die folgenden Stellen aus dem •Aufstieg" (in Klammer jeweils die Seitenzahl in 
BMC 11): 11,11,8(110); 11,16,6(139); 11,16,10(140•41); 11,16,12(142); 11,17,6 
(149); II, 17, 7 (149•50); II, 19,14 (167); II, 21, 7 (176); II, 21, 11 (179); II, 21, 12 (180); 
II, 23, 5 (197•98); II, 24, 7 (202); II, 26,18 (215); II, 27, 3 (217); vgl. dazu Luis de 
San J o s 6 : Concordancias de las obras y escritos del Doctor de la Iglesia San Juan 
de la Cruz, Burgos 1948, unter den Stichwörtern: Apariciones, Aprensiones, Comunica- 
ciones, Imaginaciones, Imagenes, Noticias, Representaciones, Ver, Visiones. 



Mystische Phänomene nach Johannes vom Kreuz 111 

res Heilandes erfüllt hat: ,Wenn ein Blinder einen Blinden führt, dann fallen beide 
in die Grube'" (Aufstieg II, 18,2; BMG ll,152)i«. 

Der zweite Grundsatz, der zur Vorsicht stimmen muß, lautet folgendermaßen: 
•Keines von diesen Dingen ist notwendig; denn wir haben die natürliche Vernunft 
und das Gesetz und die Lehre des Evangeliums; sie genügen völlig, daß einer damit 
sein Leben einrichten kann. Es gibt keine Schwierigkeit und keine Not, die sich 
nicht lösen und beheben läßt durch diese Mittel, die uneingeschränkt dem Willen 
Gottes entsprechen und dem Heil der Seelen dienen. Wir haben uns ausschließlich 
nach der Vernunft und nach der Lehre des Evangeliums zu richten, so daß wir, wenn 
uns, mit unserem Willen oder gegen unseren Willen, manches auf übernatürliche 
Weise gesagt würde, nur das zu befolgen hätten, was dem gesunden Menschen- 
verstand und dem Gesetz des Evangeliums gemäß ist" (Aufstieg II, 21,4; 
BMC 11,175). 

Im Kapitel 22 stellt Johannes vom Kreuz die Frage, •ob es jetzt, unter dem Ge- 
setz der Gnade, erlaubt sei, Gott auf übernatürliche Weise zu befragen, wie es im 
Alten Bunde Brauch war?" Seine Antwortet lautet: •Es ist nicht der Wille Gottes, 
daß die Seelen auf übernatürlichem Weg Aufschlüsse zu erlangen suchen durch 
Visionen, Einsprechungen und dergleichen ... Jetzt, wo der Glaube an Christus 
feststeht und wo im Zeitalter der Gnade das Gesetz des Evangeliums geoffenbart 
ist, gibt es keinen Grund, um auf jene Weise zu fragen, keinen Grund dafür, daß 
Gott selber spreche und antworte wie damals. Denn da er uns seinen Sohn schenkte, 
der sein einziges Wort ist • ein anderes besitzt er nicht •, hat er zusammen und 
ein für allemal in diesem Wort uns alles gesagt, und er hat uns weiter nichts zu 
sagen ... Auf Christus allein sollen sie ihre Augen richten ... in ihm hat er schon 
alles gesagt, da er uns alles gab • in seinem Sohn. Deshalb würde einer, der jetzt 
Gott fragen wollte oder eine Vision oder Offenbarung begehrte, nicht nur eine 
große Torheit begehen, sondern er würde Gott ein Unrecht zufügen, indem er seine 
Augen nicht ganz auf Christus richtet, ohne eine weitere Sache oder Neuigkeit zu 
begehren. Deshalb könnte Gott einem solchen Menschen antworten: Wenn ich dir 
bereits alle Dinge in meinem Wort, das mein Sohn ist, gesagt habe, was könnte ich 
dir noch antworten und offenbaren, das mehr wäre? Richte deine Augen allein auf 
ihn, denn in ihm habe ich dir alles gesagt und geoffenbart und in ihm wirst du noch 
weit mehr finden als du jetzt bittest und begehrst. Warum erbittest du besondere 
Einsprechungen und Offenbarungen? Wenn du die Augen auf ihn richtest, wirst du 
sie in Fülle finden, denn er ist meine Einsprechung und meine Antwort, und er ist 
meine ganze Vision und meine ganze Offenbarung. Alles habe ich euch gesagt, 
beantwortet, kundgetan und geoffenbart, da ich ihn euch gab als Bruder, als Freund 
und Lehrer, als Lösepreis und als Lohn ..., in Christus sollen sie jegliches Gut 
finden ... Du hast keinen Grund, mich um Offenbarungen oder Visionen zu bitten 
oder sie zu wünschen. Schau nur ihn gut an, denn in ihm findest du all das erfüllt 
und gegeben und noch viel mehr ... Wenn du willst, daß ich dir ein Wort des 
Trostes sage, dann schau auf meinen Sohn ..., du wirst sehen, wie viele Antworten 

1S Vgl. ferner •Aufstieg", Prolog (BMG 11, 7); 11,18, 1•6; 11,19,11; 11,30,5 (BMG 11, 
152•55; 164; 231). 



112 Karl Deuringer 

er dir geben wird. Wenn du willst, daß ich dir manche verborgene Dinge und 
Geschehnisse kund tue, dann richte doch deine Augen auf ihn; in ihm beschlossen 
wirst du die verborgensten Mysterien und die Weisheit und die Wunder Gottes 
finden . . . Diese Schätze der Weisheit sind für dich viel wertvoller und köstlicher 
und nützlicher als alle die Dinge, die du wissen wolltest. Wenn du weiterhin Offen- 
barungen und Visionen wolltest, so schau auf ihn, der Mensch geworden ist; darin fin- 
dest du mehr als du denkst... Jetzt darf man nicht mehr auf jene Weise Gott befra- 
gen, denn er hat abschließend den ganzen Glauben in Christus uns gesagt und hat 
darüber hinaus nichts an Glauben uns zu offenbaren noch wird er es jemals haben. 
Wollte jetzt noch jemand auf übernatürlichem Wege weiteres erfahren, dann wäre 
das soviel als Gott eine Unterlassung zuzuschreiben, als ob er uns in seinem Sohn 
nicht alles übervoll gegeben hätte.... In allen Dingen haben wir uns zu richten nach 
dem Gesetz des Gottmenschen und seiner Kirche und deren Diener, nach Menschen- 
art und sichtbar; auf diesem Weg müssen wir unsere Unwissenheit und unsere 
seelischen Gebrechen heilen, und für alles werden wir auf diesem Weg Heilmittel im 
Überfluß finden! ... Nichts weiteres hat man auf übernatürlichem Weg als Glau- 
bensgut anzunehmen als ausschließlich, was die Lehre des Gottmenschen und seiner 
menschlichen Diener ist." 

Am Ende des Kapitels 22 wird den Beichtvätern folgender .Rat gegeben: •Sie sol- 
len die Seelen auf den Weg des Glaubens führen und sie in Güte anleiten, sich von 
allen jenen Dingen abzuwenden, und sie lehren, ihren Willen und Geist davon zu 
lösen, damit sie wirklich fortschreiten. Sie sollen ihnen zu verstehen geben, daß vor 
Gott ein Werk oder auch nur ein Willensakt, der in Liebe vollbracht wird, mehr 
gilt als alles, was sie an Visionen und Einsprechungen des Himmels haben können 
. . . und daß viele Seelen ohne diese Dinge unvergleichlich weiter fortgeschritten 
sind als andere, die sie haben" (Aufstieg 11,22; BMG 11,182-195). 

Johannes vom Kreuz ist der große religiöse Erzieher des reformierten Karmel; 
er wirkte durch seine Schriften und durch sein mündliches Lehrwort in Predigt, 
Aussprache und Beichtstuhl. Nach dem Zeugnis derer, die ihn persönlich gekannt 
hatten, besaß er eine beinahe unwiderstehliche Macht über die Menschen, die ihm 
nahe kamen16. Auf der ganzen Linie seines erzieherischen Einflusses hat er hinsicht- 
lich der Beurteilung der außergewöhnlichen Phänomene des mystischen Lebens in 
dem Sinne gewirkt, wie es aus seinen Schriften gezeigt wurde. Ein Zeuge des 
Heiligsprechungsprozesses, der dem Heiligen während seiner letzten Lebensjahre 
in Segovia nahestand, faßt die Grundsätze seiner religiösen Erziehung folgender- 
maßen zusammen: •Er lehrte jene, mit denen er Umgang hatte, daß der rechte 
Weg dieser sei: im Glauben zu leben; dabei dürfe man sich nur auf Gott verlassen 
und müsse ausschließlich auf ihn schauen, ohne sich auf sonstige Dinge zu stützen, 
an die sich der natürliche Mensch beim Gebet gerne klammert, als da sind das 
Verkosten (Gottes), geistliche Tröstungen, Offenbarungen und Visionen; er lehrte, 
daß man, um zu einer immer innigeren Gemeinschaft mit Gott zu gelangen, all dies 
und alle sonstigen Stützen preisgeben müsse; man müsse seinen Weg gehen, einzig 
sich verlassend auf das Licht des Glaubens"17. 

16 Vgl. die Zeugenaussagen für den Heiligsprechungsprozeß in BMC 14; z.B. S. 216; 244; 
273; 285; 301•02; 452; 495 u. ö. " BMC 14, 370; vgl. 34, 121, 124. 



Mystische Phänomene nach Johannes vom Kreuz 113 

Johannes vom Kreuz hat sich auch persönlich in der Praxis an seine Grundsätze 
gehalten. Das bekannteste Beispiel dafür ist sein Verhalten gegenüber der Domi- 
nikanernonne Maria von der Heimsuchung in Lissabon, die durch ihre angebliche 
Stigmatisation mehrere Jahre hindurch großes Ansehen besaß und von zahllosen 
frommen Leuten besucht wurde; sogar der große heiligmäßige Dominikanermönch 
und Schriftsteller Luis von Granada (1504 bis 1588) ließ sich in seinen letzten 
Lebensjahren durch sie täuschen; ihre betrügerischen Manipulationen wurden erst 
im Jahre 1588 entdeckt18. 

Johannes vom Kreuz19 kam im Jahre 1585 zur Teilnahme an einem Kapitel seines 
Ordens nach Lissabon. Sämtliche Kapitulare besuchten die Nonne und erbauten sich 
an ihren Stigmata; manche nahmen sogar Tüchlein, die in ihr Blut getaucht waren, 
als Reliquien mit nach Hause. Mehrfach wurde auch Johannes vom Kreuz von 
seinen Gefährten aufgefordert, die Nonne mit den Wundmalen zu besuchen. Er 
lehnte es kategorisch ab und zog es vor, statt dessen meditierend und in der Heiligen 
Schrift lesend am Meeresufer spazieren zu gehen, so daß manche seiner Mitbrüder 
an dieser Gleichgültigkeit Ärgernis nahmen. Nach seiner Rückkehr ins heimatliche 
Kloster in Granada wurde er sofort gefragt, ob er die Nonne mit den Wundmalen 
gesehen habe; seine Antwort lautete: •Ich habe sie nicht gesehen; mit meinem Glau- 
ben müßte es sehr schlecht bestellt sein, wenn ich meinen würde, daß ich auch nur 
ein bißchen darin wachsen könnte durch den Anblick solcher Dinge" (BMC 14,13); 
einem anderen Frager antwortete er, •ihm genüge das heiligste (Altar-)Sakrament; 
mehr wolle er nicht sehen" (BMC 14,333). 

Johannes vom Kreuz war selber ein Mystiker; er hat sein Leben in einer tiefen 
Innigkeit mit Gott verbracht. Wir haben dafür das ausdrückliche Zeugnis derer, die 
ihn gekannt haben: •Immer schien er sich in der Gegenwart unseres Herrn zu 
befinden" (BMC 14,88); ein anderer Zeuge sagt aus: •Zwar habe ich viele große 
Geistesmänner kennengelernt; doch niemals habe ich einen so vollkommenen Men- 
schen gesehen oder gehört wie ihn, noch einen, der so erhaben von Gott sprach und 
dabei ein Herz voll inniger Liebe zu Colt offenbarte. Ich weiß, daß er den Umgang 
mit den Menschen floh und sich mit einer Bibel in den abgelegensten Winkel der 
Häuser zurückzog und dort ununterbrochen im Gebet verharrte; denn sein Leben 
war als ganzes ein Gebet" (BMC 14,105-106)20. In beispielhafter Weise sind im 
mystischen Erleben des hl. Johannes vom Kreuz zwei Anliegen gewahrt, die man 
bei so manchen literarischen Produkten, die Ausdruck solchen Erlebens sein wollen, 
schmerzlich und peinlich vermißt: die Ehrfurcht vor Gott und die Verschwiegenheit. 

1. Die Ehrfurcht vor Gott: Mystik ist ihrem Wesen nach Intimität mit Gott, wie es 
das Mittelalter mit dem Wort •Gottesfreundschaft" zum Ausdruck bringt. Trotz- 
dem wird beim echten christlichen Mystiker das Distanzbewußtsein des Geschöpfes 
gegenüber seinem Schöpfer nicht verwischt; neben der brennenden Liebe zu Gott 

18 Vgl. M. Men6ndez Pelayo: Historia de los heterodoxos espanoles, Hb. 5 c. 1 
(ed. Nacional, tom. 4, 1947, 226•29); ferner Graciän de la Madre de Dios: 
Peregrination de Anastasio, Diälogo 14 (BMC 17, 218). 

M Vgl. dazu die Zeugenaussagen im Heiligsprechungsprozeß in BMC 14, 13; 16; 283; 333; 
ferner  Crisögono  de  Jesus,   in: Vida y obras de San Juan de la Cruz, 1955, 
345•47. 

*° Vgl. BMC 14, 18; 62; 217 u. ö. 



114 Karl Deuringer 

findet sich immer die Ehrfurcht vor Gott, die keine plumpe Vertraulichkeit zuläßt, 
sondern den von Gott Ergriffenen zugleich zur Anbetung zwingt. Beim hl. Johannes 
vom Kreuz ist Grund und zugleich Ausdruck dieser Ehrfurcht vor Gott die negative 
Theologie, die sein ganzes Wesen und Werk durchdringt: Gott ist der •ganz 
aridere". Wohl ruft und befähigt Gott den Menschen zu innigster Seins- und 
Lebensgemeinschaft mit sich, so daß der hl. Johannes vom Kreuz für diesen Zustand 
häufig den Ausdruck •Vergottung" gebraucht21 und vom Menschen im Zustand der 
Einigung mit Gott sagt: •Er ist Gott durch Teilhabe an Gott"22. Trotzdem weiß der 
Mystiker Johannes vom Kreuz, daß zwischen Gott und den Geschöpfen eine 
•Distanz"23 besteht, die in ihrer innersten Wesensstruktur gründet und die deshalb 
auch in der unio mystica nicht aufgehoben wird: •Gott besitzt ein Sein anderer Art 
als seine Geschöpfe; deshalb gibt es zwischen ihm und ihnen einen unendlichen 
Abstand"24. 

2. Die Verschwiegenheit: Johannes vom Kreuz hat über sein inneres Leben mit 
Gott, soweit es an ihm lag, in scheuer Diskretion geschwiegen. Die Gefährten, die 
oft viele Jahre mit ihm zusammen gelebt haben, halten es in ihren Aussagen für den 
Heiligsprechungsprozeß immer wieder für wahrscheinlich, ja sicher, daß er viele 
Visionen u. ä. gehabt habe, aber keiner beruft sich dabei auf eigene Äußerungen des 
Heiligen, sondern sie stimmen überein in der Aussage: •Er war ein äußerst ver- 
schlossener Mensch, was diese Dinge angeht"25. 

Eine Ausnahme besteht einzig für die bekannte Kreuzesvision in Segovia; von 
ihr hat der Heilige seinem Bruder Francisco erzählt, als dieser ihn im Frühjahr 1591 
in Segovia besuchte. Johannes wußte, daß er diesen ihm von Jugend auf und das 
ganze Leben hindurch vertrauten Menschen zum letztenmal sehen würde. In einem 
Nachtgespräch im Garten des Klosters hat er dem Bruder den kurz zuvor erlebten 
Dialog mit dem kreuztragenden Herrn mitgeteilt: •Johannes, bitte mich, um was du 
willst. Was soll ich dir geben für diesen Dienst, den du mir erwiesen hast?" •Herr, 
ich bitte dich nur um eines: daß ich für dich Mühsale erleiden darf und daß ich 
verachtet und geringgeschätzt werde"26. 

Von den übrigen Zeugen des Heiligsprechungsprozesses, die die Kreuzesvision 
erwähnen, beruft sich keiner auf eine Aussage des Heiligen, sondern nur auf das 
Hörensagen27. Johannes vom Kreuz war offenbar weit weniger leicht über sein per- 
sönliches Innenleben zum Sprechen zu bringen als etwa der selige Heinrich Seuse, 
aus dem seine Beichttochter Elsbeth Stagel im Lauf der Zeit eine ganze Biographie 
herauslockte. Auch Johannes gegenüber hat es nicht an frommer Neugier gefehlt; 
doch blieb sie angesichts der strengen Selbstzucht des Heiligen ohne Erfolg28. Johan- 
21 Vgl. Luis   de San Jose:  Concordancias etc. 372•73 (endiosamiento). 
22 Lebendige Liebesflamme II, 30 (BMC 13, 45). 
23 Aufstieg 1,5,1 (BMC 11, 26). 
24 Aufstieg III, 12,2 (BMC 11, 264); Ausdruck für dieses ehrfürchtige Distanzbewußtsein 

ist auch die Bezeichnung Gottes als •Majestad", die Johannes vom Kreuz, ebenso wie 
Teresa, häufig anwendet; vgl. Luis de San Jose: Concordancias de San Juan 
de la Cruz, 661•62; ders.: Concordancias... de Santa Teresa de Jesus, Burgos 1945, 
550 51. 

25 BMC 14, 218; vgl. ferner 283; 300; 396; 456. 
2e Crisögono de Jesus, in: Vida y obras, 402•03. 
27 Vgl. BMC 14, 146; 157; 284; 332; 395; 456. 
28 Vgl. BMC 14, 218. 



Mystische Phänomene nach Johannes vom Kreuz 115 

nes blieb dem Grundsatz treu, den er einmal als Beiditzusprudi folgendermaßen aus- 
spricht: •Verschweige, was Gott dir gibt, und erinnere dich an das Wort der Braut 
(Is 24,16): ,Mein Geheimnis ist für mich'"29. Der große Heilige empfand gegenüber 
der Preisgabe seines religiösen Lebens und Erlebens eine instinktive Scheu, die ihm 
den Mund verschloß. Von ihm galt, was Adalbert Stifter im •Hochwald" sagt: •Die 
Andacht ist scheu wie die Liebe". 

Zusammenfassend kann man sagen: Nicht alle Heiligen sind in der Beurteilung 
der außergewöhnlichen Phänomene des mystischen Lebens so streng und zurück- 
haltend wie Johannes vom Kreuz. Aber die Sachkenntnis und Autorität dieses 
Heiligen und Kirchenlehrers in Fragen des mystischen Lebens ist so groß und von 
der Kirche so sehr anerkannt, daß man in der Praxis unbesorgt sich nach seinen 
Grundsätzen verhalten darf. Man wird noch weiter gehen und sagen dürfen, daß 
eine Nichtbeachtung dieser Grundsätze, die ja von der Kirche selber bei der Be- 
urteilung dieser Phänomene angewandt werden, die Gefahr schwerwiegender Täu- 
schungen in sich schließt. 

Es fehlt im katholischen Lebensraum keineswegs an Menschen, die entgegen den 
Grundsätzen des hl. Johannes vom Kreuz den außergewöhnlichen Erscheinungen 
des mystischen Lebens mit einem Eifer nachgehen, als ob man das Evangelium der 
Wahrheit und Gnade erst noch entdecken müsse. Noch bedenklicher wird dieses 
Verhalten, wenn es dem von Johannes vom Kreuz so tief durchschauten und ent- 
larvten Hunger des Menschen nach religiöser •Sensation", d. h. nach einer den 
Glauben überflüssig machenden, anschaulichen, erlebbaren und greifbaren Gegen- 
wart des Wesens und Wirkens Gottes, dient. Wer dazu neigt, möge ein Wort 
bedenken, das Tertullian einst geschrieben hat gegen den Versuch der Gnosis, den 
Glauben in Wissen aufzulösen; es gilt auch gegenüber jedem Versuch, an die Stelle 
des Glaubens ein unmittelbares Wahrnehmen und Erleben des Übernatürlichen zu 
setzen, und es bringt die Lehren des hl. Johannes vom Kreuz auf eine kurze Formel: 
•Nobis curiositate opus non est post Christum Jesum nee inquisitione post evan- 
gelium. Cum credimus, nihil desideramus ultra credere". (Nach Christus Jesus brau- 
chen wir keine Neugier mehr und nach dem Evangelium kein Weiterfragen. Wenn 
wir glauben, dann wollen wir über das Glauben hinaus nichts weiter.) 

29 Didbos de luz y de amor n. 150 (74), in: Vida y obras 1275; vgl. dazu auch die Ausfüh- 
rungen eines unmittelbaren Schülers unseres Heiligen, des P. Juan de Jesus Ma- 
ria (Aravalles) O.C.D. in seinem: Tratado de la oraeiön (ed. Toledo 1926, 55): •Das 
fünfte Kennzeichen (sc. für die Gottgewirktheit einer Vision usw.): wenn die Seele dar- 
über Schweigen bewahrt, ist es ein gutes Zeichen; wenn sie jedoch ein Verlangen in sich 
verspürt, daß die Leute von diesem Gunsterweis (Gottes) Kenntnis erhalten und wenn 
sie mit Leichtigkeit mit beliebigen Leuten darüber spricht, dann ist es ein schlechtes 
Zeichen." 

*°Tertullianus: De praescriptione haereticorum c. 7 (CSEL 70, 11). 




