106 ) Karl Deuringer

die Besuche in ihrem Hause; sein Verhalten zu ihnen beim Tode des Lazarus; Christi
Stellungnahme fiir Magdalena vor den Pharisiern; oder seine erschiitternde und
doch ernste Haltung gegeniiber der Ehebrecherin. '

Midchen denken sich in dieser Zeit geradezu eifersiichtig in solche Beziehungen
hinein und konnen auf diese Weise ebenso einen Zugang zu betender Zwiesprache
mit Christus finden. Entscheidend ist dabei immer, dafl die schwirmerische Ideal-
suche, die ja religiésen Ursprungs ist, seelisch erfiillt und geldutert wird an einer
konkreten Gestalt, die die aufbrechende Sehnsucht nach Unendlichkeit und das
Verlangen nach Geborgenheit im Geheimnis nie enttiuscht.

Wenn so der werdende Mensch aus der kindlichen religiésen Vorstellungswelt in
eine wirkliche Idealwelt in Christus, den endlich-unendlichen Gottmenschen hinein-
gefithrt wird, dann erfillt der Erzieher seine stellvertretende Vateraufgabe an der
kommenden Generation. Ein Heilmittel fiir die Offentlichkeit wird die religiés ver-
wurzelte Vaterschaft aber erst, wenn sie institutionelle Gestalt gewinnt in der reli-
gios eindeutigen Schule; wenn die autoritire Macht der Gesinnungsgemeinschaft im
objektiven Geist der religids geprigten Schule dem Kinde und Jugendlichen zur
Selbstverstandlichkeit geworden ist. Das wire tiefenpsychologische Heilung der
offentlichen Meinung im besten Sinne.

Die Beurteilung aufiergewéhnlicher mystischer Phinomene
beim heiligen Johannes vom Kreuz

Von Univ.-Doz. Dr. Karl Deuringer, Freiburg i. Br.

Beim Blick aof den katholischen Lebensraum der Gegenwart fillt auf, mit wel-
cher Naivitdit man weithin die auflergewohnlichen Phinomene des mystischen
Lebens wie Uisionen, Auditionen, Ekstasen, Stigmatisierung u. a. m. als sichere und
unmittelbare Offenbarung Gottes hinnimmt!. Zwar hat es eine grundsitzliche
Bereitschaft dazu zu allen Zeiten gegeben nicht nur im Christentum, sondern auch
in auBerchristlichen Religionen; sie griindet auf dem tief im Menschen verwurzelten
Wunsch, das géttliche Wesen und Wirken unmittelbar zu erleben und sich sinn-
fallig seiner Wirklichkeit und Heilsmichtigkeit zu vergewissern.

Der moderne Mensch hat mehr als je dieses Bediirfnis, den Helfergott ,mit Han-
den zu greifen®, um in seiner Bedrdngnis durch Unglauben und Lebensangst an ihm
Halt zu finden. Er ist infolgedessen besonders begierig darauf und dankbar dafiir,
wenn irgendwo der ,verborgene Gott® sich sinnféillig manifestiert, ,mit Hinden
gieifbar wird“. Eine von allen Hemmungen des Taktes und der Diskretion entbun-
dene Publizistik sorgt in der Regel dafiir, dafl solche Méglichkeiten rasch und all-

1 Zum Problem als ganzem vgl. K. Rahner: Uisionen und Prophezeiungen, 1952;
ders.: Uber Uisionen und verwandte Erscheinungen, in: Geist und Leben 21 (1948),
179—213.



Mystische Phénomene nach Johannes vom Kreuz 107

gemein bekannt werden, und die modernen Verkehrsmittel lassen oft binnen kur-
zer Zeit regelrechte Wallfahrten zu diesen Offenbarungsstitten entstehen.

Nicht selten greifen auch Kleriker die ,Offenbarungen Gottes“ begierig auf in
der Annahme, cs lasse sich an ihnen die Existenz, die Wirkméchtigkeit und die
Lebensnihe Gottes sinnfallig erweisen und es sei damit ein unmittelbar einleuch-
tendes fundamentaltheologisches Argument gewonnen, das der Skepsis und Glau-
bensnot des modernen Menschen gegenitber jederzeit verfiigbar sei. Schlieflich
findet jede dieser Offenbarungen Gottes in der Regel den einen oder anderen
Propheten, der es sich zur Lebensaufgabe macht, dem von ihm vertretenen Tat-
bestand allgemeine Verbreitung und Anerkennung zu sichern. Dabei werden gele-
gentlich auch massive Mittel nicht gescheut; in einem Vortrag iiber ein derartiges
Phinomen, dem der Verfasser dieses Aufsatzes beiwohnte, beugte beispielsweise der
Sprecher einer etwaigen Skepsis seiner Zuhérer dadurch vor, dafl er mangelnde
Glaubensbereitschaft gegeniiber dem vertretenen Phinomen dem Unglauben der
Juden gegeniiber dem Machterweis und Gehorsamsanspruch Jesu gleichstellte. Wer
Zweifel oder auch nur Zuriickhaltung dufiert, wird in der Regel des Rationalismus
verdachtigt.

Die Vertreter dieser Geisteshaltung sehen das Wesen mystischen Lebens aus-
schlieflich oder doch wesentlich in den aufergewohnlichen und auffallenden Phéno-
menen, die vielfach bei Mystikern, oft auch bei kanonisierten Heiligen, auftreten.
Die Hagiographie populiren Stiles und die religiose Kunst insbesondere der Barock-
zeit haben der Uberschitzung dieser Phanomene Vorschub geleistet und sie tief ins
allgemeine Bewuftsein eingepragt.

Im Hinblick auf diese Tatsachen soll in den folgenden Ausfithrungen der hl. Jo-
hannes vom Kreuz? dariiber befragt werden, welchen Raum und Wert er in seiner
Lebenspraxis den auflergewdhnlichen Phinomenen des mystischen Lebens zuweist.
Unter den grofien Heiligen und Lehrern des inneren Lebens ist keiner firr diese
Frage zustdndiger als er.

Johannes Yepes (1542 bis 1591) begegnete als junger Neupriester des Karmeliter-
ordens im Sommer 1567 in Medina del Campo (Altkastilien) der hl. Teresa von
Avila, die in jenen Wochen in Medina den zweiten Konvent der unbeschuhten
Karmeliterinnen griindete. Teresa erkannte mit ihrer klaren, intuitiven Menschen-
kenntnis die geistigen und seelischen Werte des jungen Monches; sie bewog ihn,
daf er, anstatt, wie es seine Absicht war, in den strengeren Kartiuserorden iber-
zutréten, als erster Monch die reformierte Regel und Lebensweise des Karmel an-
nahm. Aus diesem Anfang erwuchs nicht ohne grofle Opfer und Schwierigkeiten der
spater selbstindige Ordenszweig der unbeschuhten Karmeliter.

Seine griindliche Kenntnis der Mystik verdankt Johannes vom Kreuz in erster

2 Die Werke des hl. Johannes vom Kreuz werden im folgenden angefiihrt nach der Aus-
gabe des P. Silverio de Santa Teresa in: BMC (= Biblioteca Mistica Car-
melitana, Bd. 1—20, Burgos 1915—1935) Bd. 10—14; die z. Z. beste Biographie stammt
von Criségono de J ests, in: Uida y obres de San Juan de la Cruz?, Madrid
{Biblioteca de Autores Cristianos, 15) 1955, 1—473; ebda. S. 8—22 und 1343—62 Biblio-
graphie; vgl. ferner Brunode Jésus-Marie: Saint Jean de la Croix, Paris 1929;
E. Specker: Johannes vom Kreuz, Lehrer der Mystik, Stans 1957; W. Nigg:
Grofie Heilige, Ziirich—Stuitgart 1958, 255—304.



108. Karl Deuringer

Linie seiner eigenen Erfahrung, ferner dem jahrelangen Umgang mit mystisch be-
gnadeten Menschen, darunter der ,gréfiten Mystikerin der Religionsgeschichte®,
wie Friedrich Heiler die hl. Teresa nennt3. Wahrend der 24 Jahre, die er dem refor-
mierten Karmel angehérte, war er beinahe stindig, wenigstens nebenamtlich, Beicht-
vater in den Frauenkldstern des reformierten Ordenszweiges, in dem sich unter der
unmittelbaren Leitung der Griinderin eine Elite von religiés strebenden und viel-
fach mystisch begnadeten Menschen zusammengefunden hattes.

Johannes vom Kreuz hatte in den Jahren 1564 bis 1568 an der Universitit Sala-
manca eine griindliche theologische Ausbildung erhalten. Er war dort Schiiler jener
Generation von Theologen, denen das Aufbliihen der Theologie im Rahmen der
sog. Barockscholastik zu verdanken ist. Infolgedessen konnte Johannes vom Kreuz
die umfangreiche mystische Erfahrung bei sich selbst und bei anderen mit dem Blick
auf das Glaubensgut der Kirche und auf die Lebenspraxis einer jahrhundertealten
Tradition priifen und liutern,

Als weiteres, das ihn befdhigte, fiir alle kiinftige Zeit der Lehrer der mystischen
Theologie zu sein, war ihm die Gabe des Wortes verliehen, In glutvollen Versen,
die zum schonsten an spanischer Lyrik gehéren, brachte er seine mystische Erfahrung
zum Ausdruck, und in streng logisch durchdachter und gegliederter Erklirung dieser
Verse gab er eine systematische Darstellung der katholischen mystischen Theologie.

Papst Pius XI. hat am 24. 8. 1926 den hl. Johannes vom Kreuz zum Kirchen-
lehrer erhoben’; die Kirche hat damit, wie aus dem Dekret hervorgeht, die grofe
Autoritdt des Heiligen in allen Fragen des inneren Lebens und der mystischen
Theologie, wie sie faktisch schon Jahrhunderte galt, anerkannt und bestitigt®. Eine
weitere Bestatigung als Lehrer der Mystik findet der hl. Johannes vom Kreuz durch
den unerschépflichen Reichtum an inniger und gesunder mystischer Frommigkeit,
wie sie der von seinem Geist und seiner Lehre geformte und durchdrungene Kar-
mel? seit Jahrhunderten hervorgebracht hat und auch in unseren Tagen hervor-
bringt; es sei nur erinnert an die hl. Therese von Lisieux, die nichst den Evangelien
die wichtigsten Anregungen fir die Entfaltung ihres inneren Lebens den Schriften

3 Fr. Heiler: Das Gebet5, 1928, 244.

* Vgl. dazu die Details, die Teresa selber in die Darstellung ihrer verschiedenen Griin-
dungen cinfiigt, im ,Buch der Griindungen® (BMC 5; deutsche Ausgabe von P. A. Al-
ko fer in: Samiliche Schriflen, Bd. 2).

5 Acta Apostolicae Sedis 18 (1926) 379—81.

¢ Ebda. S. 380: ,Tantam enim progressn temporis in mystica ascesi nactus est auctorita-

tem Joannes post mortem snam. .. ut sacrae disciplinae scriptores et sancti quidem viri
continenter in eo ipso magistrum sanctitatis pietatisque experti sint atque ex ipsius
doctrina scriptisque quasi e christiani sensus atque Ecclesiae spiritus limpido fonte in
spiritualibus rebus pertractandis hauserint,“

Vgl. dazu den nichst dem hl. Johannes vom Krevz engsten Mitarbeiter der hl. Teresa,
Gracidn de la Madre de Dios: Peregrinacién de Anastasio, Dislogo 15
(BMC 17, 226—41); er sagt u.a. auf S.226—27: ... ich schitze sie (sc. die Visionen)
nicht und begehre sie nicht ... Um mich zu retten und um Gott zu gefallen, geniigt mir
das Licht, das ich aus dem in der Hl. Schrift geoffenbarten Glanben schépfe. Er wurde
den Propheten und den heiligen Evangelisten, die sie aufgeschrieben haben und den
heiligen Lehrern, die sie erliutert haben, kundgetan. Ich brauche kein nenes Licht, das
mir im besonderen geoffenbart wiirde. Wenn ich das heiligste Sakrament anbete, dann
weifd ich sicher, daf8 Christus gegenwirtig ist. Warum sollte ich eine Offenbarung Christi
suchen, bei der ich nicht weiff, ob es wirklich Christus ist oder der Teufel, der sich in
einen Engel des Lichtes verwandelt hat?“

-



Mystische Phinomene nach Johannes vom Kreuz 109

des Kirchenlehrers der Mystik verdankt: ,Wie viele Erleuchtungen habe ich nicht
aus den Schriften unseres heiligen Vaters Johannes vom Kreuz geschépft! Im Alter
von 17 und 18 Jahren hatte ich iberhaupt keine andere geistliche Nahrung“s.

Das mystische Leben ist nach der Lehre des hl. Johannes vom Kreuz nichts ande-
res als die volle Entfaltung der in der Taufe jedem Christen eingegossenen gott-
lichen Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe. Ziel des mystischen
Lebens ist die Einigung mit Gott. Der Weg zu dieser Finigung wird gewiesen in
dem Werk: ,Aufstieg auf den Berg Karmel“?, Es gilt zundchst, die ,Nacht der
Sinne“ zu durchschreiten: ,,Nacht' wird dieser Weg genannt, weil man die Gier
nach allen Dingen der Welt, die man besitzt, ablegen mufl ... eine Verleugnung
und Entbehrung, die sich gleichsam wie eine Nacht tber die Sinne des Menschen
legt“ (Aufstieg I, 2,1; BMC 11, 15). ,Es ist eine grofle Torheit der Seele zu glauben,
sie konne zu diesem erhabenen Zustand der Einigung mit Gott gelangen, wenn sie
sich nicht zuvor frei macht von der Gier nach allen natiirlichen und iibernatiirlichen
Dingen, die sie daran hindern kénnen“ (Aufstieg I,5,2; BMC 11,26). Im ersten
Buch des , Aufstiegs“ zeigt Johannes vom Kreuz mit unerbittlicher Konsequenz die
Notwendigkeit von Selbstverleugnung und Askese!?; der Weg zur Einigung mit
Gott besteht darin, dafl man ,das Gesetz Gottes vollkommen erfiillt und das Kreuz
Christi auf sich nimmt“11,

Das zweite Buch des ,Aufstiegs® handelt vom ,Glauben als dem eigentlichen
Mittel, um zur Einigung mit Gott aufzusteigen“ (Aufstieg II, Uberschrift; BMC
11, 66). Natiirlich ist der Glaube, dem diese wichtige Funktion zugeschrieben wird,
der von der Licbe beseelte Glaube, die fides caritate formata. Wer auf einem ande-
ren Weg als durch die dunkle Nacht des Glaubens zur Einigung mit Gott gelangen
will, ist nach Johannes vom Kreuz auf dem Irrweg: ,Der Glaube ist das wunderbare
Mittel, um zum Ziele zu gelangen, das Gott selber ist“ (Aufstieg II,2,1; BMC
11,69). Johannes tadelt deshalb alle, ,die Gott spiiren und verkosten wollen, als ob
er greifbar und zuginglich wire; ... all das verkennt génzlich das Wesen Gottes,
weil es gegen die Reinheit des Glaubens verstoft“12. ,Die Seele muf} sich wie ein
Blinder auf den dunklen Glauben stiitzen, ihn als Fithrer und Licht nehmen, und
sie darf sich auf nichts stiitzen, was sie versteht, verkostet, fithlt und sich bildhaft
vorstellt; denn alle diese Dinge sind Dunkelheit, die sie in die Irre fithren; der
Glaube aber steht héher als alles jenes Verstehen, Verkosten, Fiihlen und Sich-
vorstellen® (Aufstieg 11, 4,2; BMC 11,75-76)1,

Die Gotteslehre des hl. Johannes vom Kreuz betont vor allem im Sinn des Areo-
pagiten, dafl Gott ,der ganz andere” ist. ,Alle Dinge im Himmel und auf Erden

8 Sainte Thérése de I'Enfant-Jésus: Manuscrits autobiographiques, Lisieux 1957, 208.
° EMC 11; deutsche Ausgabe von Ambrosius a S. Theresia: Samtliche Werke,
d. L.

10 V¢l. die Zusammenfassung in ,Aufstieg” I, 13, 11—12 (BMC 11, 62—63).

1 Aufstieg [, 5,8 (BMC 11, 31); vgl. dazu S. Teresa: Fundaciones c. 5 n. 10 (BMC 5, 42).

12 So wird man den spanischen Text aus der ,Dunklen Nacht“ I, 6,5 (BMC 11, 382) ver-
steilﬂ; miissen: »Todo lo cual ... es muy contra la condicién de Dios, porque es impureza
en la fe.

13 Bzgl. Begriff und Bedeutung des Glaubens beim hl. Johannes vom Kreuz vgl. Efrén
delaMadredeDios: San Juan de la Cruz y el misterio de la Santisima Trinidad
en la vida espiritual, Zaragoza 1947, 300—22.



110 Karl Deuringer

sind verglichen mit Gott nichts“ (Aufstieg I, 4,3; BMC 11,21); deshalb ,kdnnen
auch alle Geschopfe nicht als geeignete Mittel dienen, um Gott zu erkennen® (Auf-
stieg 1, 4,3; BMC 11,98). Aus der Nichtigkeit alles Geschopflichen gegeniiber Gott
ergibt sich fiir Johannes vom Kreuz die génzliche Unzuldnglichkeit aller Erlebnisse,
Bilder und Zeichen, in denen der Mensch Gottes habhaft zu werden vermeint, soweit
nicht Gott selber, wie z. B. in den sakramentalen Zeichen, diese Unzuldnglichkeit
aufhebt.

Aus diesen Grundgedanken folgt logisch konsequent die duferst kritische, ja
grundsitzlich ablehnende Haltung gegeniiber den auferordentlichen Begleiterschei-
nungen des mystischen Erlebens, die sich bei Johannes vom Kreuz sowohl in seinem
literarischen Werk wie auch in seiner Praxis als Seelsorger zeigt. Wie man sich die-
sen Erscheinungen gegeniiber zu verhalten habe, lehrt das zweite Buch des ,Auf-
stiegs® in den Kapiteln 11 bis 32 (BMC 11, 105-238).

Der erste Grundsatz des Heiligen bzgl. der visioniren Erlebnisse lautet: ,sie nicht
zulassen, vor ihnen flichen, ohne priifen zu wollen, ob sie gut sind oder schlecht®
(Aufstieg IT, 11,2; BMC 11,106), weil ,sie schr leicht dazu fithren, Irrtum, An-
mafung und Eitelkeit in der Seele hervorzurufen® (Aufstieg II, 11,4; BMC 11, 107).
Die Ablehnung wird weiterhin damit begriindet, dafi derjenige, der an diesen
auferordentlichen mystischen Erlebnissen Gefallen findet, sich der Gefahr aussetzt,
sich auf sein cigenes Gotterleben zu verlassen, anstatt sich ausschlieBlich auf den
Glauben zu stiitzen (Aufstieg 11, 11, 4, 5; BMC 11, 107), ist es doch ,klar, daf} diese
Vistonen und sinnlichen Wahrnehmungen nicht Mittel zur Einigung sein konnen,
weil sie keine Proportion mit Gott haben. ... Dem Teufel gefillt es gar sehr, wenn
eine Seele Offenbarungen erleben will und wenn er sie denselben zugeneigt findet;
denn er hat dann viele Gelegenheiten und Zugriffsmoglichkeiten, um ihr Irrtiimer
zu suggerieren und ihr moglichst am Glauben Abbruch zu tun® (AufstiegII, 11,12;
BMC 11,112). Johannes vom Kreuz gibt deshalb folgende praktische Verhaltens-
regel: ,Man soll immer derartige Vorstellungen und Gefihle von sich weisen; selbst
wenn einige derselben von Gott kommen sollten, so fiigt man Gott dadurch kein
Unrecht zu, und man verliert auch nicht die Wirkung und Frucht, die Gott durch sie
der Seele zuwenden will® (AufstiegII, 11,5; BMC 11,107).

Johannes vom Kreuz wird nicht miide, diese Mahnung zu Vorsicht und Zurick-
haltung immer aufs neue zu wiederholen!d. Er weiff, dal gerade zu seiner Zeit
viele Seelen auf dem einsamen Héhenweg zur Gotteinigung der Gefahr der Selbst-
tauschung ausgesetzt sind; ferner hat ihm seine Erfahrung gezeigt, wie hilflos auch
manche Priester derartigen auflerordentlichen Phidnomen des religiosen Lebens
gegeniiberstehen. ,Der Grund, der mich bewogen hat, gerade diese Dinge etwas
ausfiihrlicher zu behandeln, ist der Mangel an Diskretion, den ich, wie ich glaube,
bei manchen geistlichen Fithrern feststellen mufite . . . an denen sich das Wort unse-

14 Vgl. die folgenden Stellen aus dem ,Aufstieg (in Klammer jeweils die Seitenzahl in
BMC 11): II,11,8(110); I1,16,6 (139); 11,16, 10 (140—41); 11, 16,12 (142); II,17,6
(149); 11,17, 7 (149—50); 11, 19, 14 (167); 11,21, 7 (176); 11,21, 11 (179); 1L, 21, 12 (180);
11, 28, 5 (197—98); 11, 24,7 (202); II,26, 18 (215); 11,27, 8 (217); vgl. dazu Luis de
San José: Concordancias de las obras y escritos del Doctor de la Iglesia San Juan
de la Cruz, Burgos 1948, unter den Stichwortern: Apariciones, Aprensiones, Comunica-
ciones, Imaginaciones, Imagenes, Noticias, Representaciones, Ver, Visiones.



Mystische Phiinomene nach Johannes vom Kreuz 111

res Heilandes erfillt hat: ,Wenn ein Blinder einen Blinden fiihrt, dann fallen beide
in die Grube'™ (Aufstieg I1, 18,2; BMC 11, 152)15,

Der zweite Grundsatz, der zur Vorsicht stimmen muf}, lautet folgendermafeu:
»Keines von diesen Dingen ist notwendig; denn wir haben die natiirliche Vernunft
und das Gesetz und die Lehre des Evangeliums; sie geniigen vollig, dafl einer damit
sein Leben einrichten kann. Es gibt keine Schwierigkeit und keine Not, die sich
nicht 16sen und beheben 1aflt durch diese Mittel, die uncingeschrinkt dem Willen
Gottes entsprechen und dem Heil der Seelen dienen. Wir haben uns ausschliefilich
nach der Vernunft und nach der Lehre des Evangeliums zu richten, so dafl wir, wenn
uns, mit unserem Willen oder gegen unseren Willen, manches auf iibernatiirliche
Weise gesagt wirde, nur das zu befolgen hétten, was dem gesunden Menschen-
verstand und dem Gesetz des Evangeliums gemafl ist® (Aufstieg II, 21, 4;
BMC 11,175).

Im Kapitel 22 stellt Johannes vom Kreuz die Frage, ,ob es jetzt, unter dem Ge-
setz der Gnade, erlaubt sei, Gott auf iibernatirliche Weise zu befragen, wie es im |
Alten Bunde Brauch war?“ Seine Antwortet lautet: ,Es ist nicht der Wille Gottes,
dafl die Seelen auf tbernatiirlichem Weg Aufschliisse zu erlangen suchen durch
Visionen, Einsprechungen und dergleichen ... Jetzt, wo der Glaube an Christus
feststeht und wo im Zeitalter der Gnade das Gesetz des Evangeliums geoffenbart
ist, gibt es keinen Grund, um auf jene Weise zu fragen, keinen Grund dafiir, dal
Gott selber spreche und antworte wie damals. Denn da er uns seinen Sohn schenkte,
der sein einziges Wort ist — ein anderes besitzt er nicht —, hat er zusammen und
ein fiir allemal in diesem Wort uns alles gesagt, und er hat uns weiter nichts zu
sagen ... Auf Christus allein sollen sie ihre Augen richten ... in ihm hat er schon
alles gesagt, da er uns alles gab — in seinem Sohn. Deshalb wiirde einer, der jetzt
Gott fragen wollte oder eine Vision oder Offenbarung begehrte, nicht nur eine
grofRe Torheit begehen, sondern er wiirde Gott ein Unrecht zufiigen, indem er seine
Augen nicht ganz auf Christus richtet, ohne eine weitere Sache oder Neuigkeit zu
begehren. Deshalb kénnte Gott einem solchen Menschen antworten: Wenn ich dir
bereits alle Dinge in meinem Wort, das mein Sohn ist, gesagt habe, was konnte ich
dir noch antworten und offenbaren, das mehr wire? Richte deine Augen allein auf
iLn, denn in ihm habe ich dir alles gesagt und geoffenbart und in ihm wirst du noch
weit mehr finden als du jetzt bittest und begehrst. Warum erbittest du besondere
Einsprechungen und Offenbarungen? Wenn du die Augen auf ihn richtest, wirst du
sie in Fulle finden, denn er ist meine Einsprechung und meine Antwort, und er ist
meine ganze Uision und meine ganze Offenbarung. Alles habe ich euch gesagt,
beantwortet, kundgetan und geoffenbart, da ich ihn euch gab als Bruder, als Freund
und Lehrer, als Losepreis und als Lokn ..., in Christus sollen sie jegliches Gut
finden ... Du hast keinen Grund, mich um Offenbarungen oder Visionen zu bitten
oder sie zu wunschen. Schau nur ihn gut an, denn in ihm findest du all das erfillt
und gegeben und noch viel mehr ... Wenn du willst, dafl ich dir ein Wort des
Trostes sage, dann schau auf meinen Sohn ..., du wirst sehen, wie viele Antworten

15 Vgl. ferner ,Aufstieg“, Prolog (BMC11,7); 11,18, 1—6; 11,19,11; II,30,5 (BMC 11,
152—355; 164; 251).



112 Karl Deuringer

er dir geben wird. Wenn du willst, daBl ich dir manche verborgene Dinge und
Geschehnisse kund tue, dann richte doch deine Augen auf ihn; in ihm beschlossen
wirst du die verborgensten Mysterien und die Weisheit und die Wunder Goites
finden . . . Diese Schiatze der Weisheit sind fir dich viel wertvoller und kostlicher
und niitzlicher als alle die Dinge, die du wissen wolltest. Wenn du weiterhin Offen-
barungen und Visionen wolltest, so schau auf ihn, der Mensch geworden ist; darin fin-
dest du mehr als du denkst. .. Jetzt darf man nicht mehr auf jene Weise Gott befra-
gen, denn er hat abschlieflend den ganzen Glauben in Christus uns gesagt und hat
dariiber hinaus nichts an Glauben uns zu offenbaren noch wird er es jemals haben.
Wollte jetzt noch jemand auf tibernatiirlichem Wege weiteres erfahren, dann wire
das soviel als Gott eine Unterlassung zuzuschreiben, als ob er uns in seinem Sohn
nicht alles {ibervoll gegeben hiite. . . . In allen Dingen haben wir uns zu richten nach
dem Gesetz des Gottmenschen und seiner Kirche und deren Diener, nach Menschen-
art und sichtbar; auf diesem Weg miussen wir unsere Unwissenheit und unsere
seelischen Gebrechen heilen, und fiir alles werden wir auf diesem Weg Heilmittel im
UberfluB} finden! ... Nichts weiteres hat man auf dbernatiirlichem Weg als Glau-
bensgut anzunehmen als ausschlieBlich, was die Lehre des Gottmenschen und seiner
menschlichen Diener ist.“

Am Ende des Kapitels 22 wird den Beichtvatern folgender Rat gegeben: ,Sie sol-
len die Seelen auf den Weg des Glaubens fihren und sie in Giite anleiten, sich von
allen jenen Dingen abzuwenden, und sie lehren, ihren Willen und Geist davon zu
losen, damit sie wirklich fortschreiten. Sie sollen ihnen zu verstehen geben, dafl vor
Gott ein Werk oder auch nur ein Willensakt, der in Liebe vollbracht wird, mehr
gilt als alles, was sie an Visionen und Einsprechungen des Himmels haben konnen

. und daf} viele Seelen ohne diese Dinge unvergleichlich weiter fortgeschritten
sind als andere, die sie haben” (Aufstieg I1,22; BMC 11, 182-195).

Johannes vom Kreuz ist der grofie religiose Erzieher des reformierten Karmel;
er wirkte durch seine Schriften und durch sein miindliches Lehrwort in Predigt,
Aussprache und Beichtstuhl. Nach dem Zeugnis derer, die ihn personlich gekannt
hatten, besal er eine beinahe unwiderstehliche Macht iiber die Menschen, die ihm
nahe kaments. Auf der ganzen Linie seines erzieherischen Einflusses hat er hinsicht-
lich der Beurteilung der auBergewdhnlichen Phanomene des mystischen Lebens in
dem Sinne gewirkt, wie es aus seinen Schriften gezeigt wurde. Ein Zeuge des
Heiligsprechungsprozesses, der dem Heiligen wihrend seiner letzten Lebensjahre
in Segovia nahestand, faflt die Grundsitze seiner religidsen Erziehung folgender-
maflen zusammen: ,Er lehrte jene, mit denen er Umgang hatte, dafl der rechte
Weg dieser sei: im Glauben zu leben; dabei diirfe man sich nur auf Gott verlassen
und miisse ausschlieBlich auf ihn schauen, ohne sich auf sonstige Dinge zu stiitzen,
an die sich der natiirliche Mensch beim Gebet gerne klammert, als da sind das
Verkosten (Gottes), geistliche Trostungen, Offenbarungen und Visionen; er lehrte,
dafl man, um zu einer immer innigeren Gemeinschaft mit Gott zu gelangen, all dies

und alle sonstigen Stiitzen preisgeben miisse; man miisse seinen Weg gehen, einzig
sich verlassend auf das Licht des Glaubens®17.

18 Vgl. die Zeugenaussagen fiir den Heiligsprechungsprozefl in BMC 14; z. B. S. 216; 244;
273; 285; 301—02; 452; 495 u. 6. 17 BMC 14, 370; vgl. 34, 121, 124.



Mystische Phinomene nach Johannes vom Kreuz 118

Johannes vom Kreuz hat sich auch personlich in der Praxis an seine Grundsitze
gehalten. Das bekannteste Beispiel dafiir ist sein Verhalten gegeniiber der Domi-
nikanernonne Maria von der Heimsuchung in Lissabon, die durch ihre angebliche
Stigmatisation mehrere Jahre hindurch grofles Ansehen besafl und von zahllosen
frommen Leuten besucht wurde; sogar der grofie heiligméiflige Dominikanerménch
und Sduriftsteller Luis von Granada (1504 bis 1588) lief sich in seinen letzten
Lebensjahren durch sie tduschen; ihre betriigerischen Manipulationen wurden erst
im Jahre 1588 entdeckt!s,

Johannes vom Kreuz!® kam im Jahre 1585 zur Teilnahme an einem Kapitel seines
Ordens nach Lissabon. Sdmtliche Kapitulare besuchten die Nonne und erbauten sich
an ihren Stigmata; manche nahmen sogar Tiichlein, die in ihr Blut getaucht waren,
als. Reliquien mit nach Hause. Mehrfach wurde auch Johannes vom Kreuz von
seinen Gefdhrten aufgefordert, die Nonne mit den Wundmalen zu besuchen. Er
lehnte es kategorisch ab und zog es vor, statt dessen meditierend und in der Heiligen
Schrift lesend am Meeresufer spazieren zu gehen, so daff manche seiner Mitbrider
an dieser Gleichgiiltigkeit Argernis nahmen. Nach seiner Riickkehr ins heimatliche
Kloster in Granada wurde er sofort gefragt, ob er die Nonne mit den Wundmalen
gesehen habe; seine Antwort lautete: ,,Ich habe sie nicht gesehen; mit meinem Glau-
ben miifite es sehr schlecht bestellt sein, wenn ich meinen wiirde, dafl ich auch nur
ein bifichen darin wachsen konnte durch den Anblick solcher Dinge* (BMC 14, 13);
einem anderen Frager antwortete er, ,ihm gentige das heiligste (Altar-)Sakrament;
mehr wolle er nicht sehen® (BMC 14, 333).

Johannes vom Kreuz war selber ein Mystiker; er hat sein Leben in einer tiefen
Innigkeit mit Gott verbracht. Wir haben dafiir das ausdriickliche Zeugnis derer, die
ihn gekannt haben: ,Immer schien er sich in der Gegenwart unseres Herrn zu
befinden (BMC 14,88); ein anderer Zeuge sagt aus: ,Zwar habe ich viele grofie
Geistesménner kennengelernt; doch niemals habe ich einen so vollkommenen Men-
schen gesehen oder gehért wie ihn, noch einen, der so erhaben von Gott sprach und
dabei ein Herz voll inniger Liebe zu Gott offenbarte. Ich weiff, dafl er den Umgang
mit den Menschen floh und sich mit einer Bibel in den abgelegensten Winkel der
Hiuser zuriickzog und dort ununterbrochen im Gebet verharrte; denn sein Leben
war als ganzes ein Gebet* (BMC 14,105-106)20. In beispielhafter Weise sind im
mystischen Erleben des hl. Johannes vom Kreuz zwei Anliegen gewahrt, die man
bei so manchen literarischen Produkten, die Ausdruck solchen Erlebens sein wollen,
schmerzlich und peinlich vermifit: die Ehrfurcht vor Gott und die Verschwiegenheit.

1. Die Ehrfurcht vor Gott: Mystik ist ihrem Wesen nach Intimitit mit Gott, wie es
das Mittelalter mit dem Wort ,Gottesfreundschaft‘ zum Ausdruck bringt. Trotz-
dem wird beim echten christlichen Mystiker das Distanzbewuftsein des Geschopfes
gegeniiber seinem Schopfer nicht verwischt; neben der brennenden Liebe zu Gott

18 Vgl. M. Menéndez Pelayo: Historia de los heterodoxos esparioles, 1ib. 5 c. 1
(ed. Nacional, tom. 4, 1947, 226—29); ferner Graciidn de la Madre de Dios:
Peregrinacién de Anastasio, Didlogo 14 (BMC 17, 218).

1 Vgl. dazu die Zeugenaussagen im Heiligsprechungsprozef in BMC 14; 13; 16; 283; 333;
ferner Criségono de Jests, in: Uida y obras de San Juan de la Cruz, 1955,
345—47,

2 Vgl. BMC 14, 18; 62; 217 u. 6.



114 : Karl Deuringer

findet sich immer die Ehrfurcht vor Gott, die keine plumpe Vertraulichkeit zulafit,

sondern den von Gott Ergriffenen zugleich zur Anbetung zwingt. Beim hl. Johannes

vom Kreuz ist Grund und zugleich Ausdruck dieser Ehrfurcht vor Gott die negative

Theologie, die sein ganzes Wesen und Werk durchdringt: Gott ist der ,ganz

andere“. Wohl ruft und befdhigt Gott den Menschen zu innigster Seins- und

Lebensgemeinschaft mit sich, so dafl der hl. Johannes vom Kreuz fir diesen Zustand

hiufig den Ausdruck ,Vergottung“ gebraucht?? und vom Menschen im Zustand der

Einigung mit Gott sagt: ,Er ist Gott durch Teilhabe an Gott“22. Trotzdem weil} der

Mystiker Johannes vom Kreuz, dafl zwischen Gott und den Geschépfen eine

»Distanz“23 besteht, die in ihrer innersten Wesensstruktur griindet und die deshalb

auch in der unio mystica nicht anfgehoben wird: ,Gott besitzt ein Sein anderer Art

als seine Geschopfe; deshalb gibt es zwischen ihm und ihnen einen unendlichen

Abstand “24,

2. Die Uerschwiegenheit: Johannes vom Kreuz hat iiber sein inneres Leben mit
Gott, soweit es an ithm lag, in scheuer Diskretion geschwiegen. Die Gefdhrten, die
oft viele Jahre mit ihm zusammen gelebt haben, halten es in ihren Aussagen fir den
Heiligsprechungsprozef immer wieder firr wahrscheinlich, ja sicher, daf} er viele
Visionen u. 4. gehabt habe, aber keiner beruft sich dabei auf eigene Auflerungen des
Heiligen, sondern sie stimmen {iberein in der Aussage: ,Er war ein duflerst ver-
schlossener Mensch, was diese Dinge angeht®2s,

Eine Ausnahme besteht einzig firr die bekannte Kreuzesvision in Segovia; von
ihr hat der Heilige seinem Bruder Francisco erzahlt, als dieser ibn im Frithjahr 1591
in Segovia besuchte. Johannes wuflte, dafl er diesen ihm von Jugend auf und das
ganze Leben hindurch vertrauten Menschen zum letztenmal sehen wiirde. In einem
Nachtgesprich im Garten des Klosters hat er dem Bruder den kurz zuvor erlebten
Dialog mit dem kreuztragenden Herrn mitgeteilt: , Johannes, bitte mich, um was du
willst. Was soll ich dir geben fiir diesen Dienst, den du mir erwiesen hast?“ ,Herr,
ich bitte dich nur um eines: dafl ich fir dich Mihsale erleiden darf und daf ich
verachtet und geringgeschitzt werde“2s,

Von den iibrigen Zeugen des Heiligsprechungsprozesses, die die Kreuzesvision
erwdhnen, beruft sich keiner auf eine Aussage des Heiligen, sondern nur auf das
Horensagen?”. Johannes vom Kreuz war offenbar weit weniger leicht iiber sein per-
sonliches Innenleben zum Sprechen zu bringen als etwa der selige Heinrich Seuse,
aus dem seine Beichttochter Elsbeth Stagel im Lauf der Zeit eine ganze Biographie
herauslockte. Auch Johannes gegeniiber hat es nicht an frommer Neugier gefehlt;
doch blieb sie angesichts der strengen Selbstzucht des Heiligen ohne Erfolg?s. Johan-
21 Vgl. Luis de San José: Concordancias etc. 372—73 (endiosamiento).

22 Lebendige Liebesflamme II, 30 (BMC 13, 45).

28 Aufstieg I, 5, 1 (BMC 11, 26).

2 Aufstieg 111, 12,2 (BMC 11, 264); Ausdruck fiir dieses ehrfiirchtige Distanzbewufitsein
ist auch die Bezeichnung Gottes als ,Majestad”, die Johannes vom Kreuz, ebenso wie
Teresa, hiufig anwendet; vgl. Luis de San José: Concordancias de San Juan
de la Cruz, 661—62; ders.: Concordancias ... de Santa Teresa de Jesis, Burgos 1945,

= BMC 14, 218; vgl. ferner 283; 300; 396; 456.

2B Criségono de Jesas, in: Vida y obras, 402—03.

27 Vgl. BMC 14, 146; 157; 284; 832; 895; 456.
% Vgl BMC 14, 218.



Mpystische Phiinomene nack Johannes vom Kreuz 115

nes blieb dem Grundsatz treu, den er einmal als Beichtzuspruch folgendermafien aus-
spricht: , Verschweige, was Gott dir gibt, und erinnere dich an das Wort der Braut
(Is 24,16): ,Mein Geheimnis ist fiir mich*“?®. Der grofie Heilige empfand gegeniiber
der Preisgabe seines religidsen Lebens und Erlebens eine instinktive Scheu, die ihm
den Mund verschlof. Von ihm galt, was Adalbert Stifter im ,Hochwald® sagt: ,Die
Andadht ist schen wie die Liebe“.

Zusammenfassend kann man sagen: Nicht alle Heiligen sind in der Beurteilung
der aulergewdhnlichen Phinomene des mystischen Lebens so streng und zuriick-
haltend wie Johannes vom Kreuz. Aber die Sachkenntnis und Autoritit dieses
Heiligen und Kirchenlehrers in Fragen des mystischen Lebens ist so grofi und von
der Kirche so sehr anerkannt, daff man in der Praxis unbesorgt sich nach seinen
Grundsitzen verhalten darf. Man wird noch weiter gehen und sagen diirfen, daf
eine Nichtbeachtung dieser Grundsitze, die ja von der Kirche selber bei der Be-
urteilung dieser Phinomene angewandt werden, die Gefahr schwerwiegender Tiu-
schungen in sich schliefit.

Es fehlt im katholischen Lebensranm keineswegs an Menschen, die entgegen den
Grundsitzen des hl. Johannes vom Kreuz den auBergewohnlichen Erscheinungen
des mystischen Lebens mit einem Eifer nachgehen, als ob man das Evangelium der
Wahrheit und Gnade erst noch entdecken miisse. Noch bedenklicher wird dieses
Verhalten, wenn es dem von Johannes vom Kreuz so tief durchschauten und ent-
larvten Hunger des Menschen nach religidser ,Sensation“, d. h. nach einer den
Glauben iberflissig machenden, anschaulichen, erlebbaren und greifbaren Gegen-
wart des Wesens und Wirkens Gottes, dient. Wer dazu neigt, moge ein Wort
bedenken, das Tertullian einst geschrieben hat gegen den Versuch der Gnosis, den
Glauben in Wissen aufzulésen; es gilt auch gegeniiber jedem Versuch, an die Stelle
des Glaubens ein unmittelbares Wahrnehmen und Erleben des Ubernatiirlichen zu
setzen, und es bringt die Lehren des hl. Johannes vom Kreuz auf eine kurze Formel:
»Nobis curiositate opus non est post Christum Jesum nec inquisitione post evan-
gelium. Cum credimus, nihil desideramus ultra credere. (Nach Christus Jesus brau-
chen wir keine Neugier mehr und nach dem Evangelium kein Weiterfragen. Wenn
wir glauben, dann wollen wir diber das Glauben hinaus nichts weiter.)

% Dichos de luz y de amor n. 150 (74), in: Uida y obras 1275; vgl. dazu auch die Ausfiih-
rungen eines unmittelbaren Schiilers unseres Heiligen, des P. Juan de Jesus Ma -
ria (Aravalles) O.CD. in seinem: Tratado de la oracidn (ed. Toledo 1926, 55): ,Das
finfte Kennzeichen (sc. fiir die Gottgewirktheit einer Vision usw.): wenn die Seele dar-
iiber Schweigen bewahrt, ist es ein gutes Zeichen; wenn sie jedoch ein Verlangen in sich
verspiirt, dafl die Leute von diesem Gunsterweis (Gottes) Kenntnis erhalten und wenn
%ie. Chmit }cichtigkeit mit beliebigen Leuten dariiber spricht, dann ist es ein schlechtes

eichen,

¥ Tertullianus: De praescriptione haereticorum c. 7 (CSEL 70, 11).






