
Auf den Bergen des Kaukasus 

Von Bernhard S c h u 11 z e SJ, Rom 

Im Jahre 1907 erschien in erster, 1910 in zweiter und 1912 in dritter Auflage ein 
Buch unter dem Titel •Auf den Bergen des Kaukasus". Der umständliche Untertitel 
lautet: •Unterhaltung zweier Einsiedler-Startzen über die innere Vereinigung mit 
dem Herrn unserer Herzen durch das an Jesus Christus gerichtete Gebet, oder geist- 
liche Tätigkeit zeitgenössischer Einsiedler". Der Verfasser war ein russischer Mönch 
der großen Weihe1 mit Namen Hilarion2. Erst lebte er als Mönch im russischen 
Kloster des hl. Panteleimon auf dem Berge Athos, dann in einer Tochtergründung 
dieses Klosters am Fuße des Kaukasus und am Schwarzen Meer, dem Neu-Athos 
Simono-Kananickij -Kloster; später zog er sich als Einsiedler in die Einsamkeit der 
Berge des Kaukasus zurück. In den Jahren 1912 und 1913 und den darauf folgenden 
Jahren wurde diese Veröffentlichung Gegenstand eines lebhaften Streites auf dem 
Berge Athos und in Rußland. Hilarion hatte sich als Ziel gesteckt, das Jesusgebet3 

zu lehren und möglichst vollständig zu erklären.4 Im Buche wird die Meinung ver- 
treten, der im Jesusgebet angerufene Name des Herrn sei Gott selbst. Eine solche 
Lehre wurde aber entschieden durch Schreiben zweier Patriarchen von Konstan- 
tinopel, eine Konstantinopler Synode, die Theologische Schule von Chalki und den 
Heiligsten Russischen Synod verurteilt.5 

Im gegenwärtigen Augenblick soll uns jedoch nicht dieser Streit beschäftigen, der 
übrigens vom theologischen wie aszetisch-mystischen Standpunkt her gesehen recht 
lehrreich und auch spekulativ noch keineswegs beendet ist. Selbst von Gegnern des 
Hilarion wird im Gutachten der Theologischen Schule von Chalki hervorgehoben, 
daß Hilarions Buch im Geiste des Mystizismus geschrieben sei, daß es lebendiges 
religiöses Gefühl atme, lebendigen Glauben und Liebe offenbare6. In der Tat finden 
sich in diesem damals weit verbreiteten, sowohl von einfachen Christen eifrig ge- 
lesenen wie von Gebildeten und Theologen heftig umstrittenen7 Werk neben der 
beanstandeten Lehre auch sehr lebendige, anschauliche Naturbetrachtungen, dich- 
terische Schilderungen und zugleich fromme Erwägungen, die der Seele zum Auf- 
stieg zu Gott verhelfen sollen. Es wird ein Gotteserleben beschrieben und darge- 
stellt, das in der Heiligen Schrift wie in der aszetischen Überlieferung und Literatur 

1 Russisch: •schimonach" oder •schimnik". 
2 Russisch: •Ilarion". 
8 Vgl. darüber Heinrich Bacht SJ, Das •Jesus-Gebet". Seine Geschichte und seine 

Problematik, Geist und Leben 24 (1951), S. 326•338. Siehe außerdem unsere Studien: 
Untersuchungen über das Jesusgebet, Orientalia Christiana Periodica 18 (1952), S. 319 
bis 343; und Der Streit um die Göttlichkeit des Namens Jesu in der russischen Theologie, 
ebenda 17 (1951), S. 321•394. 

* Auf den Bergen des Kaukasus, 2., verbesserte und vermehrte Auflage, Batalpaschinsk 
1910, Seite V. 

5 Der Streit um die Göttlichkeit des Namens Jesu in der russischen Theologie, Orientalia 
Chr. Per. 17 (1951), S. 322ff.; S65ff. 

6 Ebda. S. 366. 
7 Zu diesen gehörten S. Bulgakov, N. Berdjaev, V. Ern, P. Florenskij und • auf der Ge- 

genseite • S. Troickij. Ebda. S. 369ff. 



Auf den Bergen des Kaukasus 117 

eine besondere Stelle einnimmt, aber vielleicht als solches nicht immer die rechte 
Beachtung gefunden hat. Wir meinen das Gotteserlebnis der Bergeshöhe und der 
Bergeseinsamkeit. Kam es durch Zufall, daß Gregorius Sinaita • der erste, der im 
14. Jahrhundert die hesychastische Gebetsmethode eingeführt und verbreitet hat • 
zuerst Mönch auf dem Berge Sinai • daher sein Beiname •, dann auf dem Berge 
Athos war? Jedenfalls führt eine Verbindungslinie aszetischer Überlieferung vom 
heiligen Berge Sinai zum •heiligen Berge" Athos, und von dort nach Neu-Athos in 
den Bergen des Kaukasus. 

Im Alten wie im Neuen Testament8 hat der Berg seine große Bedeutung für 
Gebet und Mystik. Nach Zeugnissen des Alten Bundes sind die Berge Wohnung 
Gottes. Moses kam •zum Berge Gottes, an den Horeb" (Ex 3,1). Dort hatte er 
im brennenden Dornbusch die großartige Gotteserscheinung. Eben auf diesem Berge 
Sinai fand die alttestamentliche Gesetzgebung statt (Ex 19ff.). •Als Moses zu 
Gott hinaufgestiegen war, rief ihm der Herr vom Berge herab zu" (19,3). 
Von den Bergen als Wohnung Gottes künden auch die Psalmen. So lesen wir in 
Psalm 68 [67]: •Als du auszogst vor deinem Volke, o Gott, / Als durch die Wüste 
du schrittest, / Bebte der Boden, / Troffen die Himmel, / Vor Gott ... / Der Sinai 
bebte vor Gott, / Vor Israels Gott ...". Doch hat Gott nicht die im Norden des 
Heiligen Landes liegenden Bergriesen, nicht das in Basan, im Nord-Osten von 
Palästina gelegene majestätische Haurangebirge in besonderer Weise erwählt, Sitz 
Gottes zu sein, sondern den Berg Sion: •Ein Gottesgebirge ist Basans Gebirge. / 
Voll Kuppen ist Basans Gebirge: / Was schaut ihr so scheel, ihr Berge voll Kuppen, / 
Zum Berge, den Gott sich zum Wohnsitz erkor? / Ja, dort wohnt der Herr nun für 
immer!" (Ps 68 [67] 16-17). In Psalm 89 [88] steht geschrieben: •Tabor und Her- 
mon jauchzen ob deines Namens" (Ps 89 [88] 13). Es preisen also den Herrn die 
Berge in Galiläa und im nördlichen Heidenland. Und wieder richtet sich in Psalm 
121 [120] erwartend der Blick des Psalmensängers zu den Bergen und zu Gott: 
•Meine Augen heb ich empor zu den Bergen .. . / Von wo wird Hilfe mir kom- 
men? • / Hilfe kommt mir vom Herrn, / Der Himmel und Erde geschaffen" 
(Ps 121 [120] 1-2). 

Vom Gesetzgeber des Neuen Bundes heißt es: •Er stieg auf den Berg und setzte 
sich nieder" (Mt 5,1); dort lehrte er seine Jünger und die Volksscharen. Dort lehrte 
er auch beten (Mt 6,5-13). Ja, er selbst wählte mit Vorliebe die Berge als Ort des 
Gebetes: •Er stieg ganz allein auf einen Berg, um zu beten. Es war schon Abend 
geworden, und er befand sich noch allein dort" (Mt 14,23). Ein andermal stieg er 
mit Petrus, Johannes und Jakobus •auf den Berg, um zu beten. Während er betete", 
wurde er verklärt (Lk 9,28-29 ff.). Die Erinnerung daran blieb in Petrus stets 
lebendig: •Als wir mit ihm auf dem heiligen Berge waren", so erzählt er später 
(2 Petr 1,18). Auch sein schwerstes, letztes Leidensgebet verrichtete der Herr je auf 
einem Berge: Gethsemani und Golgotha. •Dann ging er hinaus und begab sich wie 
er gewohnt war, an den ölberg" (Lk22,39). •Dann führten sie ihn hinaus zur 
Kreuzigung ... So gelangten sie an den Ort, der Golgotha, Schädelstätte, heißt" • 
nach der Gestalt des Hügels. Auf denselben Bergen, dem ölberg und Golgotha, trat 

8 Audi schon im heidnischen Altertum. 



118 Bernhard Schnitze 

auch die stärkste Versuchung Satans an ihn heran, wie seinerzeit in der Wüste: 
•Sodann nahm ihn der Teufel mit auf einen sehr hohen Berg. Dort zeigte er ihm 
alle Reiche der Welt samt ihrer Herrlichkeit" (Mt4,8; Lk4,5). 

Im Buche Hilarions finden sich Naturschilderungen als Grundlage für sein Gottes- 
erlebnis in den Kapiteln 1, 8, 29, 31 und 32. Anscheinend dienen diese Schilderun- 
gen nur als Rahmen oder als Hintergrund für den eigentlichen Inhalt, das Jesus- 
gebet. In Wirklichkeit aber sind sie mehr. Sie bilden für den das Jesusgebet üben- 
den Einsiedler eine nicht unwesentliche Seite der Frömmigkeit und des Aufstieges 
zu Gott. 

In Kapitel 8 handelt Hilarion •von wilden Tieren, Vögeln und Ansichten der 
kaukasischen Natur"9. Uhu und Eule, Hirsch und Wölfe, Bär und Fuchs und Berg- 
schafe haben dem Einsiedler gar mancherlei, auch für das geistliche Leben Bedeut- 
sames zu erzählen. Die auf den Bergen nächtlicherweile weit verstreuten Feuer und 
Scheiterhaufen erinnern ihn an den Sternenhimmel und erscheinen ihm •wie ein 
Strahl geistlichen Lichtes aus der immateriellen Welt, wie ein Strom aus dem Reich 
des körperlosen Seins"10. 

Kapitel 1,29,31 und 32 schildern die Majestät der Berge des Kaukasus: Kapi- 
tel 1 beginnt mit dem •Aufstieg des Einsiedlers auf die Berge" und gibt dann eine 
•poetische Beschreibung der Bergesschönheit, die sich seinem Blicke darbot"11; Kapi- 
tel 29 schildert die Berge des Kaukasus in dunkler Nacht unter dem Sternenhim- 
mel12, Kapitel 31 im Herbst13 und Kapitel 32 im Winter1*. 

Aus diesen Schilderungen wird klar, daß Herbst und Winter den Einsiedler ganz 
besonders stark beeindrucken und geeignet sind, Wehmut, Trostlosigkeit und das 
Gefühl der Verlassenheit in ihm zu wecken. Gerade im Herbst pflegt über den Ein- 
siedler die große Verzagtheit, die Mutlosigkeit15 zu kommen, von der Hilarion 
schreibt: •Nach der Lehre der Väter und der Erfahrung jedes Einsiedlers ist sie 
der Tod der Seele; ein Zustand unerträglicher Qual, von Trübsinn und Verzweif- 
lung. Dann versinkt der Mensch in den Abgrund der Hölle, und nichts vermag ihn 
auch nur ein wenig zu beruhigen; würde der Herr nicht geschwind diesen unerträg- 
lichen Zustand abkürzen, so würde man • einem Ausspruch der heiligen Väter 
zufolge • ganz bestimmt davon sterben"16. Zwar ist der Herbst auf den Bergen des 
Kaukasus mit seiner reichen Abwechslung und bunten Farbenpracht unvergleich- 
lich schön und eindrucksvoll. Es bietet sich dem Auge • wie Hilarion sagt • •ein 
unbeschreibliches Bild, gemalt von der mächtigen Künstlerhand der göttlichen Weis- 
heit"17. Doch ist es eine Schönheit, die nur kurze Zeit währt und so an die Vergäng- 
lichkeit und Eitelkeit alles Irdischen mahnt. •Der Anblick der Herbstesschönheit 
erinnert an eine verwitwete Königin, die sich vor dem Tode mit dem Krönungs- 
ornate schmückt. Aber wehe! Dies bringt keine Freude, sondern nur Kummer ob der 
unwiederbringbar verflossenen Tage eines glücklichen Lebens! ... So ist's auch jetzt: 
Kummer und Betrübnis erfüllen die Seele ob der Flüchtigkeit irdischer Schönheit. 
Alles geht vorüber, und es bleibt allein die Seele mit ihren Werken, den guten und 
schlechten; und mit diesen geht sie ein in den künftigen Äon, ins Gericht Gottes". 

• Auf den Bergen des Kaukasus, S. 37•40. 
10 Ebda. S. 39. " Ebda. S. 3•7. 12 Ebda. S. 143•146. 1S Ebda. S. 154•156. 
14 Ebda. S. 156•157. 15 Russisch: •unynie". 16 Ebda. S. 154. « Ebda. S. 154. 



Auf den Bergen des Kaukasus 119 

Hilarion schließt mit den Worten: •So endete diesmal meine Betrachtung der 
herbstlichen Natur, die den Laubwald in eine mannigfaltige Farbenpracht verwan- 
delte, den Nadelwald aber in der unverletzlichen Strenge seines gewöhnlichen 
Aussehens beließ. Der Anblick des Nadelwaldes macht wegen seiner Finsterkeit 
einen niederdrückenden Eindruck, der ganz der Herbstzeit entspricht und vielleicht 
auch der ständigen Seelenstimmung eines Bewohners der Einöde"18. 

•Ganz verschieden • so heißt es im folgenden Kapitel • ist der Anblick der 
Berge und des gesamten Berglandes zur Winterzeit. Die Berge bewahren zwar ihr 
gewöhnliches, majestätisches Aussehen und erheben den Gedanken zur Allmacht 
Gottes; nur kleiden sie sich jetzt in weißen Ornat und stehen da wie unermüdliche 
Wächter des Hauses Gottes, die unentwegt den ihnen vom Herrn angewiesenen 
Dienst verrichten"19. Und doch gesteht Hilarion: •Je mehr die Winterzeit sich dem 
Frühling nähert, um so freudiger und trostreicher wird unser Aufenthalt in den 
Bergen"20. 

Zwei Kapitel aber, das 1. und das 29., sollen hier dem Leser vollständig vor- 
gelegt werden. Sie sind besonders geeignet, als Erlebnis der Natur zu Gott zu füh- 
ren und das Urbild aller Kreatur, die ewige Weisheit des menschgewordenen 
Gotteswortes, hinter dem Schleier aller irdischen Schönheit erkennen zu lassen. 

Hier mag auch ein Hinweis darauf am Platze sein, daß die russische Sophia- 
Weisheit-Lehre als philosophisch-theologische Spekulation auf einem ursprünglich 
konkreten Gotteserlebnis beruht. Soloviev beschreibt es in seinem Gedicht •Drei 
Begegnungen" im Jahre 1898. Die vorzüglichste dieser drei Begegnungen mit der 
himmlischen Weisheit wurde ihm in der Wüste Ägyptens im Jahre 1876 zuteil. 
Sergius Bulgakov aber erzählt im Buche •Das abendlose Licht"21, wie sich ihm 
die Sophia-Weisheit im großartigen Erlebnis auf der ersten Reise zum Kaukasus 
beim Anblicke der Berge offenbarte22. 

Dem ersten Kapitel ist noch einmal der Titel des ganzen Werkes feierlich voran- 
gestellt: •Auf den Bergen des Kaukasus. Unterhaltung zweier Einsiedler-Startzen 
über die Möglichkeit, durch das Gebet zu Jesus Christus und durch andere Tugend- 
übungen seine Seele mit dem hypostatischen Gotteswort, d. h. dem Sohne Gottes, zu 
vereinen, und hierdurch noch in diesem zeitlichen Leben des ewigen Lebens teil- 
haftig zu werden". 

Kapitel 1. 

•Zur Zeit meines Aufenthaltes in den Wäldern von Kuban23, am Oberlauf des 
Urup-Flusses, menschenleeren und entlegenen Orten, kam mir auf einmal das Ver- 
langen, aus meinen tiefen Schlupfwinkeln hervorzukriechen, die Waldschluchten 
und Erdabgründe, die ich als Einsiedler bewohne, zu verlassen und jene hohen 
Bergketten zu besteigen, die unsere verhältnismäßig niedrig gelegene Gegend um- 
säumen. Diese Bergketten heißen in der Mundart der Gegend ,kahle Berge', weil es 

18 Ebda. S. 155.      « Ebda. S. 156.      20 Ebda. S. 156.      21 Moskau 1916•1917. 
22 Im Jahre 1894 oder 1895. Darüber: Das abendlose Licht, S. 7•8; deutsch in unserem 

Buche: Russische Denker, ihre Stellung zu Christus, Kirche und Papsttum, Wien 1950, 
S. 338•339. 

23 Im westlichen Kaukasus am Schwarzen Meer 



120 Bernhard Schnitze 

dort keinerlei Pflanzen gibt, sondern nur Steine und steinige Felsen, Felswände 
und Bergspitzen; es finden sich zwar auch irgendwo kleine Ebenen, aber auch sie 
sind mit feinen Steinchen übersät. 

Anlaß zu diesem Vorhaben bot auch eine Verzagtheit, die über mich gekommen 
war, eine furchtbare Krankheit der Seele, die nur jenen bekannt ist, die in ständi- 
gem Stillschweigen24 ihr Leben um der Liebe Christi willen in Bergen und Höhlen 
zubringen, vollständig fern von der Gemeinschaft mit den Menschen. 

Zu all dem kam eine gewisse geheime Hoffnung des Herzens auf eine Begegnung 
besondererArt, mit einem wahren Diener Gottes, einem Gefährten, Einsiedler25 wie 
wir26, der sich um den Namen des Herrn abmühte27 in diesen Gegenden mühe- 
vollen Lebens, die selten oder kaum je der Fuß eines Jägers betritt. Das Gerücht 
von solchen Einsiedlern28, die unwiderruflich dort in der Tiefe in ansehnlichen 
Gemeinschaften wohnen, war häufig auch zu uns gedrungen. Es hieß, daß man dort 
Kirchen habe und eigene Priester und alle notwendigen wirtschaftlichen Einrichtun- 
gen. Manchmal kommt auch jemand von dort, um in der Dorfgemeinde Besorgun- 
gen zu machen, kehrt aber nach ihrer Erledigung umgehend und eilends wieder in 
die ersehnte Einsamkeit zurück, die voll von geistlichem Frieden und himmlischer 
Freude ist. Auf dem Hin- und Rückweg wandern diese Einsiedler meist über schwer 
zu ersteigende und fast unwegsame Stellen. Daß wir einen solchen Menschen treffen 
würden, sagte uns im Herzen ein geheimes Vorgefühl; und, wie wir noch sehen 
werden, täuschte es uns nicht. Wir, d. h. ich mit meinem Novizen, nahmen Zwieback 
mit uns und stiegen am frühen Morgen an steilen Abhängen und Bergterrassen nach 
oben, indem wir uns, wo und wie immer es möglich war, mit den Händen an Baum- 
zweigen, Wurzeln und Steinen festhielten. Wir kletterten durch Schluchten und 
Abgründe und kamen immer höher und höher hinauf. 

Entkräftet langten wir mit großer Mühe erst am Abend an jener Grenze an, wo 
die Pflanzenwelt aufhört und wo Felswände und spitz zulaufende Zacken begin- 
nen, die, erhaben über das ganze Land, emporragen und wie wachsame Wächter 
unermüdlich die ganze Umgebung überschauen. Viele von ihnen sind völlig unzu- 
gänglich, da sie steil und senkrecht nach oben streben; einige aber lassen sich noch 
besteigen, da ihre Abhänge terrassenförmig und abschüssig gestaltet sind. 

Nachdem wir einen geeigneten Platz gefunden hatten, ließen wir uns nieder zur 
Rast und bald auch zur Nachtruhe. Als wir uns umschauten, sahen wir uns in schrek- 
kenerregender Höhe, weit höher als alles ringsum; das ganze Land im Umkreis lag 
zu unseren Füßen. 

Da boten sich unserem Auge nach allen Seiten hin und in ganzer Ausdehnung bis 
zum Horizont, soweit nur der Blick reichte, das eindrucksvolle Bild der Bergketten 
und die entzückend schöne malerische Gegend. In Wahrheit ein unbeschreibliches 
Schauspiel, das vielleicht auf der ganzen Erde seinesgleichen nicht kennt, da die 
Natur des Kaukasus sein ausschließliches Eigentum und einzigartig ist. Die Sonne 

24 Russisch: •bezmolvniki". •Bezmolvnik" ist praktisch dasselbe wie Hesychast. 
*5 Hier • wie auch im Titel des Buches • russisch: •pustynnik". 
*" Wie wir gleich sehen werden, macht sich Hilarion mit einem Novizen auf den Weg. 
27 Das heißt in der Übung des Jesusgebetes. 
18 Hier russisch: •otschelnik", eigentlich Anachoret. 



Auf den Bergen des Kaukasus 121 

neigte sich nach Westen und vergoldete mit ihren Strahlen das ganze Land: die 
Gipfel der Berge, die tiefen im Dunkel gähnenden und Furcht einjagenden Ab- 
gründe und die kleinen mit Grün bedeckten Lichtungen, die zwischen den Bergen 
hier und da sichtbar waren. 

Es ist unmöglich, die Anordnung der Berge zu beschreiben, ihren großen Umfang, 
ihre Schönheit und wundersame Vielgestaltigkeit, die den Beschauer mit Staunen 
erfüllt und sich weder in Worte noch in Gedanken fassen läßt. Die Berge stellten 
verschiedenartige Säulen dar, außerordentlich schön und doch sehr plump; sie zogen 
sich hin in langer Reihe, die bisweilen plötzlich und gleichsam kühn durch einen 
schrecklichen Abgrund, durch einen zweiten und einen dritten, unterbrochen wurde; 
dann setzte sich die Reihe fort und zog sich hin bis zu einem neuen Abgrund und 
verschwand in der Ferne hinter neuen Bergeshöhen. An anderer Stelle zeigten die 
Berge einen entstellten, verwirrten und äußerst vielgestaltigen Anblick, so daß man 
die Form ihrer Umrisse mit keinem Worte wiederzugeben vermag. Sie erweckten 
den Anschein, als ob sie bei starker Erschütterung ganz plötzlich erstarrt wären. Die 
seltsamsten Formen boten sich hier dem Blick! ... 

Bald standen • wie zwei Brüder, die sich liebend umarmen, des Weges gehen • 
zwei ineinander verschlungene Felsen auf sauberem Plätzchen unter der Bergeswand. 
Bald aber erinnert's an eine Rauferei, bei der einer, der den anderen überwältigt 
hat, seine Füße auf dessen Brust setzt: ein Felsen steht auf dem anderen und zeigt 
gleichsam durch sein kriegerisches Gebaren, daß er seinen Nebenbuhler nieder- 
getreten hat. Dann wieder sieht's so aus, als ob ein Jäger sich niederbücke und 
ziele, um, sich zur Beute, ein wildes Tier zu schießen. Dort erinnert eine Anzahl 
kleiner Höhen, die sich zu einer Gruppe zusammenschließen, an eine Vogelfamilie 
und an eine Glucke, die ihre Küchlein unter ihren Flügeln sammelt29. Seitlich davon 
aber steht ein gewaltiger Berg von unermeßlicher Größe; er zieht die Aufmerksam- 
keit auf sich durch seine ungeheure, maßlose Riesenhaftigkeit. Durch seine regel- 
mäßigen und schönen Umrisse ragt er empor aus seiner ganzen Umgebung, erhebt 
sieghaft und gleichsam erhaben fast bis zu den Wolken sein Massiv und das mäch- 
tige Haupt und herrscht sichtbar über die Vielzahl aller umliegenden Berge, als sei 
er ihr König oder ihr Vater80. Andere Berge erscheinen wie majestätische Dome, 
gekrönt mit Kuppeln. Und dann wieder geht eine Spitze wie ein Pfeil nach oben 
und weist ohne Zweifel hierdurch dem Menschen den Weg zum Himmel. Noch an 
anderer Stelle erscheint der Fels in der Gestalt eines Bären oder einer Schildkröte. 
Und schließlich gab es Felsen ohne besondere Gestalt, oder es lag ein Haufen 
gewöhnlicher Steine da. 

An den niedriger gelegenen Orten, und gleichsam abgesetzt von den Bergen, sah 
man friedliche Flächen, mit Grün bedeckt, und auf ihnen lagen zerstreut die wei- 
denden Herden der Asiaten; von ferne sahen sie aus wie schwarze Punkte, die sich 
langsam auf dem grünen Untergrund bewegten. Am Rande einiger dieser Flächen 
standen, wohlgeordnet und schön, lange Baumreihen, wie von kunstfertiger Hand 
gesetzt, Regimentern gleich, die im Kriege, sich zur Schlacht rüstend, gegen feind- 

» Vgl. Lk 13, 34. 
80 Im Russischen: •Königin" und •Mutter", weil Berg (•gorä") weibliches Geschlecht hat. 



122 Bernhard Schnitze 

liehe Regimenter antreten. Das schwache Gemurmel des Urupa-Flusses, der unten 
an der Bergsohle vorbeifloß, gelangte kaum an unser Ohr. 

Im ganzen Raum um uns herum herrschte Todesstille und vollkommenes Schwei- 
gen: das der Abwesenheit jeder weltlichen Eitelkeit. Hier, fern von der Welt, feierte 
die Natur Beruhigung von der eitlen Geschäftigkeit und enthüllte das Geheimnis 
des künftigen Äons. Einfach gesagt: man spürte das Reich der geistlichen Welt und 
der Ungetrübtheit, • eine unvergleichlich bessere Welt als die, in der die Men- 
schen leben: die Befreiung der Seele von allem Materiellen, Irdischen und Fleisch- 
lichen; Freiheit des Geistes, Leben, das seiner unkörperlichen Natur eigen ist. Hier 
war der nicht von Menschen erbaute Tempel des lebendigen Gottes31, wo jeglicher 
Gegenstand durch seine lautlose, aber verständliche Botschaft Gottes Ehre kündet, 
Gottes Dienst verrichtet und seine Allmacht, ewige Kraft und Gottheit preist. 

Wir schauten uns um und wurden überrascht durch einen neuen ungewöhnlichen 
Anblick: Ketten schneebedeckter Berge zogen sich am Horizont entlang und erschie- 
nen, übergössen von den Strahlen der Sonne, wie loderndes Feuer. Es war eine 
wundervolle und äußerst bezaubernde Erscheinung. Dort sah man auch den im 
ganzen Kaukasus berühmten Berg Elbrus32, dessen schneebedeckter Gipfel goldig 
in den Strahlen des Abendhimmels glänzte. 

Es entrollte sich vor uns ein Bild von unbeschreiblicher Schönheit. Das Buch der 
Natur schlug eine seiner prächtigen Seiten auf. Überall sahen und lasen wir ganz 
offenkundig die Spuren Gottes und erkannten durch Betrachtung der Kreatur seine 
unsichtbare Vollkommenheit (Rom 1,20). Die unermeßliche Weite des Raumes, die 
sich wie das uferlose Meer nach allen Seiten hin ausdehnte, setzte durch ihre Maje- 
stät in Erstaunen und trug den Gedanken fort, weit über die Grenzen alles Zeit- 
lichen hinaus. Sie erinnerte an die unendliche Allmacht Gottes und seine unbe- 
schränkte Herrschaft, seine alles lenkende Macht und Allgegenwart und flößte uns 
das Gefühl der Furcht und Andacht ein, durch das jegliches Geschöpf ihm als dem 
Vater der Natur und dem Urheber aller Dinge unbestreitbar und unbedingt ver- 
pflichtet ist. 

Das Schweigen der Berge und Täler verursachte ein neuartiges Gefühl: es ver- 
setzte in einen Zustand unsäglicher Stille und Ruhe, der alle Gefühle und Neigun- 
gen unserer Seele erfaßte; in einen Zustand stiller und geistlicher Freude • ,es kam 
ein leises und sanftes Säuseln, in dem der Herr war' (3 Kön 19,12). 

Wirklich • der überall gegenwärtige, alles erfüllende und jede sichtbare und 
unsichtbare Kreatur tragende Geist Gottes war gleichsam näher und dem Herzen 
fühlbarer gegenwärtig und kam in reichlicherer Fülle auf all unsere inneren Seelen- 
kräfte herab, als das je zuvor der Fall gewesen war. 

So saßen wir da und schwiegen, schauten und staunten und nährten mit heiligem 
Entzücken unsere Herzen, jene erhabenen Augenblicke des inneren Lebens ver- 
kostend, in denen der Mensch die Nähe der unsichtbaren Welt fühlt, in süße 
Gemeinschaft mit ihr tritt und die furchtbare Gegenwart der Gottheit erahnt. In 
solchen Augenblicken wird er mit heiligen Gefühlen erfüllt und vergißt alles Irdi- 

31 Vgl. Mk 14, 58 und Joh 2,19ff. 
32 5629 Meter hoch. 



Auf den Bergen des Kaukasus 123 

sehe. Schmelzend wie Wachs am Feuer wird sein Herz fähig für die Aufnahme von 
Eindrücken aus der himmlischen Welt. Es flammt in reinster Liebe zu Gott, und der 
Mensch verkostet die Seligkeit inniger Gottesgemeinschaft; er erahnt und erfühlt, 
daß ihm die kurzen Tage des irdischen Daseins nicht für irdische Eitelkeit gegeben 
sind, sondern zur Erlangung der Ewigkeit." 

Nach diesem wunderbaren Erleben stellt Hilarion •unwillkürlich die ehrfurchts- 
volle Frage": •Weshalb hat der allerhöchste Herr die Herrlichkeit seines allweisen 
Schöpfertums so fern von der Welt verborgen • an unzugänglichen Orten, auf 
Bergen, in Höhlen und Erdabgründen? ... Und warum schauen diese Herrlichkeit 
nur wenige Wüstenbewohner, Einsiedler in ihrer Einsamkeit?"33 

Zu Beginn des zweiten Kapitels erzählt uns Hilarion, wie sich gleich nachher ganz 
unerwartet die geheime Ahnung und Sehnsucht nach der Begegnung mit einem gott- 
suchenden, geistlichen Menschen erfüllt. 

Kapitel 2. 

•Da wir also im Zustand geistlichen Entzückens verharrten und uns im Anblick 
der Gottesschönheiten berauschten, die mit freigebiger Hand über das Antlitz der 
Wüste ausgegossen sind, richteten wir unsere Aufmerksamkeit nach unten und be- 
merkten mit Verwunderung einen Menschen, der von ferne herkam mit einem gro- 
ßen Rucksack auf den Schultern; mit langsamen und mühsamen Schritten, den Kopf 
gesenkt, stieg er an einem Bergeshang hinunter in einen tiefen, ausgebrannten Kra- 
ter. Wenn er auf die Hügel nach oben herauskam, war er ganz sichtbar; wenn er in 
die Abgründe und Niederungen zwischen den Hügeln untertauchte, verschwand er 
vollständig; dann wieder zeigte er sich und bewegte sich in Richtung auf uns ... 
Als er dann ganz nahe bei uns war, grüßten wir ihn mit dem unter Mönchen üblichen 
Gruß: ,Spende uns den Segen, Väterchen!' ,Gott segne34 euch!' • so lautete die auf- 
richtige und brüderliche Antwort"35. 

Kapitel 29. 

•In meinem ganzen Leben hat mich36 niemals etwas derart in Erstaunen versetzt; 
keine Erscheinung in der Natur und kein sichtbares Ding erregte in mir so zahlreiche 
und tiefe Gedanken und erhob derart die Strebungen meines Herzens zum Schöpfer 
der Natur, wie in dunkler Nacht der Blick zum Himmel, wenn weit und breit unge- 
trübte Stille herrscht und unzählbare Sterne aufleuchten. Besonders lebhaft wird da- 
bei das Gefühl für die Eigenschaften des Grenzenlosen und für den Reiz des sicht- 
baren Firmaments. Schaut der Mensch in die unnahbare Ferne des Himmels, dann 
sieht er in den unermeßlichen Höhen des Luftraumes die Gottesherrlichkeit einher- 
ziehen • still und erhaben, aber auch verständlich und eindringlich, und er hört 
himmlisch-wunderbare Hymnen zu Ehren und zum Ruhm der Pracht und Herrlich- 
keit des allmächtigen Gottes. Aber er hört das nicht mit körperlichem Ohr, sondern 

33 Auf den Bergen des Kaukasus, S. 6. 
34 Russisch: •Segnet". 
35 a.a.O., S. 7. 
36 Hilarion ist hier wieder allein. 



124 Bernhard Sdiultze 

mit dem Ohr des Herzens, dem die geistliche Welt offensteht, wenn er sich von den 
Eindrücken dieser Welt frei macht und so fähig wird, die Eindrücke der himmlischen 
Welt aufzunehmen. 

In Wahrheit kann man sagen, daß es in der ganzen sichtbaren Natur diesem 
wundervollen und übernatürlichen Schauspiele nichts Gleiches gibt! ... Es scheint, 
als habe der Herr hier am Himmel besonders deutlich die Herrlichkeit seines Schöp- 
fertums offenbart, mehr als irgendwo sonst in der ganzen sichtbaren Natur auf 
Erden. 

Ja, auch das in seinen Tiefen ruhende Meer setzt in Erstaunen ob der in ihm ver- 
borgenen Macht und Kraft, ob seiner unermeßlichen Ausdehnung und der gewal- 
tigen Menge des Wassers. Auch ein Sonnen-Aufgang oder -Untergang • in stiller 
Morgen- oder Abend-Stunde • reißt die Seele mit fort in die überhimmlische Welt, 
hin zur Sonne der Gerechtigkeit, die keinen Untergang kennt. Der siebenfarbige 
Regenbogen, vom Schöpfer an die Wolken gesetzt als Zeichen dafür, daß es keine 
allgemeine Sintflut mehr geben sollte, gewährt, trotz seiner Unbeständigkeit, einen 
schönen und bezaubernden Anblick und erinnert an das schrecklich große Elend, dem 
Gott die ursprüngliche Welt wegen der Sünde überantwortete. Der brausende 
Eichenhain auf dem Berge, das im Winde wogende Getreidefeld, ja die ganze Got- 
tesschöpfung zeigt deutlich, wenn man sie mit geistlichem Auge betrachtet, die 
Spuren Gottes, sein unsichtbares ewiges Wesen, seine ewige Herrlichkeit und seine 
unbegreifliche Vollkommenheit. 

Aber all dies ist nicht so erstaunlich und flößt der Seele nicht so viel Anregung 
ein ,wie der Himmel, dessen Kunde ausgeht über die ganze Erde und dessen 
Worte zu den Enden des Weltalls dringen' (Ps 18 [19] 1-5). Es gibt gleichsam 
bevorzugte Sterne, die in vollem und ausgiebigem Lichte leuchten und sichtbar die 
übrigen himmlischen Leuchten an Fülle des Lichtes übertreffen; andere Sterne leuch- 
ten in schillerndem Licht gleich einem strömenden Flusse; noch andere leuchten in 
zitterndem, sich gleichsam ängstlich in sich selbst bewegendem Licht. Zahlreiche 
Sterne sind wegen ihrer großen Entfernung kaum sichtbar und sind nicht mehr als 
winzige lichte Punkte. Wahrnehmbar ist nur, was sich an hell-leuchtenden Sternen 
in unermeßlicher Höhe befindet. Aber die Sterne, angezündet durch die Hand des- 
sen, der alles trägt, verrichten alle zumal freudig, eifrig und unentwegt die ganze 
Nacht hindurch ihren Dienst zur Ehre und zum Ruhme der unerforschlichen Voll- 
kommenheit Gottes. In der Tat, es ist unmöglich, genau den Eindruck und die 
Gefühle in Worte zu fassen, von denen unsere Seele beherrscht wird beim Anblick 
dieses feierlichen, prächtigen und unvergleichbaren Schauspiels! ... 

Vor allem bemerken wir, wie unser Geist bis ins Innerste durchdrungen wird vom 
Gefühl der Ehrfurcht gegen den Schöpfer, dessen furchtbare Allmacht, grenzenlose 
Gewalt und unvergleichliche Herrlichkeit so deutlich hoch oben am Himmel sichtbar 
werden. Ebenso wird unser Herz mit Furcht erfüllt, da uns Gottes Größe und 
grenzenlose Kraft zum Bewußtsein kommen. All unser Stolz wird demütig klein, 
und angesichts der unermeßlichen Allmacht Gottes wird selbst der widerstrebende 
Mensch sich unwillkürlich seiner allseitigen Dürftigkeit, Armut und völligen 
Nichtigkeit bewußt. 



Auf den Bergen des Kaukasus 125 

Gleichzeitig aber fühlen wir uns, auf Grund der Verwandtschaft des eigenen 
Geistes mit dem Geiste Gottes, dorthin gezogen und vernehmen innerlich mit dem 
Instinkt des Herzens, daß dort unser ewiges Leben ist, daß dort alle heiligen Diener 
Gottes, unsere älteren Brüder in Christus, weilen. Dort steht in unzugänglicher 
Herrlichkeit der Thron des Allerhalters, vor dem die flammenden Cherubim und 
Seraphim die Augen schließen, die 24 Ältesten ihre Kronen niederlegen und spre- 
chen: .Würdig bist du, Herr, Ruhm zu empfangen und Ehre und Macht, denn du 
hast alles erschaffen' {Geh Offb 4,11). Dort tritt die vielgepriesene Herrin, die Got- 
tesgebärerin • die Mutter Christi unseres Gottes • für unsere ewige Rettung ein 
vor ihrem Sohn und unserem Gott. Dort rufen die Engel ohne Unterlaß: .Heilig, 
heilig, heilig der Herr Gott Sabaoth, Himmel und Erde sind erfüllt von deiner 
Herrlichkeit*! .. .87 

Dort finden sich die himmlische Welt und das selige Leben, wo es keine Betrüb- 
nis gibt, noch Krankheit oder Leid, mit denen unser irdisches Leben angefüllt ist. 
Dort erfüllt das Licht des Antlitzes Gottes alle Himmelsbewohner mit Strömen 
himmlischer Freude; dort, an den Wassern der Erquickung, weilen alle unsere 
Väter und Brüder, die fromm gelebt und im Glauben an Christus gestorben sind. 
Dort kommen zur Ruhe alle, die sich in diesem Leben gemüht haben um die Gerech- 
tigkeit38. Unser Geist fühlt sich dort hingezogen mit all seiner Kraft: ,Denn von 
Gott • der ihn gegeben hat • ist er ausgegangen und zu ihm will er heimkehren' 
(Predl2,7)3». 

Aber wir möchten gern wissen: Was bergen diese am Himmel leuchtenden un- 
zähligen Welten in sich? Findet sich dort Leben, oder sind sie in ihrem Wesen tot? 
... Die Antwort ist uns Erdgeborenen verborgen. Wir vermuten nur, auch dort 
müsse unbedingt volles Leben vorhanden sein, und selbstverständlich ein besseres 
als das unsrige auf Erden. Sagt man doch • und wir glauben es auch •, daß Gott 
der Schöpfer unzähliger Welten ist. Das Wort Welt aber bezeichnet nicht den toten 
Stoff, sondern die Gesamtheit der lebenden Wesen, die begabt sind mit mannig- 
faltigen Lebensfähigkeiten • zum Ruhm Gottes des Allbegründers, der alles in 
Weisheit geschaffen hat. 

Überdies läßt sich kein vernünftiger Grund ausfindig machen, weshalb eine 
unzählige Menge lebloser Welten notwendig sein sollte! Wenn alles zum Ruhme 
Gottes geschaffen ist, dann gilt das Wort der Schrift: .Nicht die Toten sollen dich, 
Herr, preisen, sondern wir, die wir leben'40. Nur kann man nicht wissen, was für 
eine Art von Leben sich dort findet, da der Herr dies niemandem, der auf der Erde 
lebt, zu offenbaren geruhte. 

Handelt es sich vielleicht um jene .vielen Wohnungen im Hause des himmlischen 
Vaters', von denen uns der Heiland in seinem heiligen Evangelium Kunde gebracht 
hat? (Joh 14,2). Hier kommen uns die Worte des heiligen Apostels Paulus in den 
Sinn, die von den Unterschieden der künftigen Seligkeit sprechen: .Anders ist der 
Glanz der Sonne, anders der Glanz des Mondes, und anders der Glanz der Sterne; 

87 Vgl. Is 6, 3 und Geh Offb 4, 8. 
88 Russisch: •pravda". 
88 Im Text steht falsch: 12, 8. 
40 Ps 115,17•18 bzw. 113,17•18; vgl. Ps 88 [87], 10•13. 



126 Bernhard Schnitze 

ja, ein Stern ist vom andern an Glanz verschieden. So verhält es sich auch mit der 
Auferstehung der Toten' (1 Kor 15,41-42). 

Wenn so der irdische Beschauer die am Himmel erscheinende göttliche Herrlich- 
keit erblickt, dann wird er mit Furcht und Zittern erfüllt; er wirft sich vor dem 
unbegreiflich vollkommenen Gotte nieder in den Staub und erachtet sich für Erde 
und Asche. Zwar kommt ihm das Verlangen, teilzunehmen an den lautlosen Hym- 
nen des göttlichen Lobgesangs, sich trotz seinem sündigen Wesen dem Zuge der 
strahlenden Sänger des Ruhmes Gottes anzuschließen. Aber wehe! Wie klein und 
unzulänglich erweist er sich gegenüber einem solchen Unterfangen, wie ein Wurm 
angesichts der allgewaltigen und furchtbaren Allmacht Gottes! ... 

Nachdem ich am Morgen erwacht war, verweilte ich an diesem Ort eine geraume 
Zeit, infolge des prächtigen Schauspiels mit ungewohnten heiligen Gefühlen erfüllt; 
und ich vernahm mit dem Ohr des Herzens die geheimnisvolle Kunde: «Nacht auf 
Nacht bringt es die Botschaft» (Ps 19 [18] 341). Dann schickte ich mich an, auf den 
Berggipfel zu steigen, der hoch über meinem Haupte wie auf gleicher Höhe mit den 
Wolken sichtbar war. Lange rang ich und überwand die große Mühe des Aufstiegs; 
jeder Schritt war fühlbar und äußerte sich durch Erschütterung im ganzen Leibe, 
wie das all jenen bekannt ist, die sich tagtäglich einer solchen Übung unterziehen. 
Doch schließlich gelangte ich zur Bergspitze und sah mich abermals weit erhoben 
über die ganze Erde. Als ich nun auf dem schönen ebenen Plätzchen dort oben um- 
herschritt, fand ich eine Quelle, die unter einem Stein hervorsprudelte, ein kleines 
Stück weiterfloß und dann in den Abgrund hinabstürzte. Als ich weiterging, wurde 
ich plötzlich mit Schrecken und Furcht erfüllt; all meine Gebeine erzitterten ob eines 
ungewohnten Schauspiels ... Verwundert nahm ich das bloßgelegte Skelett eines 
Toten wahr, das wohlgeordnet unter dem Schatten einer gewaltigen Fichte lag. Bei 
diesem Anblick fiel ich auf die Knie und verrichtete ein inniges Gebet zum Herrn 
Jesus Christus für den Frieden des entschlafenen Dieners Gottes, dessen Name ihm 
allein bekannt ist; ja, nicht nur sein Name, sondern auch all sein Werk, sein Ziel 
und seine Absicht und der Grund, aus dem er hier sein zeitliches Leben beschließen 
mußte. Nach Beendigung des Gebetes wandte ich mich an den vor mir liegenden 
Toten. Selbstverständlich, so dachte ich, kann dies nur ein Einsiedler sein, der, vom 
Liebesdurst zum Herrn Jesus Christus gequält, in größter Vereinsamung, ganz fern 
von der Welt diesen Ort gefunden hat. Hier, vollkommen frei von allen weltlichen 
Obliegenheiten, von den Sorgen und der gewohnten Eitelkeit dieses Äons, übergab 
er in Frieden und Ruhe seinen Geist dem Herrn Jesus Christus, dem zuliebe er in 
diese rauhe Gegend gekommen war. ,Selig bist du, Bruder!' sagte ich zu ihm in 
meinem Herzen, rechtschaffen war dein Ende und dein Los ist mit den Heiligen; 
wohlbehalten warst du aus der eitlen Welt geschieden und hattest selige Ruhe und 
ungetrübte Stille auf Bergeshöhe gefunden. In Wahrheit selig der Pfad, auf dem 
du gewandelt bist, Bruder, da du dir einen Ort der Ruhe bereitet hast! Möge deine 
Ruhe in Frieden sein! Schlafe bis zum freudigen Morgen der allgemeinen Auf- 
erstehung! ...'. 

41 Im Text steht fälschlich: Ps 21, 2. • Es ist der bekannte Psalm: •Die Himmel erzählen 
die Herrlichkeit Gottes. / Vom Werk seiner Hände kündet das Himmelsgewölbe: / Tag 
um Tag raunt es die Kunde ..." Dann wie im Text. 



Auf den Bergen des Kaukasus 127 

Am anderen Morgen grub ich einen Grabhügel, verscharrte die Gebeine des 
Verstorbenen und verrichtete nach Kräften den Grabgesang42. 

Ich blieb auf dieser einsamen kegelförmigen Bergspitze zwei Wochen. Froh genoß 
ich das große Stillschweigen, das Gebet und die Betrachtung der Herrlichkeit Gottes, 
die sich in der Natur offenbarte. Ist doch die Natur in Wahrheit ein Spiegel der 
Allmacht Gottes und ein erhabenes Organ, das unaufhörlich die unendlichen Voll- 
kommenheiten Gottes besingt. Selbstverständlich ist von unserer Seite nur erforder- 
lich, sich zu bemühen, in der Seele das innere Ohr des Herzens zu öffnen, dem die 
erhabene Harmonie der Weltschöpfung Gottes vernehmbar ist." 

42 Das Erlebnis Hilarions erinnert an ein anderes, das in den •Apophthegmata Patrum" 
von Makarius dem Ägypter erzählt wird. Dieser fand einmal in der Einsamkeit einen 
Totenschädel, der mit ihm zu reden begann und auf die Frage, wer er sei, antwortete, 
er sei ein Götzenpriester. Er bat in seinen Qualen um das Gebet des Makarius, der ihn 
dann begrub (PG 65, 280 A•B). 




